
 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM 

FILOSOFIA 
 
 
 
 
 
 

ADA CRISTINA FERREIRA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O DEVIR DAS OBRAS DE ARTE: UMA LEITURA ADORNIANA DO CONTO 

MEU TIO O IAUARETÊ DE GUIMARÃES ROSA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CUIABÁ-MT 
2020 



ADA CRISTINA FERREIRA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O DEVIR DAS OBRAS DE ARTE: UMA LEITURA ADORNIANA DO CONTO 

MEU TIO O IAUARETÊ DE GUIMARÃES ROSA 

 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Filosofia da Universidade 
Federal de Mato Grosso como requisito para 
a obtenção do título de Mestre em Filosofia, 
Linha de Pesquisa Filosofia Social. 
 
 
 
 
 
 

Orientadora: Profa. Dra. Sara Juliana Pozzer da Silveira  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Cuiabá-MT 
2020 



Dados Internacionais de Catalogação na Fonte.
 

 
Ficha catalográfica elaborada automaticamente de acordo com os dados fornecidos pelo(a) autor(a).

 
Permitida a reprodução parcial ou total, desde que citada a fonte.

F383d    Ferreira, Ada Cristina.
O DEVIR DAS OBRAS DE ARTE: UMA LEITURA ADORNIANA DO

CONTO MEU TIO O IAUARETÊ DE GUIMARÃES ROSA / Ada Cristina Ferreira.
-- 2020

103 f. ; 30 cm.

Orientadora: Dra. Sara Juliana Pozzer da Silveira.
Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Mato Grosso, Instituto de

Ciências Humanas e Sociais, Programa de Pós-Graduação em Filosofia, Cuiabá,
2020.

Inclui bibliografia.

1. devir, enigma, linguagem. I. Título.



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho aos meus pais, Aparecida 

Peres e Nilson Ferreira, que diante de tantas 

dificuldades acreditaram em mim. Este trabalho 

também é para vocês.  



 

 

 

Agradecimentos 

 

 

Agradeço à minha orientadora, Profª. Drª Sara Juliana Pozzer da Silveira, que aceitou 

o desafio da orientação e não mediu esforços para me auxiliar na construção da 

dissertação;  

Agradeço à Fapemat – Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de Mato Grosso 

que juntamente com a Capes proporcionaram a bolsa de estudos durante a pesquisa;  

Agradeço à UFMT - Universidade Federal de Mato Grosso pelos anos de estudos e 

formação.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
“Uns são transformados em flores, outros são 
transformados em pedra, outros ainda, se 
transformam em estrelas e constelação. Nada com 
seu ser se conforma. Toda transformação exige uma 
explicação. O Ser, sim, é inexplicável.” Paulo 
Leminski.  
 
 
 
 
“Por causa que eu nasci em tempo de frio, em hora 
que o sejuçú tava certinho no meio do alto do céu. 
Mecê olha, o sejuçú tem quatro estrelinhas, mais 
duas. A’bom: cê enxerga a outra que falta? Enxerga 
não? A outra – é eu...” Guimarães Rosa. 



 

 

 

RESUMO 
 
O presente trabalho busca decifrar os enigmas do conto Meu tio o Iauaretê de João 
Guimarães Rosa sob a perspectiva estética do filósofo Theodor Adorno. Para isso a 
análise seguirá amparada pela obra de Adorno - Teoria Estética afim de buscar 
elementos que constituem a arte autêntica e que poderão ser visualizados na obra de 
Guimarães. A análise foi produzida a partir da principal ideia que sustenta a estética 
adorniana para a constituição de uma obra de arte – sua liberdade. Tal liberdade está 
no devir da obra e no conto este elemento torna-se evidente a partir da linguagem do 
narrador. Por meio de um monólogo/diálogo o leitor experimenta a obra em sua 
completude, decifra seus enigmas e alarga a possibilidade do pensamento filosófico. 
Um pensamento que se expande, como uma refração luminosa, inúmeros significados 
possíveis a serem apreciados pelo pensamento humano.     
 

Palavras-chave: devir, enigma, linguagem, liberdade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

ABSTRACT 
 
The present study aims to decipher the enigmas of the tale Meu tio o Iauaretê of João 
Guimarães Rosa under the aesthetic perspective of the philosopher Theodor Adorno. 
For this, the analysis will be supported by the work of Adorno - Aesthetic Theory in 
order to seek the elements that constitute the authentic art and that could be visualized 
in the work of Guimarães. The analysis was produced from the main idea that supports 
the adornian aesthetic for the constitution of a work of art - its freedom. Such freedom 
is in the becoming of the work and in the short story this element becomes evident 
from the narrator's language. Through a monologue / dialogue the reader experiences 
the work in its completeness, deciphers its riddles and widens the possibility of 
philosophical thinking. A thought that expands, like a luminous refraction, countless 
possible meanings to be appreciated by human thought. 
  
Key words: becoming, enigma, language, freedom.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO...........................................................................................................11 

 

Capítulo 1. A obra de arte em Theodor Adorno...........................................................13  

 

Capítulo 2. A obra de arte literária...............................................................................41  

 

Capítulo 3. A arte literária de Guimarães Rosa...........................................................51 

3.1. Aspectos gerais do conto Meu tio o Iauaretê........................................................68 

3.2. Uma leitura adorniana do conto de Guimarães Rosa Meu tio o Iauaretê..............72 

 

4. Considerações finais...............................................................................................95  

 

5. Referências.............................................................................................................97 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

INTRODUÇÃO 

 

 João Guimarães Rosa publica o conto Meu tio o Iauaretê pela primeira 

vez na revista Senhor nº 25 em 1961 e posteriormente, em 1969, após a morte do 

autor, Paulo Rónai organiza um livro de contos e inclui Meu Tio o Iauaretê na 

coletânea Estas Estórias. Os contos publicados na coletânea atravessam um 

mundo pouco conhecido no interior do Brasil e acabam revelando a riqueza de 

significados que atrai o leitor para o interior das histórias. A aproximação de 

homem e natureza, marca registrada no conto ora estudado, revela a importância 

dos saberes sertanejos e a inquietação psicológica de um homem solitário que 

habita um rancho no meio do sertão bruto. Na obra de Guimarães encontramos o 

mistério e o suspense sem esperar ou prever o resultado de toda a trama que o 

autor desenha.  

Em 1970, é publicado o livro de Adorno – Ästhetische Theorie1 (Teoria 

Estética). O livro expõe a complexidade estética da obra de arte e investiga seus 

elementos históricos, apontando assim para sua principal característica, a 

liberdade. Uma liberdade que se traduz no devir da obra de arte retomando um 

diálogo constante e participativo com seu leitor. Será neste cenário que 

investigaremos, sob o olhar da estética adorniada, o conto de Guimarães Rosa, 

Meu tio o Iauaretê.   

Os capítulos foram organizados a fim de atender a uma leitura didática do 

texto de Adorno, uma vez que por ser uma obra póstuma e escrita em forma de 

ensaio, a Teoria Estética é considerada uma obra de difícil compreensão. 

Tentaremos elucidar, da melhor forma possível, os elementos que compõe uma 

obra de arte na visão de Adorno incluindo a análise de poesias, música e pinturas 

citadas pelo próprio autor e outras como elementos que nos auxiliarão na 

compreensão sobre os temas. Nos últimos capítulos a pesquisa se volta para a 

obra Meu Tio o Iauaretê, que têm a finalidade de demonstrar como uma obra de 

arte autônoma se comporta no seu devir, isto é, na sua liberdade. A partir da 

leitura adorniana, demonstraremos como o conto quebra as barreiras da 

temporalidade e garante uma leitura imanente e transcendente, aberta a uma 

                                            
1 ADORNO, Theodor W. Ästhetische Theorie. Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 1970. Para 
esta pesquisa utilizaremos a versão em espanhol Teoría Estética da editora Akal edição 
espanhola de 2004, devidamente referenciada no final desta dissertação.   



12 

 

análise filosófica. Uma viagem ao interior do sertão mineiro e principalmente ao 

interior do pensamento humano.  

O capítulo um, “A obra de arte em Theodor Adorno”, será uma 

explanação no sentido de orientar o leitor para os principais elementos tratados 

no livro Teoria Estética. Tal análise não tem a pretensão de esgotar o tema que 

envolve a estética de Adorno, mas tratar de alguns elementos que são 

imprescindíveis para a compreensão da arte e seu envolvimento com o sujeito e a 

sociedade. Estes elementos formarão a base para que possamos entender uma 

obra de arte. Princípios como a constelação, a mônada, a forma estética, a 

refração entre outros, como veremos, terão papeis fundamentais para 

desenvolver o contato do indivíduo com o objeto artístico. Sua principal 

característica está na liberdade, tema principal da obra e a base em que se 

concentra o devir artístico. Será mediante esta liberdade que a obra poderá 

dialogar com o sujeito e se expandir em possibilidades interpretativas. 

No capítulo dois, “A obra de arte literária”, analisaremos detidamente cada 

elemento descrito por Adorno a fim de compreendermos melhor o significado do 

devir e da liberdade da obra. Cada princípio apresentado pelo autor irá compor 

nosso entendimento para análise posterior do conto de Guimarães Rosa. 

Aprofundaremos nossa análise no conceito de enigma buscando compreender 

como este aparece e captura a atenção do leitor na arte literária. Como este se 

entrelaça à forma estética e consegue atrair para o conto movimentos possíveis 

apenas pela construção conceitual da linguagem. Uma construção sensível que 

transcende o universo da palavra escrita. É como se a narrativa explodisse em 

imagens, aromas, sons, e sensações, muitas vezes indescritíveis pelo leitor. 

Buscaremos compreender como a obra de arte, conceituada como mônada, 

fechada em si, carrega o conteúdo social histórico e consegue, pela refração 

estética, comunicar ao indivíduo um leque de possibilidades interpretativas que 

exige do leitor um diálogo que envolva a filosofia e seu caráter profundo de 

reflexão crítica.  

No capítulo três, “A arte literária no conto de Guimarães Rosa”, 

adentraremos em alguns aspectos históricos das obras de Guimarães para 

demonstrar o diálogo constante que a obra faz com a história e a sociedade. A 

estrutura do texto e a linguagem utilizada por Guimarães alcança o surpreendente 



13 

 

efeito de explorar os sentidos do leitor, dialogando com este e, assim, explicitando 

os aspectos fundamentais de uma obra de arte, apresentados por Adorno. Ao 

desvelar o enigma do conto o leitor tem a possibilidade de experimentar o 

pensamento filosófico e a liberdade de alcançar uma interpretação que se 

constitui no devir da obra.  

 

 

Capítulo 1 – A obra de arte em Theodor Adorno 

 

 

Apesar de ser uma obra póstuma, a Teoria Estética do filósofo Theodor 

Adorno é de grande importância dentro dos estudos sobre a Filosofia da Arte e 

Estética do século XX. Em forma de ensaio, os escritos de Adorno buscam 

investigar o objeto artístico, sua manifestação em um mundo racionalizado e o 

diálogo que este objeto faz com seu interlocutor. Será a partir da análise destes 

temas que pousaremos nossa atenção. Tomando como obra principal a Teoria 

Estética, procuraremos investigar os elementos que constituem uma obra de arte 

e suas manifestações artísticas, bem como a relação entre a obra e o seu 

interlocutor. Alinhada a esta investigação procuraremos percorrer os caminhos 

descritos pelo autor sobre a historicidade da arte, o que nos permitirá construir, 

dentro de um universo adorniano, um significado possível de obra de arte, nos 

permitindo investigar a partir daí as obras literárias e seu universo dentro da 

filosofia da literatura.      

Já nas primeiras páginas da Teoria Estética Adorno aponta para a 

incerteza da arte que se iniciou com o processo de “desumanização” da 

sociedade (ADORNO, 2004, p. 9), ou seja, a sociedade, que se torna cada vez 

menos humana, proporciona à arte um momento de incerteza em relação ao todo 

da arte. Não se pode afirmar se a aproximação entre sujeito e objeto artístico 

seria possível de acontecer no atual momento em que vivemos, mesmo com seus 

elementos de autenticidade que são irrevogáveis na arte autônoma. Este caráter 

de incerteza, que iniciou-se de maneira mais evidente após os movimentos 

artísticos de 1910 em que a arte, livre de forma particular como expressividade do 



14 

 

artista e do momento histórico, não conseguiu alcançar a liberdade da arte como 

um todo. Neste período ela se atrofia quanto a sua possibilidade de assumir um 

caráter crítico junto aos seus leitores. A atividade intelectual, por sua vez, fica 

resumida, mas seu significado se torna amplo devido aos diversos movimentos 

que surgem na época e perde-se na liberdade particular que lhe é dada pelo 

período. Adorno adverte que a ampla “liberdade particular”, ou seja, o que ela 

expressa para seu autor ou para os afetados por ela, terá, neste sentido, uma 

determinação estética, um fim estético, que resulta em estreitamento da própria 

reflexão e constrói, no próprio movimento artístico da época, novos tabus. Tabus 

estes que apontam para novas determinações artísticas que surgem para a arte, 

como a promessa de reflexão estética baseada na liberdade dos novos 

movimentos que colocam em contradição o próprio conceito de arte que surge no 

período.  

Apesar dos movimentos em meados de 1910 serem importantes para 

compreender o sentido da “incerteza” da arte descrita pelo autor, a obra jamais 

perde sua autonomia, pois para Adorno “(...) a autonomia da arte é irrevogável”23 

(ADORNO, 2004, p. 9). No entanto, necessitamos ter uma melhor compreensão 

do significado da arte, repensar suas possibilidades em relação a seu caráter 

autônomo. Afastar dela concepções que prescrevem um conceito fechado e 

compreender, a partir do objeto artístico, que a arte autônoma procura nos 

transmitir uma nova forma de pensamento que conduz à autonomia do próprio 

sujeito. Sua autonomia faz progredir o pensamento e a faz caminhar pela história, 

sempre num possível aberto. Ou seja, uma abertura para a reflexão e nascimento 

de novos significados do próprio objeto artístico. O que garante sua autonomia é a 

irrevogabilidade do caráter transcendente e imanente do objeto autônomo da arte. 

Uma obra permanece no tempo independente de fatos e demandas sociais. A 

intromissão do mercado capitalista e dos monopólios do poder não conseguem 

injetar na obra suas forças a ponto de transformá-la em produto, ou mesmo fazê-

la perder sua autenticidade. Ao contrário, obras comerciais, por exemplo, que 

buscam atingir uma clientela, com objetivo único do agrado, estão destinadas ao 

esquecimento, não contribuem para a autonomia do ser humano e assim deixam 

                                            
2 (...) la autonomía del arte es irrevocable. 
 
3 Todas as traduções são da autora. 



15 

 

de existir na história. O autor observa que as obras, a partir do mundo empírico 

em que saem à luz (nascem, vivem) e constroem um mundo à parte, constroem 

seu conceito que abrange o processo histórico, abarcam o que a arte foi e o que 

ela pode vir a ser, ou seja, um devir. Seu conteúdo não pode ser deduzido pela 

origem, e seu conceito tem se transformado com o movimento da história. 

Conforme descreve Adorno, “a arte tem seu conceito na constelação de 

momentos que vão se modificando historicamente”4 (ADORNO, 2004, p.10).     

O significado do termo “constelação” é benjaminiano. O autor Walter 

Benjamin utiliza-o como metáfora para explorar a abrangência do significado de 

ideias e fenômenos. Ele busca explicitar a palavra como ideia, buscando nesta o 

sentido máximo de sua abrangência. Assim, promove o enriquecimento da 

relação entre ideia e fenômeno, uma vez que as ideias podem alcançar os 

fenômenos por meio da apresentação objetiva destes. Em suas palavras, “as 

ideias se relacionam aos fenômenos, como as constelações às estrelas” 

(BENJAMIN, 1984, p. 56). Para Benjamin (1984) a constelação é composta por 

um conjunto de conceitos a fim de apresentar uma ideia. Tais ideias não incluem 

os objetos que apreendem e não são determinadas por conceitos, coisas ou leis. 

Trêmulas, as estrelas parecem vivas no céu e mesmo que seu objeto, às vezes 

desfocado pela distância, venha nos transmitir a ideia de unicidade pelo seu 

brilho, a constelação chega até nós por meio do agrupamento de estrelas. Neste 

sentido, a analogia de Benjamin cria a possibilidade de visualizarmos as ideias 

desgarradas de seus conceitos. Ou seja, as ideias não são os conceitos, 

tampouco determinam sua existência, assim como a constelação não permite ser 

o conceito de estrela, as ideias não são o conhecimento dos fenômenos e, 

segundo Benjamin (1984, p.56), não servem como critério de existência das 

ideias.  

(...) as ideias não são nem os conceitos dessas coisas, nem as 
suas leis. Elas não servem para o conhecimento dos fenômenos, 
e estes não podem, de nenhum modo, servir como critérios para a 
existência das ideias. (BENJAMIN, 1984, p. 56-57). 

 

A imagem que formamos da constelação, a partir da exposição de 

Benjamin, elucida e aloca nossas ideias aos fenômenos, que são como imagens 

                                            
4 El arte tiene su concepto en la constelación de momentos que va cambiando historicamente.  
 



16 

 

capturadas no tempo histórico em diferentes épocas. Tais imagens são projetadas 

como estrelas e que estão, em sentido de proximidade e distância, unidas em um 

contexto constelacional. Elas estabelecem relações com o todo e formam, dessa 

maneira, um conjunto constelar que se renova continuamente.  

A constelação, no sentido adorniano, busca dar à obra de arte 

movimento, ela oportuniza reflexões acerca de seu devir artístico e articula 

sentido para a obra de arte. Para Eduardo Neves, o termo pode ser entendido 

enquanto procedimento, que abarca propriedades teóricas, como uma 

constelação de conceitos, entendida como um princípio de composição, que visa 

abarcar um conjunto de exposição constelatória. Os objetos de análise passam a 

guardar em si aquilo que buscam interpretar (NEVES, 2006, p. 84). A partir deste 

pensamento, Adorno nos permite refletir a coisa, o objeto artístico, desde ele 

mesmo, deixando com que a construção do pensamento seja feita de forma livre 

pelo interlocutor da obra.  

O objeto abre-se para uma insistência monadológica que é a 
consciência da constelação na qual ele se encontra: a 
possibilidade de uma imersão no interior necessita desse exterior. 
No entanto, uma tal universalidade imanente do singular é objetiva 
como história sedimentada. Essa história está nele e fora dele, ela 
é algo que o engloba e em que ele tem seu lugar. Perceber a 
constelação na qual a coisa se encontra significa o mesmo que 
decifrar aquilo que ele porta em si enquanto algo que veio a ser. 
Por sua vez, o chorismos5 entre fora e dentro é condicionado 
historicamente. Somente um saber que tem presente o valor 
histórico conjuntural do objeto em sua relação com os outros 
objetos consegue liberar a história no objeto; atualização e 
concentração de algo já sabido que transforma o saber. 
(ADORNO, 2009, p. 141-142). 

 

O sentido de constelação em Adorno está intrinsecamente relacionado à 

historicidade da obra de arte. Assim mantém uma dialética entre objeto e 

sociedade, reinventando o significado do próprio objeto artístico. Tal objeto, no 

sentido constelacional e monadológico6, tem um significado em si mesmo, 

apresenta-se no sentido constelacional algo que está externo à mônada, mas que 

também atrai um sentido para ela. Abrangendo assim um significado que compõe 

                                            
5 Do grego: separação, cisão. (N.T.) 

6 O conceito de mônada é desenvolvido na obra de Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716) – no 
livro Monodalogia, devidamente referenciado no final deste trabalho.  Adorno o utiliza no sentido 
metafórico para apontar a obra como algo em si fechada. 



17 

 

o que está externo, no sentido histórico, mas que condiciona seu valor dentro da 

mônada. Pensar na constelação é pensar em uma continuidade histórica, e a 

obra, neste sentido, acompanha este processo de construção. Saber desta 

relação entre o objeto e seus movimentos é saber de seu processo enquanto 

construção na história. O conhecimento de algo é entendido, dessa forma, como 

um fazendo-se, como possibilidades construtivas de significados. É a construção 

e combinação de fatos e momentos dentro da história constelacional com o intuito 

de formar conceitos a partir da viabilidade da expressão do pensamento.     

O conhecimento do objeto em sua constelação é o conhecimento 
do processo que ele acumula em si. Enquanto constelação, o 
pensamento teórico circunscreve o conceito que ele gostaria de 
abrir, esperando que ele salte, mais ou menos como os cadeados 
de cofres-fortes bem guardados: não apenas por meio de uma 
única chave ou de um único número, mas de uma combinação 
numérica (ADORNO, 2009, p. 142). 

   

A constelação é um modelo de reflexão filosófica que o sujeito faz sobre o 

objeto artístico. É um processo construtivo que abrange princípios teóricos, mas 

também combina aspectos concretos, como descreve Adorno, vai para além do 

próprio conceito, ultrapassa a mera definição. Neste sentido, o objeto é expresso 

por meio da linguagem, mas a linguagem, segundo Adorno, não possui o objeto, 

não o classifica, não define conceitos. “Essa constelação ilumina o que há de 

específico no objeto” (ADORNO, 2009, p. 140), ou seja, não deve ser vista como 

um sistema de signos para as funções do conhecimento, pois ela não é a própria 

coisa, mas é a expressão específica do objeto. Ela se torna apresentação 

enquanto linguagem, ferramenta que apresenta os conceitos expressos na coisa. 

Possibilita a comunicação e interpretação dos objetos, formando um todo 

coerente na obra. Neste processo, Adorno descreve que “a constelação altera-se 

na dinâmica da história” (ADORNO, 2009, p. 255). Isso significa que, assim como 

o agrupamento de estrelas que forma as constelações no céu está suscetível à 

mudanças, as constelações utilizadas pela analogia de Adorno também tendem à 

modificações de acordo com o desenvolvimento da história. A constelação 

adorniana porta o devir da obra, ela não propõe uma identidade imediata de um 

conceito acabado, mas utiliza deste para fazer emergir um novo conceito, 

“somente os conceitos podem realizar aquilo que o conceito impede” (ADORNO, 

2009, p. 53). Dessa forma, as reflexões obtidas do objeto artístico, dentro do 



18 

 

modelo constelacional, transmitem a possibilidade de alteração do conceito do 

objeto. Os elementos que constituem uma obra de arte, suas inclinações à 

liberdade só são possíveis na perspectiva da constelação. O conceito isolado não 

consegue dar conta dos objetos que compõem nossa reflexão.  

Se as obras de arte, entendidas em movimento, contam fatos, atravessam 

fenômenos e nos mostram a verdade, a arte mantém-se em um elo na cadeia de 

acontecimentos na história. E para entendê-la da melhor maneira, necessitamos, 

portanto, observar seu movimento e seus momentos históricos. Sua definição e 

sua essência originária devem ser pensadas em fenômenos que ocorrem em 

constelação. Ela estará relacionada ao que um dia foi ou mesmo ao que ela 

poderá vir a ser. Alcança a verdade a partir destes movimentos.  

A arte tem seu conceito na constelação de momentos que vão se 
transformando historicamente; se nega à definição. Sua essência 
não pode ser deduzida de sua origem (...). 
A definição do que é a arte é sempre marcada por aquilo que a 
arte foi, mas somente se legitima mediante o que a arte tem 
chegado a ser e está aberta a que a arte quer (e talvez pode) 
chegar a ser. (ADORNO, 2004, p. 11)78.  

 

Neste sentido, a constelação desafia a intenção sistemática de modelos 

fixos e tende a uma dinâmica de movimento e possibilidade de expressão de suas 

categorias. Na obra de arte será o apanhado dos momentos históricos nos quais 

se desenvolve a arte, sem indicar para uma totalidade arbitrária, descrevendo 

tanto aspectos teóricos quanto aspectos concretos ou modos de ser da coisa. A 

constelação existe dentro da mônada como modelos de pensamento e na arte ela 

é portadora de liberdade. Essa possibilidade do pensamento constelativo é a 

chave para a possibilidade de reflexão e crítica sobre os conceitos descritos por 

Adorno. Por isso, o autor entende que o conceito de arte não é taxativo, mas é 

vivo no movimento da história e assim deve ser entendido também como um 

conceito passível de críticas, exatamente por não ser definitivo e estático.   

O movimento histórico, no qual as obras de arte exercem livre trânsito, 

representa um todo da sociedade, comunica-se com o que está externo a ela e 

                                            
7 El arte tiene su concepto em la constelación de momentos que va cambiando historicamente; se 
niega a ser definido. Su esencia no se puede deducir de su origen (...) La definición de lo que el 
arte es siempre está marcada por lo que el arte fue, pero sólo se legitima mediante lo que el arte 
ha llegado a ser y la apertura a lo que el arte quiere (y tal vez puede) llegar a ser. 
 



19 

 

essa referência social retorna para o mais profundo da arte. Quando a obra 

carrega para dentro de si a referência social, ela consegue transmitir não apenas 

o sentido individual da sociedade, mas também a participação do universal. As 

expressões e emoções de experiências individuais, a partir da aquisição da forma 

estética, ganham participação no universal.  

A forma estética está relacionada com o modo como a obra é organizada, 

como a combinação de seus elementos estão colocados na obra e que atinge a 

comodidade do leitor retirando-o de seu lugar comum. Os elementos da forma 

estética podem aparecer na obra de diferentes modos, como o som, o olfato, o 

pensar, o sentir. A forma estética não pode ser reduzida à lógica utilizada no 

conhecimento científico, tampouco pode ser subsumível ao domínio do mercado. 

O indivíduo se relaciona com a arte autêntica de modo diferenciado, por meio dos 

impulsos miméticos. Estes impulsos se distanciam da lógica teórica, da 

cristalização de conceitos. Eles se relacionam com o não idêntico da arte, ou seja, 

a arte não comunica por meio de um discurso de identidade. Ela se comunica por 

meio da sua forma, que como já mencionado, não pode ser quantificada, provada 

ou mesmo reproduzida.  

O artista e aqueles que se relacionam com a obra participam dos 

impulsos miméticos contidos na mesma. Estes impulsos se amoldam aos sujeitos 

e promovem a estes o contato com os enigmas da obra. Serão estes impulsos 

que garantirão aos sujeitos o contato autêntico com o objeto artístico. Seu 

significado, referência crucial para entender a forma estética na última obra de 

Adorno, escapa à lógica, às categorias da ciência. Sua essência está no longo 

caminho que a história humana percorre. Os impulsos que estão expressos na 

obra são as emoções, admiração, estranheza, medo. A obra nos impulsiona a 

conhecer e construir algo novo em nós, é como descreve Schiller, “somente o 

estético conduz ao ilimitado” (SCHILLER, p. 109, 2002). Este ilimitado é onde a 

obra repousa sua possibilidade interpretativa. As obras mantêm um caráter de 

abertura, seu surgimento tem muito do impulso mimético em sua expressividade. 

As obras que, ao contrário, tendem ao agrado do público em geral, se amoldam 

ao gosto do indivíduo, elas se adaptam à realidade para se tornarem aceitáveis.  

Os impulsos miméticos que existem na obra autêntica tomam um caminho 

inverso, o indivíduo precisa se adaptar à obra, precisa estar aberto a ela, ao não-



20 

 

idêntico. Precisa decifrar seu enigma. A adaptação é inesperada, o diferente está 

na obra e é diferente do indivíduo. Por exemplo, quem entra na Igreja da Sagrada 

Família em Barcelona, Catalunha, projetada pelo arquiteto Antoni Gaudí9 se 

amolda à sua realidade experimental. Sua obra é tão impactante que sua 

arquitetura, mesmo inacabada, não se alinha ao pragmático de uma sociedade 

capitalista e pouco se encaixa com o agrado vendível das demandas do mercado. 

Ali percebemos que a obra comunica o estranho a nós. Pode se comunicar por 

meio de suas grandiosas torres, sublinhando a insignificância do ser humano 

perante algo poderoso, pode nos apresentar a ligação do céu e da terra por meio 

de suas colunas que se ramificam em direção ao céu sagrado. Algo que está ali 

precisa ser descoberto, mas para que isso ocorra, a entrega de nosso tempo e 

atenção deve ocorrer de forma livre, para que esta liberdade possa também ser 

transmitida pela obra. É importante notar que os impulsos miméticos de Gaudí 

estão impressos em toda sua arte, aos críticos que viam o enigmático de sua obra 

em meados de 1926 transferem para o presente o mesmo enigma do século 

passado. A obra é histórica, é um contínuo devir. 

A mímesis toma um significado especial na última obra de Adorno - Teoria 

Estética. Ela se manifesta por meio dos impulsos miméticos do artista e do crítico 

que se relacionam com a arte. Estes impulsos, próprios da obra, são pré-

espirituais e estão inscritos na arte por meio da manifestação da forma estética da 

obra. São pré-espirituais por serem anteriores às práticas mágicas e à 

racionalidade. A mímesis primitiva relaciona-se com o comportamento dos 

indivíduos diante do desconhecido. No entendimento de Adorno (2004, p. 75), no 

princípio da história da humanidade as imagens da natureza eram terríveis. Os 

sujeitos buscavam reduzir este medo por meio da fabricação e uso de máscaras 

de monstros que, pela forma mimética, se tornavam menos assustadores quando 

feitas pelas mãos de seres humanos. 

                                            
9 Antoni Gaudí foi um arquiteto espanhol da arte moderna. A igreja da Sagrada Família iniciada em 
1882 permanece inacabada devido a morte do arquiteto em 1926. Em 2019 prefeitura de 
Barcelona concedeu licença urbanística para o término da igreja, que, segundo Jordi Faulí, atual 
responsável pela obra, a igreja está concluída no ano de 2026, justamente quando se completa 
100 anos da morte de Gaudí. (MONTAÑES, José Ángel. A ‘nova’ Sagrada Família já faz sombra 
em Gaudí. El País, Barcelona, ago. 2019. Disponível em: 
https://brasil.elpais.com/brasil/2019/08/22/internacional/1566499987_429960.html. Acesso em: 09. 
jan. 2020). Sua biografia, bem como a análise de suas obras na perspectiva da arquitetura 
modernista do séc. XX em estudos realizados por Xavier Guell em Antoni Gaudí, devidamente 
referenciado no final deste trabalho.       



21 

 

 (...) desde o princípio as imagens da natureza terrível se acalmam 
mimeticamente, as máscaras, os monstros e os semianimais 
arcaicos se parecem já com algo humano10. (ADORNO, 2004, p. 
75-76).     

  

Quando os indivíduos sentiam medo do inexplicável, recorriam à 

assimilação ao perigo para tentar não sucumbir a ele. As práticas mágicas, como 

por exemplo, a utilização de máscaras de animais ferozes, faziam com que os 

sujeitos depositassem na prática de aproximação do perigo, a identificação com o 

aterrorizante que tanto temiam.  

Na tentativa de se libertar do medo, o sujeito renuncia a se 
diferenciar do outro que teme para, ao imitá-lo, aniquilar a 
distância que os separa, a distância que permite ao monstro 
reconhecê-lo como vítima e devorá-lo. (GAGNEBIN, 1993, p. 72).       

 

Na análise que Jeanne Marie Gagnebin faz da mímesis, descrita na obra 

de Adorno e Horkheimer - Dialética do Esclarecimento, essa prática de 

aproximação do perigo é insuficiente, uma vez que o indivíduo perde-se ao 

mimetizar com o outro que teme, ele desiste de si mesmo em função do medo da 

morte, do desaparecimento. Adorno e Horkheimer refletem que a busca dos 

sujeitos de se libertarem do medo que temem não foi alcançada pelo pensamento 

mítico-mágico e tampouco com o advento do esclarecimento.  

Os impulsos miméticos ficam recalcados até o momento em que 

aparecem por meio do objeto artístico. Estes impulsos participam da obra desde 

que esta se amolde à sua finalidade, que é de alcançar a verdade e construir a 

autonomia do sujeito que está em contato com ela.  

Nas obras de arte, o espírito tem se convertido em seu princípio 
construtivo, mas só satisfaz seu telos onde se alcança o que vai 
construir, desde os impulsos miméticos, onde se amolda a eles ao 
invés de impor-se a eles11. (ADORNO, 2004, p. 162). 

     

O material artístico carrega os impulsos miméticos que se manifestam de 

modo não-idêntico, ou seja, pela não identidade com aquilo que aparentemente 

                                            
10 (...) desde el principio las imágenes de la naturaleza terrible las calman mimeticamente, las 
máscaras, los monstruos y los semianimales arcaicos se parecen ya a algo humano.  
 
11 En las obras de arte, el espíritu se ha convertido en su principio constructivo, pero sólo satisface 
a su telos donde se alza desde lo que hay que construir, desde los impulsos miméticos, donde se 
amolda a ellos em vez de imponerse a ellos.   
  



22 

 

representam. As obras não apresentam de imediato aquilo que carregam, quem 

se propuser comunicar a intencionalidade de uma obra interpretando-a de modo 

imediato, recai na falta de compreensão da obra, ou mesmo no jargão “o que o 

artista quer dizer” como adverte Adorno (2004, p. 203). As autênticas obras de 

arte não se fundem no artista. Se elas apresentassem, por meio de seu objeto, 

aquilo que querem comunicar elas não alcançariam a ideia da não-identificação, 

da unicidade, de falar ao indivíduo de modo crítico por meio de sua autonomia.        

Se na obra de arte o material é verdadeiramente a resistência 
contra sua identidade reluzente, o processo de identidade nelas é 
essencialmente o processo entre material e intenção. Sem esta, a 
figura imanente do princípio identificador, não haveria forma, 
assim como não haveria impulsos miméticos12. (ADORNO, 2004, 
p. 204).   

 

Os impulsos miméticos são imanentes à obra, refletem o diálogo que 

buscam com seu interlocutor, que não está impresso de modo aberto, mas se 

traduzem por meio da forma estética da obra. O quadro Girassóis de 1888 de Van 

Gogh, ultrapassa seu tempo e a maneira como suas fortes pinceladas aparecem 

na obra, apontam para os impulsos miméticos, impressos na forma do quadro 

pintado. As imagens que atualmente desencadeiam uma tormenta de sentimentos 

e emoções são o não-idêntico na arte e expressam “as emoções em cuja 

experiência o indivíduo de sua época registrou pela primeira vez a catástrofe 

histórica”13 (ADORNO, 2004, p. 201). Tais imagens, como as de Van Gogh, 

ultrapassam, para além de nossa época, uma série de perspectivas sobre a obra, 

que estão ali e projetam para o futuro uma possibilidade que se desconecta de 

seu autor e crítico. Por isso a obra também é histórica, mantém sua memória e 

adquire novas, transcende espaço e temporalidade.  

Seguindo este exemplo da obra de Van Gogh, a forma do quadro pintado 

do artista é expressa através de seu conteúdo estético. Conforme descreve 

Adorno, “a forma estética é a organização objetiva de tudo que aparece dentro de 

                                            
12 Si en la obra de arte el material es verdaderamente la resistencia contra su identidad reluciente, 
el proceso de la identidad en ellas es esencialmente el proceso entre material e intención. Sin 
ésta, la figura inmanente del principio identificador, no habría forma, igual que si los impulsos 
miméticos. 
     
13 (...) las emociones en cuya experiencia el individuo de su época registró por primera vez la 
catástrofe histórica. 
 



23 

 

uma obra de arte como algo que fala com coerência”14 (ADORNO, 2004, p. 194). 

Seu conteúdo é o meio pelo qual a forma se expressa, é pelos impulsos 

miméticos que a obra consegue falar ao individual, levando em consideração o 

todo da obra. Quando a lógica científica trabalha com conteúdo experimental 

descritivo ela expressa verdade ou falsidade de algo, são regras que transformam 

as argumentações em verdadeiras ou falsas. Na arte isso não é possível, “a forma 

refuta a concepção de obra de arte como algo imediato”15 (ADORNO, 2004, p. 

194). Entendemos que a forma estética, descrita por Adorno, visa se distanciar do 

que é entendido pela linguagem científica usual, como a lógica da ciência, da 

matemática, da experimentação. A arte não se restringe a tais fórmulas, ela não é 

somente discursiva, mas é um conjunto que envolve tanto a parte abstrata 

conceitual, quanto os elementos concretos. As obras artísticas se relacionam com 

os sons, imagens, cores, gostos. É um universo que está para além da linguagem 

científica. Um quadro pintado, por exemplo, forma um conjunto de materiais não 

discursivos. Ele carrega em si algo estético, pode carregar uma linguagem, 

discursiva ou não, mas que não compõe a linguagem da lógica matemática, como 

descreve Adorno, “o conceito de forma não pode ser reduzido a relações 

matemáticas”16 (ADORNO, 2004, p.192). O quadro, analisado acima, como obra 

de arte, utiliza uma linguagem que vai além da linguagem formal, ele nos 

possibilita visualizar algo que não seja somente aquele que é meramente 

apresentado pela obra.   

Adorno descreve que “a forma estética é conteúdo sedimentado”17 

(ADORNO, 2004, p.14). O cheiro da onça, o frio da noite e os trejeitos do onceiro 

do conto de Guimarães Rosa – Meu tio o Iauaretê, só serão possíveis pela forma 

estética, seu conteúdo que está na literatura, e os impulsos miméticos serão 

observados durante a leitura do conto. Os detalhes da obra não podem ser 

medidos, mediados ou comprovados como na lógica do discurso formal. A obra 

                                            
14 (...) la forma estética es la organización objetiva de todo lo que aparece dentro de una obra de 
arte como algo que habla con coherencia.  
 
15 La forma refuta la concepción de la obra de arte como algo inmediato. 
 
16 El concepto de forma no se puede reducir a relaciones matemáticas. 
17 La forma estética es contenido sedimentado. 



24 

 

está no social e no histórico sem ser mensurada pelo valor da troca ou pela 

ciência.  

A forma estética e a arte autêntica como um todo, se recusam à 

cientificidade metodológica, porém também transmitem conhecimento. A forma 

possibilita ao objeto a fala, mas esta fala é diferenciada e como aponta Adorno 

(2004, p. 176), ela tem a possibilidade de comunicar a verdade ao indivíduo. A 

emancipação promovida pela forma estética, e pela arte, está no desenvolvimento 

da liberdade de interpretação e expressão da obra devidamente ancorada na 

sociedade da qual advém todos os fatos sociais. A crítica pretende alcançar a 

possibilidade de liberdade do pensamento e por meio da análise imanente, 

emancipar o indivíduo que participa deste social. Este é o caminho que a obra 

pretende percorrer.     

Na literatura, esta forma estética se torna ainda mais evidente, pois, por 

meio da leitura, sentimos o genuíno toque do artista nas composições de suas 

frases, como posteriormente observaremos na leitura de Guimarães Rosa. 

Guimarães poetiza em suas descrições literárias nos permitindo a ampliação de 

nossos sentidos com relação à descrição dada em seus textos, como por 

exemplo: “Avista-se o grito das araras” (ROSA, 2009, p. 91).  A sensação que a 

frase nos causa é a de que há uma soma de sentidos, “ver os gritos” acaba por 

ampliar nossa capacidade auditiva. A capacidade do som é estendida e pode se 

tornar, de forma inusitada, uma experiência visual. Um efeito físico e um efeito 

estético somam-se na percepção do indivíduo. Também podemos observar tal 

ocorrência em obras como a de Gabriel García Marques. No trecho de “Amor nos 

tempos do cólera” o Doutor Juvenal Urbino percebe que “o humor do céu tinha 

começado a se decompor desde muito cedo” (MARQUES, 1985, p. 20). A 

reorganização do uso das palavras convencionais amplia o universo semântico da 

composição das frases, reinventa um significado que, em conjunto com o leitor, 

enriquece o sentido do texto. Outro autor que merece destaque é Manoel de 

Barros, que na obra “O livro das Ignorãnças” provoca no leitor um desacerto das 

convenções linguísticas. O autor cria por meio da desconstrução das palavras, 

estas que assumem novos significados fora dos significados, mas que, no 

entanto, são o próprio significado. Revela-se na “desconstrução” da frase, como: 

“Não tem altura o silêncio das pedras” (BARROS, 2006, p. 5). Manoel, assim 



25 

 

como Gabriel García e Guimarães Rosa revelam a formação da palavra enquanto 

expressão poética sempre em um devir em que o significado se transforma diante 

dos olhos do leitor. O estilo está fora do texto, mas encontra seu sentido dentro do 

próprio texto. Busca desconstruir para construir, como o próprio Manoel descreve 

em “O Guardador das Águas”.  

O sentido normal das palavras não faz bem ao poema. Há que se 
dar um gosto incasto aos termos. Haver com eles um 
relacionamento voluptuoso. Talvez corrompê-los até a quimera. 
Escurecer as relações entre os termos em vez de aclará-los. Não 
existir mais reis nem regências. Uma certa luxúria como a 
liberdade convém. (BARROS, 2004, p. 56). 

  

A refração estética, conceito importante nas obras de Adorno, tem o 

sentido de não-comunicação do objeto com o mundo empírico. Isso quer dizer 

que as obras de arte refratam uma nova comunicação a partir da sua não-

comunicação, ou seja, o objeto refrata seu conteúdo, o todo social, e revela desde 

esta comunicação uma nova relação com este objeto. Neste sentido, a forma 

estética, no entendimento de Adorno (2004), se revela por meio da refração, 

como conteúdo sedimentado, uma vez que expõe o caráter duplo da obra, 

revelando sua autonomia e fato social. Este conteúdo é histórico e a sociedade na 

qual a obra surge está comprometida com o teor social que refrata. Porém não 

estão presas neste processo. Para Adorno isto representaria a “não-

comunicação” de uma obra, ou seja, aquilo que é representado não é. Nas 

palavras do autor, “se pinta – como dizia Schönberg – um quadro, não o que 

representa”18 (ADORNO, 2004, p. 13). Enquanto não-comunicação, a obra se 

constitui como mônada, uma identidade em si fechada, o que revelará sua 

                                            
18 “Se pinta – como decía Shönberg- un cuadro, no lo que representa”. O compositor austríaco 

Arnold Franz Walter Schönberg (1874-1951) é um nome recorrente na obra Teoria Estética de 

Adorno. Em seu livro Harmonia, tradução de Marden Maluf com apresentação feita por Flo 

Menezes (2001, p. 13) aponta Schönberg um “descobridor” do método dodecafônico que 

inaugurou a chamada era da música serial, um estilo considerado revolucionário por trabalhar a 

atonalidade, que é a não estruturação de um eixo harmônico central das composições musicais. A 

atonalidade no dodecafonismo é trabalhada de modo diferenciado, ou seja, há a organização da 

liberdade da dissonância para compor dentro dos doze tons da escala cromática igualmente. 

Schönberg (2001, p. 51) chama o dodecafonismo de “método” para ser trabalhado dentro da 

escala musical, e não um sistema, pois, caso contrário, não teríamos a liberdade de criação 

musical. Assim, dentro da série não é repetida nenhuma nota antes que todas as outras onze 

tenham sido utilizadas. O livro de Schönberg, Harmonia, está devidamente referenciado no final 

deste trabalho.        



26 

 

condição de identidade distinta da teoria e do conceito formal. Schaefer (2012, p. 

29) esclarece que a obra refrata com o exterior, seja este exterior a sociedade, a 

realidade empírica ou o próprio autor. Será esta refração que anunciará a 

liberdade da obra e sua autonomia. Nas palavras de Schaefer, 

O quadro pintado não é a realidade pintada. Magritte pintou um 
cachimbo e no quadro escreveu: Ceci n’ est pas une pipe (1928-
29). Sim, pois a pintura do cachimbo não é o cachimbo, é apenas 
a imagem do cachimbo. O quadro é o quadro, feito de tintas, 
formas e expressão. Aquilo que é representado na pintura não 
está pintado. Essa é a refração estética. Um processo de não-
comunicação. (SCHAEFER, 2012, p. 29). 

   

A refração possibilita um momento de produção e, portanto, de liberdade. 

Para imaginarmos esta refração podemos ter em mente um prisma, que por meio 

do feixe de luz branco que entra em contato com seu interior reflete e transfere 

para o exterior aquilo que estava “encoberto”, ou seja, toda multiplicidade 

luminosa de feixes multicolores. É a decomposição e a dispersão da luz, 

formando um espectro de cores quando esta luz atravessa um lado de sua 

superfície. Cada cor tem uma refração luminosa que desvia sua cor em diversos 

ângulos diferentes um do outro. Dessa forma, podemos entender como a obra a 

refrata, assim como o prisma de luz (que é o todo social), que atravessa o objeto, 

se expande e abre-se num leque de possibilidades comunicativas. Será esta 

transformação de significado que a obra de arte cumprirá. No momento em que 

refratar seu objeto, ela nos dará a possibilidade de novos conhecimentos por meio 

da modificação do próprio olhar do espectador, revelará o que antes estava 

encoberto, e estabeleceremos uma nova relação de conhecimento diante do novo 

que surge.      

A arte se comunica pela não-comunicação, ao refletir o todo de uma 

sociedade, a arte comunica aspectos que são “encobertos” por aquela, que sem a 

arte permaneceriam na “sombra” da sociedade. A arte como a antítese social da 

sociedade, segundo Adorno (2004, p. 18) denuncia, no sentido de expor pela 

refração, o que a sociedade por fim deixaria obscuro. Este processo é construído 

em um território que Adorno vai descrever como sendo o interior dos seres 

humanos, sendo o próprio inconsciente dos sujeitos. São projeções do 

inconsciente, não intencionais ou representativas do autor. Portanto, a arte refrata 

a sociedade, mas também revela, em sentido sublimado, a relação que ela tem 



27 

 

com o inconsciente dos indivíduos. Tanto o artista, quanto o crítico da arte 

revelam, em contato com a obra, este inconsciente. Neste mesmo sentido, porém 

anterior às teorias modernas do inconsciente, Karl Philipp Moritz descreve este 

processo como um “pressentimento obscuro”, que antes de ser ativo, está 

adormecido no interior de cada indivíduo (FERES, 2009, p. 60) Moritz afirma que 

este pressentimento, alocado no interior da alma humana, tem “força de ação”, 

como um impulso, e que apenas os artistas o transformam em arte.   

A arte é capaz de atrair para si as contradições que marcam uma 

sociedade em um determinado período histórico. Ela reflete produtos sociais de 

indivíduos sociais e, portanto, alcança também fatos sociais. As contradições de 

que fala o autor devem surgir da intuição das obras de arte. Saber determinar tais 

contradições requer rigor, tanto saber da obra de arte por dentro (dentro da 

mônada), quanto também saber o que está de fora dela, ou seja, a sociedade. E 

isso requer uma participação do espectador, que nas palavras de Adorno só irá 

criar vínculos com a obra “(...) quando se redescobre no puro abandonar-se à 

própria coisa”. (ADORNO, 2003, p. 68). O “abandonar-se à própria coisa” é a 

própria entrega que o espectador faz em relação a obra de arte, é o despertar da 

arte que é determinado pela própria obra, um “apagamento” do próprio eu, no 

sentido de suas predeterminações, da nossa subjetividade ou interesse, quando 

nos entregamos à obra. Neste sentido, o autor alemão Karl Philipp Moritz, dois 

séculos antes de Adorno, entendia que para haver uma completa elevação do 

entendimento diante de uma obra de arte, seu espectador deve “esquecer-se de 

si” diante de uma produção artística para que entremos em contato com o que a 

obra quer nos dizer. Abandonar-se seria como um “agradável esquecimento de 

nós mesmos ao contemplar uma obra de arte” (MORITZ, In: Sabino, 2009, p. 

110), o que significaria o afastamento de nossa própria subjetividade diante da 

obra.   

Apesar de Moritz tratar o “agrado” como algo prazeroso quando estamos 

diante de uma obra, em Adorno isso não é possível devido à expressão da obra. 

Impulsos miméticos inconscientes, como vistos anteriormente, se expressam na 

obra de arte autêntica. Neste sentido não há como falar do agrado nas obras, 

uma vez que este não é o objetivo delas. Elas não mantêm nenhum conceito, 

fundamento ou concepção intrínseca em seu objeto. São livres e deixam seu 



28 

 

interlocutor livre para discussão, se elas se prendem ao agrado não exercem sua 

liberdade, da mesma forma ocorre com o sujeito, se ele busca pelo agrado na 

obra este sujeito também não é livre. “A experiência artística só é autônoma 

quando afasta o gosto centralizado no desfrute”19 (ADORNO, 2004, p. 24). O 

“desfrute” aqui tem o sentido de apreciação, de deleite, de fruição. A emancipação 

da própria arte ocorre quando ela se afasta dos interesses do sujeito. A obra 

existe, é autônoma e segundo o autor a arte deve manter distância do gosto e do 

interesse que se dirige a ela, e como bem destaca, “se desfruta das obras de arte 

tanto menos quanto mais se entende de arte” (ADORNO, 2003, p. 25).    

Nos séculos XIX e XX iniciam-se os movimentos vanguardistas que 

acabaram por abrir caminho para o surgimento de novas concepções de arte. 

Neste período, junto à sociedade burguesa, surge a concepção de arte moderna. 

Desligada inicialmente do valor de troca e de culto, a arte moderna em Adorno 

terá significativa importância na arte de vanguarda. Os artistas neste período 

direcionam sua arte para livre expressividade e não comercialização de suas 

obras. Adorno cita o compositor Schönberg que, responsável pela ruptura com o 

sistema tonal naquele período, evolui no sistema de composição da linguagem 

musical, fazendo com que a obra fosse de difícil recepção. A obra de Schönberg é 

espontânea, fala, expressa uma linguagem de desobediência com a identificação, 

segundo descreve Adorno, “(...) as primeiras peças de piano de Schönberg são 

mais bárbaras do que a barbárie que ele teme”20 (ADORNO, 2004, p. 129). Suas 

composições carregam a expressividade do autor, carregam seus impulsos 

miméticos que podem parecer para o leitor como um sofrimento de um período 

anterior. Sofrimento que antes estava adormecido e agora retorna com algo 

sombrio, expresso pela obra e sentido pelo crítico. Este compositor leva a arte 

moderna de sua época a uma expressiva distância da arte de entretenimento. As 

composições de Schönberg não são prazerosas, elas nos fazem sofrer.       

A arte burguesa do séc. XIX inicia um movimento que segue o ideal de 

humanidade traçado pelo movimento iluminista. Com o alargamento do 

pensamento crítico, a obra autêntica inicia sua ruptura com vínculos que antes a 

                                            
19 La experiencia artística es autónoma sólo donde rechaza al gusto centrado en el disfrute. 
  
20 (...) las primeras piezas para piano de Schönberg es más bárbaro que la barbarie a la que teme. 



29 

 

comandavam. Ela então passa a não se entregar aos comandos da lógica do 

capital e repousa na vanguarda sua expressividade a fim de encontrar nela a 

liberdade que busca. Dentro deste movimento surge uma espécie de agressão à 

lógica de como nossa sensibilidade percebe a arte, não teme a razão, e não 

participa desta dimensão prévia racional. As vanguardas buscam elevar o 

sentimento de criatividade libertadora, num contexto em que as obras eram 

influenciadas pelo positivismo filosófico iniciado por Auguste Comte e pela 

revolução industrial. A literatura da época era instrumentalizada para se encaixar 

ao novo mundo que se revelava diante dos indivíduos. Cinema, Artes visuais, 

Arquitetura eram, na maioria das vezes, antes da arte de vanguarda, 

influenciados pela técnica, assentavam-se numa base racional que explorava o 

imediato do olhar.  

O positivismo passa a absorver o movimento artístico que tendia para 

uma direção ideológica comum de “naturalização” de uma sociedade capitalista. 

Na literatura o projeto positivista pode ser observado quando a obra se insere 

numa instrumentalidade determinada, ou seja, a intenção dos fatos que ocorrem 

dentro da obra já está predeterminada pelo leitor. Há uma intenção do autor de 

autodeterminar os fatos, seguindo para a construção de um ideal moral como 

função da arte. A obra estética, neste contexto, é dependente da expressão e 

intencionalidade do artista e do meio social em que surge. Para melhor ilustrar 

esta época, citamos o autor brasileiro Sílvio Romero, que fora influenciado pela 

filosofia positivista de Comte. Em uma de suas obras, Romero indica sua 

premissa positivista: “A poesia é um resultado da organização humana, nada tem 

de absoluto, nem de sobrenatural” (ROMERO, 1878, p. 6). E o autor continua,  

A popularisação da sciencia é um phenomeno dos ultimos 
tempos, e a melhor conquista da expulsão do sobrenatural. Tudo 
é relativo no universo e no homem, nada existe que faça mêdo. 
Para que, pois, o mysterio? (ROMERO, 1878, p. 7).   

 

 Assim como o pensamento de Sílvio Romero, para outros positivistas 

literatos da época, a poesia estava sujeita inteiramente ao meio, causada pelos 

elementos externos que condicionavam a criação artística literária, como bem 

aponta Regina Zilberban em seu texto O Positivismo e a História da Literatura 

Brasileira (2003). A obra que segue esta característica não se esforça para 



30 

 

apresentar-se como enigma. Elemento que, para Adorno, se torna essencial para 

manter a obra em seu devir, e mais importante, toda obra de arte é considerada 

um enigma para Adorno (2004, p. 164). O autor também descreve que as obras 

são mediatizadas pelo externo, porém não se refere imediatamente ao objeto 

artístico ou dita regras a este.   

As reações humanas diante das obras de arte estão mediadas 
pelo externo desde tempos imemoriais, não se referem 
imediatamente à coisa; hoje estão mediadas por toda a 
sociedade. A investigação de seus efeitos não atingem a arte no 
que tange ao social nem pode ditar normas à arte, uma função 
que usurpa sob o espírito positivista21. (ADORNO, 2004, p. 301-
302). 

 

Ao contrário do seguimento positivista, Zilberban (2003, p. 117) aponta 

autores que resistiram a este pensamento dentro da literatura, como Machado de 

Assis, Lima Barreto, Aluízio de Azevedo, entre outros, que foram precursores do 

movimento que posteriormente se tornou a arte de vanguarda. Para citar outros 

artistas presentes neste movimento, encontramos obras como as de Salvador 

Dalí, que ferem nossa lucidez consciente de espaço e tempo em suas telas. A 

poesia de Augusto de Campos, que quebra barreiras da poesia de verso, rima, 

forma e alcança o símbolo da palavra, captando nossa visão para uma 

reorganização dos sentidos poéticos. A literatura de Guimarães Rosa que explora 

as possibilidades da língua falada, os neologismos e quebra a formalidade da 

gramática, deixando o leitor à mercê de um sentido próprio e único. E ainda 

podemos citar a literatura de James Joyce, telas de René Magritte, Séraphine de 

Senlis, a literatura de Oscar Wilde, entre outros tantos que romperam as 

estruturas positivistas de uma época.   

No ensaio Lírica e sociedade Adorno argumenta que as obras de arte 

devem estabelecer uma conexão com o todo da sociedade, ou seja, o 

pensamento sobre a obra de arte deve caminhar para uma reflexão acerca do 

teor social das obras e não satisfazer o pensamento com algo vago e universal. O 

todo refere-se à sociedade que, vista em sua completude, uma unidade em si 

mesma, é contraditória. Essa contradição aparecerá em conexão com a obra de 

                                            
21 Las reacciones humanas ante las obras de arte están mediadas al extremo desde tempos 
inmemoriales, no se refieren inmediatamente a la cosa; hoy, están mediadas por el conjunto de la 
sociedad. La investigación de los efectos ni llega al arte em tanto que algo social ni puede dictar 
normas al arte, uma función que usurpa bajo el espíritu positivista.  



31 

 

arte. Não se deve observar se há interesses na obra ou mesmo nos seus autores. 

O teor social que a obra reflete deve surgir da própria obra e não ser trazido de 

fora e aplicado a ela. Saber as contradições que marcam uma sociedade e que se 

vinculam à obra requer saber o que a arte é como um todo e o que é a sociedade 

fora dela, ou seja, requer estabelecer,      

(...) como o todo de uma sociedade, tomada como unidade em si 
mesma contraditória, aparece na obra de arte; mostrar em que a 
obra a obra de arte lhe obedece e em que a ultrapassa. 
(ADORNO, 2003, p. 67).    

 

Identificar-se com uma parte do todo pode ser cruel a ponto de 

transformar a obra em ideologia, em uma falsa verdade ou falsa consciência. Este 

seria o perigo que as obras correm com a aproximação com este todo, ou seja, 

quando não experimentam, como descreve Adorno, o “puro abandonar-se à 

própria coisa” (ADORNO, 2003, p. 68).   

Este todo relaciona-se ainda com os comandos do mercado, dos grandes 

monopólios. O mercado é totalitário pois alcança uma infinidade de consciências 

e produtos. A ideologia se manifesta neste descuido crítico. Na sociedade em que 

predomina a padronização e a produção em série, o terreno da técnica se torna 

“(...) o poder que os economicamente mais fortes exercem sobre a sociedade.” 

(ADORNO E HORKHEIMER, 2006, p. 100). Quem domina a técnica são os 

grandes monopólios de poder, o poder é oportunista, mutável, exerce seu domínio 

conforme a sociedade se move. A indústria do entretenimento se adapta 

facilmente. E da mesma maneira como se adapta, ela se mantém instável dentro 

do mundo artístico. Ninguém está imune devido a esta aproximação. O 

espectador, ao aproximar-se demasiadamente deste mercado, passa a ser 

percebido como consumidor cultural, aquele que espera pela arte pronta e 

agradável. Sua imaginação, atrofiada, dificilmente consegue perceber sua 

condição reduzida de mero espectador.  

A obra dialoga com o mundo externo a elas em uma dimensão social, ou 

seja, ela irá interagir com este todo universalizante da sociedade, uma sociedade 

que não se encontra livre do poder dominante do mercado, como visto 

anteriormente. A análise do objeto será realizada em conjunto com a filosofia, que 



32 

 

junto à análise imanente, apontará como a sociedade aparece na obra e como 

esta obra relaciona-se com o indivíduo.      

Esse pensamento, porém, a interpretação social da lírica, como 
aliás de todas as obras de arte, não pode portanto ter em mira, 
sem mediação, a assim chamada posição social ou a inserção 
social dos interesses das obras ou até de seus autores. Tem de 
estabelecer, em vez disso, como o todo de uma sociedade, 
tomada como unidade em si mesma contraditória, aparece na 
obra de arte; mostrar em que a obra de arte lhe obedece e em que 
ultrapassa. O procedimento tem de ser, conforme a linguagem da 
filosofia, imanente. (ADORNO, 2003, p. 67).  

 

Na arte, os conceitos não são entregues aos sujeitos pela obra, mas 

fazem o caminho inverso, ou seja, os conceitos são movidos na direção dela, 

saem dos indivíduos que estão dialogando com ela. Ela refrata o todo social. Sem 

o diálogo com a sociedade a arte torna-se vazia e incompleta.  

O movimento da obra é histórico e vivo pela constelação, elas comunicam 

sua vida no momento que entram em contato com seu interlocutor, refratam o 

todo da sociedade, saem à luz para comunicarem o que até então estava 

obscurecido.  

Se as obras de arte acabadas chegam a ser o que são porque seu 
ser é um devir, por sua vez estão se referindo à formas em que 
este processo cristaliza: interpretação, comentário, crítica. Estas 
formas não são reportadas simplesmente à obras por quem se 
ocupa delas, mas são em si mesmas o cenário do movimento 
histórico das obras de arte e, portanto, são formas de pleno 
direito22. (ADORNO, 2004, p. 258). 

 

Este entendimento deve permanecer nas obras de arte autênticas, elas 

existem pelo movimento, comunicam-se e por este motivo são vivas e exercem 

sua liberdade. Este movimento para a liberdade, segundo Adorno, seria a única 

via possível para a constituição da emancipação e construção do indivíduo 

autônomo. 

 Uma obra de arte autêntica não se dirige à funções específicas que 

determinam o seu nascimento. Não se vincula ao divertimento ou fins políticos. 

                                            
22 Si las obras de arte acabadas llegan a ser lo que son porque su ser es um devenir, a su vez 
están remitidas a formas en las que ese proceso cristaliza: interpretación, comentario, crítica. 
Estas formas no son aportadas simplesmente a las obras por quienes se ocupan de ellas, sino que 
son em sí mismas el escenario del movimento histórico de las obras y, por tanto, son formas de 
pleno derecho. 
  



33 

 

Adorno ainda alerta que nenhuma obra precisa garantir a realização de alguma 

intenção antecipada, seja pelo artista, seja pelo crítico. Neste mesmo sentido, 

segundo o autor, a obra não pode ser vista como um sistema, “em nenhum caso a 

obra de arte necessita de uma ordem apriórica”23 (ADORNO, 2004, p. 212). Ou 

seja, deve-se tomar cuidado para que ela não se transforme em um conjunto de 

elementos taxativos a serem analisados para apontar o objeto como artístico ou 

não. Se na obra está impresso algo sistemático, ou seja, suas características, sua 

aplicabilidade, e sua utilidade para a vida social, a obra será apenas uma obra, 

mas não uma obra de arte autêntica. Se a obra transmitir tais características, ela 

não possui o caráter autônomo, não se insere no âmbito do diálogo com seu 

interlocutor e, portanto, ela não comunica sua verdade.  

 A obra de arte está na sociedade, reflete a sociedade, porém está livre 

para o diálogo e faz nascer algo novo sempre que toma contato com seu 

interlocutor. Sua autenticidade é observada não pelo interesse ou pelo valor de 

troca, mas também pela sua inalienabilidade. Como autêntica, ela tem a liberdade 

de se revelar e esconder sua verdade, as obras são como “os fogos de artifício, a 

única arte que não quer durar, mas explodir por um instante seu brilho”24 

(ADORNO, 2004, p. 46). A arte autêntica pode ser vista como estes fogos de 

artifício que brilham na noite escura, no estouro há luz na escuridão que faz o céu 

brilhar, embeleza a noite e logo desaparece na efemeridade do momento.   

 A analogia busca elucidar como é o aparecimento efêmero de uma obra 

autêntica, como ela irá se apresentar ao seu interlocutor. Neste mesmo raciocínio, 

a obra não é a apresentação definitiva e contínua da verdade. Ela ilumina para 

depois se recolher em mônada até o momento de sua nova aparição. A 

constituição de um sujeito autônomo se insere nesta aparição, quando o sujeito 

também se ilumina pela possibilidade de percebê-la e compartilhar sua verdade. 

A crítica da arte permanecerá no indivíduo que a percebeu no momento de sua 

aparição. Ela sobrevive por meio do elemento crítico no interior de uma 

sociedade.  

                                            
23 En ningún caso, la obra de arte necesita un orden apriórico.  
 
24 (...) los fuegos artificiales, el único arte que no quiere durar, sino relucir por un instante y 
explotar.  
 



34 

 

 Com sua inserção no âmbito social, a obra de arte é considerada, como 

descreve Adorno, uma “mônada sem janela”. Como mônada a obra está fechada 

em si mesma, mas não está muda, ela se comunica através de seu fechamento 

diante do mundo, pois é lida como espelho da sociedade. A refração acontece no 

mesmo momento em que a obra se movimenta diante da liberdade que tem, ela 

se constrói pelo reflexo. É capaz de atrair para si os períodos que marcaram uma 

sociedade, interioriza e se fecha para posteriormente ser capaz de realizar a 

constelação no tempo em que é percebida. Ela é efêmera, aparece e logo tende a 

desaparecer, sua verdade surge em instantes e, segundo Freitas, ela será uma 

cristalização do momentâneo (FREITAS, 2005, p. 55). Como instante, alcança 

sua autonomia e jamais poderá ser imitável. 

 Podemos entendê-la como um coração, órgão humano que, para os seres 

humanos é vital para manter o corpo em funcionamento. Este coração, de modo 

análogo, pode ser visto como um “órgão vital da obra de arte”, pulsa e bombeia 

desde seu interior a vida e o funcionamento de todo o corpo, participa deste corpo 

desde seu interior, mas reflete aqui o externo como o corpo social. Como coração, 

atrai para si tudo que há de externo a ele. Comunica-se com o exterior e de 

dentro pulsa para fora as contradições que dali emergem. Neste momento a obra 

se expande em possibilidade filosófica, ela recupera sua autorreflexão que outrora 

havia perdido e, numa sociedade fragilizada pela neutralidade ou inércia crítica, 

dialoga agora com os indivíduos autênticos. Segundo Ross Wilson (2007, p. 44), 

a arte oferece uma mudança de consciência e aponta ser possível existir uma 

diferente realidade daquela que nos é apresentada. Deste modo, a arte pode 

fundir-se ao seu conteúdo crítico e nesta nova leitura há, além da reflexão 

filosófica, a prática que cumpre seu papel de dimensão social de conhecimento.  

 As obras de arte existem em si mesmas, são capazes de se comunicarem 

por meio de seu fechamento com o mundo. São autônomas, mas também sociais, 

mas não se confundem com a sociedade da qual provêm. Elas são fatos sociais 

porque saem desta realidade histórica temporal e transcendem o tempo e 

espacialidade por meio da constelação, como já analisado anteriormente. Esta 

historiografia revela-se nas pinceladas de Claude Monet em A Estação Saint-

Lazare de 1877, que segundo Adorno seria a imagem inconsciente de “uma 



35 

 

simbologia da morte: a estação, do arcaico símbolo mortal da viagem”25 

(ADORNO, 1962, p. 117). Adorno descreve que no momento em que as obras se 

conectam com seu conteúdo histórico, elas se abrem ao conhecimento e 

consequentemente a sua autonomia é alcançada. 

O momento histórico é constitutivo nas obras de arte; são 
autênticas as obras que se abandonam ao material histórico de 
seu tempo sem reservas e sem se vangloriar de estar acima dele. 
Estas obras são a historiografia inconsciente de sua época; isto as 
conecta com o conhecimento. (ADORNO, 2006, p. 243- 244)26. 

     

 A historicidade as colocam em contato com o devir, sua efemeridade se 

modifica conforme a imagem refletida do espelho da sociedade. É como entender 

a obra de arte no seu devir segundo o pensamento de Heráclito, um fluxo do real 

que demonstra a verdade das coisas e que se torna o princípio da verdade.       

 A existência das obras como sociais necessita do intercâmbio com os 

indivíduos enquanto seres racionais para que a obra se torne obra de arte. Um 

ouvinte, um leitor, um espectador, serão movidos pela obra e a obra se 

movimenta através deles. Na literatura, por exemplo, há um abandono do leitor à 

obra, mas este abandono é consciente e pulsante. A poesia é um “ver” e um 

“ouvir” que se concretiza a partir da exploração dos sentidos corporais que se 

fundem aos sentidos poéticos. É a elaboração poética sensorial que convoca 

amplamente todos os nossos sentidos em direção à semiótica da palavra. A 

linguagem consegue transcender e alcança nossos sentidos, ela se movimenta 

sem que o leitor se dê conta. A efemeridade que Adorno coloca é expressada 

pelo contato, pela sensibilidade. É o sorriso que é dado à leitura sem que 

percebamos, é o coração acelerado que se aflige de dor ou amor, é a lágrima que 

costura nosso rosto desenhando os nossos sentimentos mais obscuros. E quando 

menos se espera, você está ali dialogando com as palavras meramente 

impressas em um livro, ou que delineiam uma imagem numa tela. E é assim que 

o indivíduo caminha para a constituição de um sujeito autônomo, o contato 

dialógico com a obra o faz questionar o que lhe é apresentado, o que se 

                                            
25 Una simbólica de la muerte: la estación, del arcaico símbolo mortal del viaje. 
  
26 El momento histórico es constitutivo en las obras de arte; son auténticas las obras que se 
abandonan al material histórico de su tiempo sin reservas y sin jactarse de estar por encima de él. 
Estas obras son la historiografia inconsciente de su época; esto las conecta con el conocimiento. 



36 

 

comunica pela não comunicação. Podemos perceber tal experiência na poesia de 

Cummings, capa do livro de tradução de Augusto de Campos, em 40 poem(a)s de 

e.e. cummings.   

 

so        l(a 
 
(l          le 
f           af 
o          fa 
 
l)l         ll 
 
(ha      s) 
c          one 
ai)        l 
 
itude    iness. (E.E. CUMMINGS, In: Campos, 1986).  

 

 Os elementos que compõem o poema acima têm força ativa, uma vez que 

nos causam, no primeiro contato com as letras, um desconcerto literário, pois 

percebemos que a composição ultrapassa os limites do caráter linear da 

construção das frases e estrofes que são comuns aos poemas. Com um olhar um 

pouco mais demorado, posso perceber a formação de algumas palavras como, 

“solitude”, “loneliness”, “uma folha cai”, “leaf falls”. Na “decomposição” das 

palavras e na composição das imagens por meio do texto observo o rodopiar 

silencioso de uma folha que cai, fragmentada pela dissecação das letras até 

sobrar um “ai”, que murmura pela solidão da palavra até sobrar o mínimo, um 

desprendimento do todo. O mínimo que se projeta em mim pela densidade da 

palavra “solidão”, movimento dado pela delicada folha que cai, ela agora está 

“alone”, sozinha, desprendida do todo que um dia compôs, e que agora se 

decompõe no mínimo da frase poética “one”, “um”.  

 O poema de e.e. cummings traduzido por Augusto de Campos, poeta e 

tradutor brasileiro, forma uma obra de arte poética como um todo fechado, que 

nos traz a possibilidade de perceber, através do mínimo, os elementos 

necessários que articulam a própria lógica do poema. O caminho para desvendar 

este mínimo esmaecido na obra, que hora aparece, hora desaparece, reflete a 

efemeridade que Adorno aponta na arte. O poema de Cummings não se 

comunica nos primeiros momentos, mas quando se comunica ele se dá em 



37 

 

instantes, como um pulsar da obra. O leitor deve se render à análise filosófica 

para encontrar seu sentido, seu movimento, como se fosse um segredo a ser 

desvendado cuja chave está na própria obra.   

 Para que uma obra de arte seja considerada autêntica ela não necessita 

abandonar o social, mas deve ter cuidado para que este social não desempenhe 

na obra momentos de cegueira, algo comum quando um artista se aproxima do 

capital ou grandes monopólios. No contexto da sociedade, cuja dinâmica é 

capitalista, a arte e a crítica social esbarram num conjunto de produtos que 

inviabilizam a construção de um pensamento emancipador dos indivíduos. A 

capacidade reflexiva fica anestesiada pelos produtos articulados meramente para 

o entretenimento. Constrói-se uma sociedade da aparência, no sentido de 

alienação de si mesmo. A necessidade de pensamento crítico voltado a tais obras 

torna-se supérfluo, não-necessário, pois o produto está disponível, pronto para 

ser consumido. Nesta “aparência social” a sociedade industrial acaba por 

enfraquecer o pensamento crítico da população e estes consumidores acabam 

sendo consumidores passivos da indústria do entretenimento.  

O espectador não deve ter necessidade de nenhum pensamento 
próprio, o produto prescreve toda reação: não por sua estrutura 
temática-que desmorona na medida em que exige o pensamento-, 
mas através de sinais. Toda ligação lógica que pressuponha um 
esforço intelectual é escrupulosamente evitada. (ADORNO; 
HORKHEIMER, 2006, p. 113).  

 

 Ao contrário da indústria do entretenimento, que anestesia os sujeitos 

perante a urgência de autonomia, a arte autêntica pretende revelar as angústias e 

os conflitos sociais camuflados pelo mercado. Portadora de liberdade crítica, ao 

se contrapor à arte mercadológica as obras autênticas devem se distanciar de 

qualquer instrumentalização ou didatismo político ou comercial, pois ao se 

renderem a estes pressupostos as obras se afastam demasiadamente da sua 

autenticidade e tornam-se mero entretenimento. 

 A autêntica obra de arte deveria, no entendimento de Adorno, ser 

reconhecida como força crítica na sociedade pois carrega a verdade no seu 

interior. O teor de verdade da obra está relacionado ao que a obra carrega para 

além da arte, é reflexão social. Ela transporta o conteúdo crítico dentro da história 

da sociedade, busca expor, por meio de seu conteúdo, o que não carrega 



38 

 

qualquer outro meio que objetiva apontar as verdades do mundo. Por isso, 

segundo Safatle (2009, p. 25) a obra falha ao tentar expor este seu caráter de 

verdade no primeiro contato, pois ela não está pronta e acabada. Uma obra 

completamente pronta não oferece material a ser discutido ou a ser repensado, 

ela está ali para ser aceita e consumida. A obra autêntica necessita de atenção, 

tempo, reflexão. Exilar a arte da crítica filosófica é esvazia-la, é reproduzir o que a 

arte tendenciosamente vem sendo: pura fruição e contemplação. A arte não pode 

ser apenas isso. Ela exige compreensão de sua forma e conteúdo de onde 

extrairá seu teor de verdade. E, conforme descreve Adorno (2004, p. 177), esta 

verdade se encontra junto ao pensamento filosófico.        

 A crítica social proporcionada pela arte está atrelada ao papel da filosofia 

na crítica imanente do objeto artístico que dá ao sujeito a possibilidade de 

abertura à reflexão junto às obras de arte. Se espera que a análise filosófica traga 

às obras respostas às questões fundamentais da sociedade. A relação entre 

sujeito e objeto torna-se valiosa, uma vez que a partir desta relação podemos 

compreender e analisar se há, todavia, a possibilidade de emancipação dos 

indivíduos e se essa vida emancipada, livre de domínios, ainda é possível dentro 

da esfera social que vivemos. Buck-Morss (1981, p. 95) descreve que o 

progresso, no sentido adorniano, deveria ser alcançado por meio da consciência 

crítica dos seres humanos, como uma práxis social intelectual e dialética que 

incumbe ao artista uma habilidade de descobrir e apresentar, por meio da obra de 

arte, as potencialidades do material ali presente. O indivíduo deve se abrir à 

experiência do objeto. A obra de arte sendo mônada tem seu momento de 

compreensão por meio da crítica filosófica que irá proporcionar o desenvolvimento 

de sua autonomia, de sua lógica particular. Como descreve Adorno, “a filosofia e 

a arte convergem no verdadeiro conteúdo da arte”27. (ADORNO, 2004, p. 177). 

Arte e Filosofia se relacionam na busca pelo conteúdo de verdade que a arte 

pode expressar. 

 Quando os elementos de uma obra se organizam internamente, podemos 

dizer que a obra é fechada, sua forma monadológica forma um universo de 

sentido em si mesma. Moritz já descrevia que o objeto da obra de arte “precisa 

                                            
27  La filosofia y el arte convergen en el contenido de verdad del arte. 



39 

 

ser algo em si mesmo perfeito e acabado” (MORITZ, In: Sabino, 2009, p. 111). E 

neste sentido, em seu estado de mônada, a arte nega qualquer conceito que 

queira sistematizá-la, dominá-la, subtraí-la ao valor de troca, apontá-la como útil 

para determinado fim. Ela resiste a tudo que limita sua liberdade, e sua 

resistência compõe seu estado monádico, que mesmo fechada em si, comunica-

se com o social e irá caminhar para além permitindo que a obra transcenda seu 

conteúdo.  

 A crítica fundamentada na análise imanente não faz uma interpretação 

fechada e encerrada da obra, seja ela escrita, seja ela visual, ou com outra forma 

de apresentação. Sua análise, diferente daquela realizada de modo acadêmico 

nos textos literários, não se detêm apenas na crítica formal direcionada pelo 

escritor, mas realiza uma investigação minuciosa do objeto artístico. Isso significa 

que a imanência não se prende apenas na obra em si, nos dados deixados pelo 

artista, mas projeta-se para fora, para fora do estado monádico que se encontra. 

A imanência tem como pressuposto a transcendência estética e, portanto, seu 

movimento no tempo e espaço a torna livre para buscar uma possível 

transformação social. A obra carece da filosofia para encontrar seu teor de 

verdade. E, consequentemente, encontra nela alicerces para sustentar a 

construção do sujeito autônomo que nasce da relação entre análise imanente e 

transcendente da obra.   

Se elas não são atemporalmente idênticas a si mesmas, mas se 
tornam aquilo que são porque o seu próprio ser é um devir, então 
convocam formas do espírito por meio das quais esse devir se 
realiza, tais como comentário e crítica. Elas permanecem débeis 
enquanto não atingem o teor de verdade das obras. A isso se 
capacitam somente à medida que se afinam à estética. O teor de 
verdade de uma obra carece da filosofia. Só nele a filosofia tem 
convergência com a arte ou se acende nela. A via nessa direção é 
a da imanência refletida das obras, não a aplicação mecânica de 

filosofemas. (ADORNO, 2017, p. 97). 
 

 A análise do objeto artístico será possível pela filosofia. O estranhamento 

que temos diante de uma arte autêntica é o que proporcionará a nós a visão de 

seu conteúdo de verdade que está implícito nela. Somente por meio de uma 

análise pausada e profunda é que a obra permite que seu conteúdo de verdade 

apareça, como entende Jimenez (1977, p. 34), estudioso das obras de Adorno.   



40 

 

 Obras, consideradas autênticas obras de arte, exigem do leitor uma 

demorada análise, pois precisam se comunicar. Ao estabelecer um diálogo aberto 

com seu leitor elas não permanecem as mesmas, não se encerram ou fecham 

seus conceitos. São livres e utilizam desta liberdade para atingir e despertar a 

racionalidade dos sujeitos que as leem, alcançando algo além do meramente 

formal, segundo Adorno.  

As obras de arte possuem uma vida sui generis. Não se trata 
somente de seu destino externo. As obras de arte significativas 
trazem à luz continuamente novas capas, envelhecem, se esfriam, 
morrem. É uma tautologia que, como artefatos, produções 
humanas, não vivam imediatamente, como os seres humanos. 
Mas na arte a ênfase sobre o momento do artefato próprio da arte 
se refere menos ao que esteja já produzido que a sua própria 
constituição, independente de como esta surgiu. As obras de arte 
estão vivas tanto que falam, de uma maneira que não possuem 
nem seus objetos naturais nem os sujeitos que as fizeram. 
(ADORNO, 2004, p. 14)28. 

 

 As obras de arte, uma vez apresentadas ao mundo, permitem-nos inferir 

através da reflexão imanente, que seu objeto, seja sonoro, corporal, visual ou 

linguístico, rompe de forma nítida e revolucionária a imobilidade das artes que 

nascem com um propósito intrínseco, seja este de agrado, ou produzido por 

encomenda. As obras autênticas estão abertas, elas partem para o diálogo, 

pulsam para além do conteúdo e seu interlocutor. O momento da análise 

imanente da obra de arte estará interligado à sua contraparte necessária, à 

reflexão filosófica.  

 Para Adorno, a autêntica obra de arte busca resgatar a percepção dos 

nossos sentidos estéticos que, para o autor, é a forma, ainda possível, que nos 

resta para criticar o sistema social que vivemos e alcançar a autonomia racional e 

a liberdade individual. A arte como potencial transformador tem base na 

subjetividade do indivíduo e, por este motivo, necessita de promover a 

conscientização para a transformação material. A filosofia, atrelada à educação 

artística, torna-se possível para a formação da subjetividade do indivíduo 

                                            
28 (...) las obras de arte tienen una vida sui generis. No se trata simplesmente de su destino 
exterior. Las obras de arte significativas sacan a la luz continuamente capas nuevas, envejecen, 
se enfrían, mueren. Es una tautología que, en tanto que artefactos, producciones humanas, no 
viven inmediatamente, como los seres humanos. Pero en el arte el acento sobre el momento del 
artefacto se refiere menos al hecho de que esté producido que a su propia constituición, con 
independencia de cómo surgiera ésta. Las obras de arte están vivas en tanto que hablan, de uma 
manera que está negada a los objetos naturales y a los sujetos que las hicieron.    



41 

 

enquanto sujeito consciente da expressão artística emancipatória, que resiste à 

opressão da sociedade administrada, não se curvando ao potencial destruidor das 

obras de entretenimento.   

 

 

2-  A obra de arte literária 

   

 

 A partir de 1950, Adorno retorna à Alemanha depois de ter se exilado nos 

Estados Unidos devido ao regime nazista que se instalou no seu país. Após o 

contexto pós-guerra e a barbárie da política nazista alemã, o autor percebe que a 

literatura se encontra em crise, como um objeto administrado e encarcerado nas 

demandas do capital. O papel do crítico literário fica prejudicado, pois não 

consegue exercer um pensamento liberto, e dessa forma, a construção de uma 

obra que vise despertar a capacidade de interpretação da realidade e transformá-

la, encontra-se em grande dificuldade.  

 No ensaio Crítica Cultural e Sociedade, escrito em 1949, Adorno irá 

discorrer sobre a relação entre a arte, literatura e sociedade, como portadoras de 

conteúdos reflexivos. Por meio da análise imanente e transcendente, em conjunto 

com a filosofia, a arte pode se desgarrar de um conceito predeterminado que lhe 

foi anteriormente imposto, bem como afastar de sua análise conceitos filosóficos 

fixos. Filosofia e arte irão desempenhar um papel reflexivo em conjunto.    

A teoria estética deve ser, então, ao mesmo tempo, crítica e 
filosófica, como único meio de restituir à arte seu direito de 
existência. (JIMENEZ, 1977, p. 31).  

 

 A arte representa uma experiência daquilo que causa estranhamento a 

nós. Ela é um conhecimento que, apesar de não intencional, coaduna com a 

crítica filosófica, e em conjunto, trazem ao crítico da arte a consciência autônoma 

e o conteúdo de verdade que ela há muito tenta expressar. Esta verdade é 

expressa pela obra e segundo descreve Tiburi, a arte “é um contraponto 

necessário à filosofia” (TIBURI, 1995, p. 80), pois é ela que contribuirá para a 

análise crítica das obras, buscando esta verdade que é outra, diferente daquela 

para a qual a tradição aponta.   



42 

 

 Como arte autêntica, a obra está na contramão da velocidade, ela é devir 

e, portanto, necessita de uma reflexão mais demorada. A obra se abre e continua 

a se abrir em momentos individuais, pois assim é sua constituição. Ela é mais que 

uma mera observação, um contemplar. Na poesia de Mario Quintana, Deixa-me 

seguir para o mar, o poeta escreve sobre este tempo que é necessário para se 

construir um significado verdadeiro na obra. O significado que é como um rio, se 

transforma, flui. O reflexo do espelho no qual aparece sua imagem não é 

verdadeiro porque não guarda sua verdade, pois esta não é infinita, imutável, 

permanente. Não se pode guardar aquilo que se movimenta, nem mesmo aquilo 

que se reflete.   

Tenta esquecer-me... Ser lembrado é como 
evocar-se um fantasma... Deixa-me ser 
o que sou, o que sempre fui, um rio que vai fluindo... 
 
Em vão, em minhas margens cantarão as horas, 
me recamarei de estrelas como um manto real, 
me bordarei de nuvens e de asas, 
às vezes virão em mim as crianças banhar-se... 
 
Um espelho não guarda as coisas refletidas! 
E o meu destino é seguir... é seguir para o Mar, as imagens 
perdendo no caminho... 
Deixa-me fluir, passar, cantar... 
 
Toda a tristeza dos rios é não poderem parar! (QUINTANA, 1986, 
p. 39)  

 

 Assim como as águas de um rio a arte é uma mônada que reúne em si 

seu significado, mas que também está pronta para abrir-se em verbo infinitivo da 

palavra devir, fluir, seguir.  

 Outra relação importante que merece destaque é o conto “A terceira 

Margem do Rio”29 de Guimarães Rosa. Nesta obra, há no próprio título, aquilo que 

a obra não quer de imediato revelar, a terceira margem precisa ser assim. Será 

nesta margem, que o pai, personagem curioso do conto, permanece na 

                                            
29 É um conto publicado no livro Primeiras estórias, em 1962, conta a história de um pai que um 

certo dia, não se sabe o porquê, manda construir uma canoa e quando esta fica pronta o pai 

acaba indo para o rio. O filho é quem narra a história e ele entende que o pai não voltaria atrás em 

sua decisão, o pai estaria ali, “(...) só executava a invenção de se permanecer naqueles espaços 

do rio, de meio a meio, sempre dentro da canoa, para dela não saltar, nunca mais” (ROSA, 1994, 

p. 409).      



43 

 

estabilidade de um movimento que é o rio. O rio flui, a situação do pai permanece. 

Sob o enigma da obra Guimarães tece no nosso imaginário as possibilidades de 

reflexão que a obra possui. O enigma precisa ser mantido para que seu devir seja 

alcançado. A obra não esclarece, ela não revela, mas sequestra a imaginação, a 

atenção, a interpretação do leitor propondo, no momento da leitura, o encontro 

com a própria autenticidade da obra. A mônada, entendida como um todo da 

obra, refrata desde seu interior este personagem que se encontra em um lugar 

estável mas que também é movimento. O enigma é isto, a não revelação de algo 

que percebemos estar contido nos proporcionando a possibilidade interpretativa 

de perceber que o que se encontra em estado monadológico tem a possibilidade 

de saltar aos olhos num movimento autêntico a verdade da obra. 

 Assim como as águas a obra de arte é histórica e social, assim como as 

águas têm experiências históricas de fatos sociais, as obras autênticas carregam 

uma constelação de conteúdo sedimentado como a superfície das águas de 

Quintana, que é reflexo, mas não de coisas permanentes. Porém, as águas 

seguem seu caminho tecendo sua constelação, num constante fluir, não estão 

finalizadas. O rio, diria Guimarães, “é uma palavra mágica para conjugar 

eternidade” (ROSA, 1991, p. 72). Seu sentido artístico sobrevive por meio deste 

devir.  

 As obras literárias, diante de um público adormecido pela técnica, 

exercem uma percepção distinta em relação às obras visuais. A literatura 

demanda um esforço mais demorado do leitor para garantir o encontro com seu 

teor de verdade. Esta verdade é proporcionada pela reflexão filosófica que abre 

caminhos para diversas interpretações possíveis que a obra reflete. São diálogos 

que a obra proporciona e que podem ser contemplados pelo interlocutor. A 

autêntica obra literária torna-se um devir a partir de sua possibilidade imanente e 

transcendente de interpretação crítica. Ela resiste aos enquadramentos da ciência 

e da positivação de conceitos e realiza sua transcendência por meio da filosofia. 

Esta que se constrói no momento do contato com a obra que não é 

preestabelecida. A aproximação do leitor, em geral, não é fácil, pois a obra não 

visa o agrado, ela nos fere, nos aflige, nos assola profundamente.  



44 

 

 O elo que se forma entre a obra e sua interpretação atravessa o 

fenômeno histórico-social nos antecipando que a arte não é a mesma sempre, 

pois se modifica a cada interpretação.  Ela se move no tempo e espaço.  

A implantação das obras é a sobrevivência de sua dinâmica 
imanente. O que as obras dizem mediante a configuração de seus 
elementos significa em épocas diferentes algo objetivamente 
diferente, e isso afeta finalmente o seu conteúdo de verdade. As 
obras podem tornar-se ininterpretáveis, emudecidas; muitas vezes 
se tornam más30; (ADORNO, 2004, p. 258).    

 

 A interpretação se modifica porque o seu interlocutor e o tempo histórico 

se modificam. As obras não continuam as mesmas sempre e como o autor 

descreve, elas não vivem para sempre, morrem, emudecem, e seu sentido 

também se modifica. O teor de verdade que a obra carrega pode se modificar, 

pois o processo histórico é um processo vivo que se move com a obra.  

 O trabalho entre a filosofia e o entendimento artístico dar-se-á em 

conjunto. Tanto a filosofia quanto a arte deixarão de elaborar previamente 

conceitos para um objeto artístico, partindo da possibilidade de libertação e 

criação na perspectiva do devir artístico que a obra autêntica guarda em si 

mesma. Seu entendimento e sua existência estão dentro de um processo que 

possibilita que a consciência crítica da realidade histórica seja compreensível 

pelos sujeitos racionais.      

 Ao visualizarmos a obra de arte literária percebemos que são diversos os 

modos que a obra nos comunica. Por demandar mais tempo do leitor, na literatura 

podemos manter uma observação mais demorada sobre o devir da obra. Além da 

comunicação direta que exerce com seu interlocutor, a obra comunica imagens, 

sons, significados, que fazem parte de seu universo particular que se transfere 

para o leitor de modo imanente. Ou seja, “a imersão contempladora traz à luz o 

caráter processual imanente da obra”31 (ADORNO, 2004, p. 235). A interpretação 

crítica ocorre dentro da mônada, é um processo que se expande de dentro para 

fora do texto escrito. A análise imanente atravessa a interpretação detida nos 

                                            
30 El despliegue de las obras es la pervivencia de su dinâmica inmanente. Lo que las obras dicen 
mediante la configuración de sus elementos significa em épocas diferentes algo objetivamente 
diferente, y esto afecta finalmente a su contenido de verdade. Las obras pueden volverse 
ininterpretables, enmudecer; muchas veces se vuelven malas. 
 
31 La inmersión contempladora saca a la luz el caráter processual inmanente de la obra. 



45 

 

métodos de construção literal, não observa apenas a construção métrica do texto, 

o tipo de papel impresso, a paginação, a ortografia, as intenções do autor, mas se 

detém nas características que estão além do impresso, do empírico. O que a 

imanência de um texto nos mostra, por meio da dialética literária, é o teor de 

verdade que a obra carrega. Que como já observado pode se modificar conforme 

seu processo histórico.   

 Por serem críticas as obras literárias caminham no mesmo sentido da 

filosofia. Quando a investigação é permeada pela análise filosófica, isso não 

significa que se deve encontrar temas dentro da literatura que se encaixem na 

filosofia ou vice-versa. A filosofia consiste em desenvolver, dentro da literatura, 

pontos de exploração crítica conduzindo o leitor a tecer uma leitura imanente e 

transcendente da obra elevando seus modos de entendimento e de percepção 

autônomos no sentido de edificação do próprio sujeito. A presença de conceitos 

filosóficos na obra literária é um recorte preciso dentro da obra de arte autêntica. 

A leitura e a interpretação crítica alcançam a experiência estética da autorreflexão 

mediada sem projetar no texto suas particularidades intrínsecas à subjetividade 

humana.  

A crítica dialética posiciona-se de modo dinâmico ao compreender 
a posição da cultura no interior do todo. Sem essa liberdade, sem 
o transcender da consciência para além da imanência cultural, a 
própria crítica imanente não seria concebível: só é capaz de 
acompanhar a dinâmica própria do objeto aquele que não estiver 
completamente envolvido por ele. (ADORNO, 2009, p. 55). 

 

 Como observa Adorno, a distância pessoal que se toma do objeto 

observado deve ser preservada para se alcançar o transcender da própria crítica 

imanente. De acordo com Silva (2016, p. 2756), a imanência e a transcendência 

devem ser observadas em conjunto. Se houver a separação desses conceitos a 

razão recai na ideia instrumentalizada, em que a separação entre o que está 

“fora” (transcendência) da obra e o que está “dentro” (imanência) da obra servirá 

para a manipulação do objeto a fim de ajustá-lo conforme as estruturas vigentes. 

 A crítica às obras literárias deve ocorrer de modo dinâmico. Toda obra de 

arte autêntica carrega dentro de si um conteúdo social e cabe ao crítico observar 

o que se pode extrair deste conteúdo, que é sedimentado no interior da obra. 

Conteúdo e forma necessitam de uma reflexão mais apurada quanto a este 



46 

 

conteúdo sedimentado de que fala Adorno. O conteúdo precisa ser aberto, 

identificado como um objeto no qual a forma estética se movimenta. As formas, 

que não são formas reduzidas à positividade da matemática e da lógica, se 

mostram por meio de seu conteúdo, como a música, dança, literatura. Não se 

pode reproduzir, demonstrar ou mesmo medir a criatura em que Gregor Samsa se 

transformou naquela manhã, em Metamorfose de Franz Kafka. Ou mesmo, não 

poderíamos afirmar com certeza, se o onceiro no conto Meu tio o Iauaretê é morto 

pelo visitante ou mesmo se ele metaforicamente morre enquanto ser humano 

para se transformar definitivamente em onça. Afinal, a obra mantém este enigma 

que é impossível de ser interpretado e reinterpretado superficialmente. 

Transformar-se em um inseto asqueroso é o absurdo da obra que se revela por 

meio dos impulsos miméticos do autor. A forma estética se molda ao conteúdo e 

se torna possível nele. Ambos mediados pela filosofia encontram o que a obra 

preliminarmente não ousa comunicar.    

 Sem deixar sua autonomia de lado a obra dialoga tanto por meio de seu 

caráter autônomo quanto por meio de fatos sociais a que está vinculada. A leitura 

imanente, segundo Adorno (2003, p. 67), é feita por meio da interpretação do 

leitor relacionando a obra com o todo da sociedade, ou seja, observando o que a 

obra reflete da sociedade que é contraditória em si mesma. Tal análise deve 

inevitavelmente acompanhar a leitura filosófica. Adorno (2003, p. 68) aponta a 

filosofia como o caminho que permitirá o encontro do leitor com o teor de verdade 

da arte. Falar da filosofia na obra literária é deslocar a atenção para a análise 

crítica, que acompanha tanto a análise intrínseca da obra, quanto seu movimento 

extrínseco. O próprio autor ao escrever alguns de seus textos utiliza-se de 

ensaios para tentar evocar, na apresentação de suas ideias, uma forma livre sem 

se submeter às regras metódicas dos textos da academia. Seu propósito é dar 

margem à crítica de elementos inconclusivos que serão encontrados por meio da 

análise filosófica.  

 Adorno propõe um encontro livre com a obra literária o que significa 

deixarmos para trás tudo o que “contamina” a obra, como percepções, conceitos, 

intencionalidade, utilidade. A obra “comunica” não comunicando e isso significa 

que o que a obra busca é encontrar meios para o leitor, após um esforço 

considerável, tecer sua própria concepção em meio às diferentes opiniões 



47 

 

recorrentes. A obra carrega um complexo de contradições histórias e sua análise 

deve ser de dentro da obra para fora dela. Note-se que a análise, assim como o 

conceito da obra em seu devir, caminha em um processo de construção da crítica 

impulsionada pela sua imanência. Assim podemos dizer que ela só se torna 

interpretável a partir daquilo que ela não é, pois só alcança o que realmente é no 

momento em que é percebida como movimento.    

 Em Anotações sobre Kafka, Adorno descreve que, por mais que as obras 

de Kafka pareçam definidas, não são. Segundo Adorno (1962, p. 162)32 em 

nenhum lugar o horizonte se abre. As obras literárias não expõem a 

intencionalidade do autor, não esclarecem seu enigma por meio de uma 

interpretação rápida ou sistêmica. Elas apresentam ao leitor o seu caráter 

enigmático e, dessa forma, possibilitam o encontro deste leitor com uma visão 

mais ampla de elementos que não foram vistos ou percebidos dentro da obra.  

 Para se ter uma leitura adorniana das obras literárias necessitamos 

desvendar o enigma da obra, permitir-se à possibilidade de experiência, libertar o 

leitor da escravidão da palavra escrita ou rasamente interpretada. Abrir-se à 

intenção da obra e não apenas à sua compreensão e conteúdo preliminar. Adorno 

(2017, p. 113). A análise imanente é entendida como uma segunda reflexão, mais 

apurada, mais crítica, mais detida na busca pela liberdade interpretativa que o 

conteúdo oferece. A crítica não permanece na superfície da experiência externa à 

obra artística, mas carece de ser imanente. Sua verdade não é exposta de 

imediato, mas será sempre uma possibilidade imanente do conteúdo. Para 

experienciar este contato é necessário realizar um mergulho nas profundezas da 

obra, deixar que ela nos abale, que nos derrube do comodismo que estamos, pois 

como bem descreve Byung-Chull Han, “da obra de arte, provém um abalo que 

derruba o espectador”. (HAN, 2016, p. 16). Serão obras como estas que se 

concentrarão na experiência de libertação do ser promovendo sua emancipação.      

 Adorno irá criticar as análises imanentes que se fixam apenas no 

conteúdo intrínseco da obra. Vale ressaltar que o autor coloca duas possibilidades 

de análise imanente, uma análise mais detida na técnica e outra voltada para 

análise filosófica. Ou seja, uma voltada àquela análise mais acadêmica, textual ou 

detida nas intenções do autor, revelando as intenções da obra presa ao seu 

                                            
32 (...) y en ninguna parte se abre el horizonte.  



48 

 

conteúdo e outra, como uma análise que revela a verdadeira intenção da obra a 

partir dela mesma. Adorno descreve que as obras fixam seu comprometimento 

com a universalidade e sua forma estética leva à sua inadequação diante daquilo 

que ela pode oferecer. Sobre a análise que tem foco na técnica textual o autor 

reflete,  

A desconfiança acadêmica contra a estética funda no seu 
academicismo imanente. O motivo para o desinteresse nas 
questões estéticas é, sobretudo, o medo científico 
institucionalizado diante do que é inseguro e polêmico, não aquele 
diante do provincianismo, do risco de ficar para trás nos 
questionamentos, com relação aos assuntos de que eles tratam. A 
atitude panorâmica e contemplativa atribuída à estética pela 
ciência tornou-se entrementes irreconciliável com a arte 
avançada, que ultimamente, como Kafka, quase já não tolera mais 
uma atitude contemplativa. (ADORNO, 2017, p. 73).   

 

 Para Adorno, a análise imanente e a reflexão filosófica são dois 

momentos necessários à concepção mais ampla da crítica imanente. Basear-se 

na análise apenas contemplativa não permite à obra expandir seu conteúdo. 

 O autor irá direcionar sua atenção na segunda possibilidade, ou seja, uma 

análise que se encontra com a filosofia. Pois é nesta imanência que podemos 

perceber sua experiência alternativa de distinguir o verdadeiro do não verdadeiro 

para atingir o conhecimento, conforme expõe Adorno (2017, p. 114). O autor se 

preocupa em identificar tais análises para que o crítico não incorra no perigo de 

realizar uma observação rasa do rico conteúdo que a literatura carrega. 

Principalmente quando desta análise extraímos o seu teor de verdade, que 

consiste no fundamento crítico que as obras literárias pretendem revelar. E vale 

lembrar que a verdade aqui é contingente, sua aparição diante da tarefa crítica do 

interlocutor pode ou não acontecer dependendo da forma que ocorrer este 

diálogo. Por vezes a análise “míope” se condiciona a observar fatores que não 

expandem as possibilidades de crítica, sendo aprisionado em elementos detidos 

na obra, como já mencionamos anteriormente. A análise direcionada e enviesada 

na procura por “algo” da obra apontando o que a obra deseja expressar 

conceitualmente, a “olho nu”, afastará dela seu teor de verdade. Quanto mais 

próxima a relação do crítico com a obra, mais distante ele se posiciona em 

relação à verdade que ela pretende expor.  



49 

 

A experiência estética impõe antes de tudo, distância entre o 
observador e o objeto. (...) 
Quanto mais experiência estética têm os seus objetos, quanto 
mais perto ela, em certo sentido, está deles, mais ela também lhes 
dá as costas. (ADORNO, 2017, p. 112). 

  

 Para que o crítico tenha uma verdadeira compreensão do sentido da obra 

é preciso ter essa distância, incluindo a distância de identidade, ou seja, de 

identificação com a obra. De acordo com que expõe Adorno (2017, p. 112), para 

um objeto se tornar arte, ele necessita de algo heterogêneo, pois caso contrário, 

seu conteúdo giraria sem sair do lugar. Diante da autenticidade da arte, cada obra 

possui algo diferente, e cada uma pode desenvolver no sujeito que a possui algo 

novo, que não fora visto por outros. Nenhuma obra de arte autêntica, nem mesmo 

seu teor de verdade, se esgota num único sujeito. 

 Nas obras de arte, em especial as obras literárias, podemos observar um 

complexo conteúdo sedimentado que precisa ter seu núcleo “duro” quebrado e 

isso será feito pela filosofia. A crítica, a partir da filosofia, é direcionada a partir da 

análise imanente, ou seja, a imanência de uma obra mostra o que existe além do 

meramente exposto. A segunda reflexão que permite um olhar mais amplo, 

possibilita o mergulho na experiência do objeto e deste mergulho, deste olhar 

diferenciado, extrair a verdade que, agora sim, é revelada pela obra.  

 Junto da análise imanente e a crítica filosófica, devemos levar em 

consideração a análise transcendente da obra. A transcendência aparece como 

uma unidade e pode ser percebida no final de cada análise, como uma integração 

do todo. Não é possível analisar uma obra optando por observar apenas um dos 

pontos acima. Optar por uma ou outra análise é o mesmo que cair na lógica 

tradicional, tão repreendida pela teoria crítica. Na literatura as partes imanentes 

formam um todo, é a realização da transcendência por meio da imanência da 

obra.  Segundo Adorno, se não há o transcender da consciência, não há 

imanência e nem mesmo crítica filosófica.  

A crítica dialética posiciona-se de modo dinâmico ao compreender 
a posição da cultura no interior do todo. Sem essa liberdade, sem 
o transcender da consciência para além da imanência cultural, a 
própria crítica imanente não seria concebível. (ADORNO, 2009, p. 
55). 

 



50 

 

 Acompanhar o objeto é afastar-se do envolvimento com ele e procurar 

apenas acompanhar sua dinâmica como um todo. Quando um trabalho artístico é 

realizado, como na literatura, o autor desaparece na obra e esta fica à disposição 

do sujeito que dialogará com ela. Da obra nasce um conceito aberto, que 

transcende a si mesmo e transforma-se no tempo e espaço que se movimenta. A 

compreensão dos textos e a época que são lidos se modificam e assim 

modificam-se as possibilidades de autonomia dos sujeitos. Podemos exemplificar 

o devir interpretativo na obra de Modesto Brocos, A redenção de Cam, tela de 

1895, antes bem vista por alguns estudiosos por acolher a atual problemática 

sobre o “branqueamento” da população após a abolição da escravidão no Brasil, 

hoje já mostra outras nuances de interpretação33. Isso porque a obra guarda em si 

o seu devir significativo e autêntico conforme a obra perpassa o tempo histórico. E 

vale ressaltar que a desvinculação com o autor, que já fora mencionada 

anteriormente, deve ocorrer, uma vez que a obra quando imortalizada está 

completamente desvinculada das intenções ou sentimentos daquele que a 

produziu. A obra, como já mencionado é autônoma e fechada, seu estado de 

historicidade é imanente, ela está no movimento de libertação com a finalidade de 

revelar a resposta para seu enigma. Aqui, obra e filosofia se encontram para 

apresentar ao seu interlocutor o conteúdo de verdade que a arte espera revelar. 

 A elaboração de uma outra dimensão de racionalidade é considerada por 

Adorno uma nova etapa pela qual uma obra de arte autêntica terá que passar. 

Sua autenticidade se ampara na historicidade de cada época e por este motivo, 

tempo e espacialidade não determinam ou findam uma obra autêntica. Em Crítica 

cultural e sociedade Adorno descreve a transcendência como aparentemente 

mais radical que o modo imanente de análise, uma vez que a transcendência voa 

para fora da obra, mas a partir dela, “Adorno caracteriza o método transcendente 

como procura por um ponto de vista para além dos fenômenos criticados” 

(SATAFLE, 2009, p. 23). Porém, imanência e transcendência como indicativos de 

                                            
33 Tathiana Lotierzo explora em sua pesquisa “Contornos do(in)visível: A redenção de Cam, 
racismo e estética na pintura brasileira do último Oitocentos” a obra de Modesto Broncos sob uma 
perspectiva do que hoje entendemos como preconceito racial. Sua análise parte da mulher (avó) 
negra e explora a visão do ambiente que a família se encontra e do homem que protagoniza a 
tela. A pesquisa está devidamente referenciada no final deste trabalho.   



51 

 

análise de uma obra não devem ser separados, caso contrário a análise da obra 

falha.  

 A imanência, também entendida de forma dialética, de acordo com 

Safatle (2009), estabelece um diálogo direto com a obra artística, “é intransigente 

contra toda e qualquer reificação” (ADORNO, 2002, p. 57), ou seja, luta contra o 

caráter fetichista e de mercadoria que o capital tenta impor às obras de arte. O 

progresso do espírito, que busca Adorno, necessita encontrar uma saída da 

contemplação autossuficiente e enfrentar a reificação que aprisiona o espírito 

crítico.  

 A transcendência, por sua vez, atinge outros pontos, além daqueles que 

tocam a imanência. Ela permite a experiência com o todo real, social e artístico. 

Intervém naquilo que a obra oculta para apontar ao crítico o caminho que o leva 

ao encontro com a verdade e liberdade reflexiva para além daquela obra 

analisada. Com a transcendência é possível visualizar um novo caminho em que 

o indivíduo recupera sua capacidade de autorreflexão e explora novos horizontes 

dentro da arte.  

O método transcendente, que se dirige ao todo, parece mais 
radical do que o método imanente, que pressupõe desde o início 
este todo questionável. O método transcendente pretende assumir 
uma posição semelhante a um ponto arquimediano, que 
transcenda a cultura e a rede de ofuscamento, a partir da qual a 
consciência conseguisse pôr em movimento a totalidade, por 
maior que fosse a inércia desta. O ataque ao todo retira sua força 
do fato de que quanto mais o mundo possui a aparência de 
unidade e totalidade, maior é o avanço da reificação e, portanto, 
da divisão. (ADORNO, 2002, p. 57). 

 

 Como “o conteúdo de verdade das obras de arte é a resolução objetiva do 

enigma de cada uma delas”34 (ADORNO, 2004, p. 174), a transcendência irá 

realizar um trabalho para fora da obra, ou seja, seu objetivo é a busca pelo 

conteúdo de verdade que toda arte autêntica contém. A imanência é uma análise 

de dentro para fora, e a manifestação de seu caráter crítico é uma denúncia da 

dominação social, que a arte por meio de seu conteúdo crítico, busca extrair 

daqueles que tomam contato com ela. Portanto, a imanência, seguida da 

transcendência artística, são momentos necessários para que a obra de arte 

exponha sua verdade e ofereça aos indivíduos a possibilidade de uma 

                                            
34 El contenido de verdad de las obras de arte es la resolución objetiva del enigma de cada una.  



52 

 

experiência estética que busque compreender a obra como um todo, 

desvinculada da toxidade do mercado capitalista.  

 

 

3- A arte literária de Guimarães Rosa 

 

 

 Ao tentar realizar uma análise da obra de arte autêntica, o indivíduo se 

depara com a dificuldade de encontrar um caminho para a interpretação sem se 

comprometer com um método sistêmico, tão criticado por Adorno. A compreensão 

de uma obra precisa ser exercida de modo que permita ao leitor o exercício de 

pensamento que o conduza ao diálogo, proporcionando a ação prática da 

liberdade e expressão de pensamento ao leitor e à própria obra. 

 No campo da literatura encontramos um mundo vasto de possibilidades a 

ser explorado pelo leitor. Por meio de sua forma estética, descobrimos um 

conteúdo rico que nos possibilita a construção de uma crítica mais profunda da 

arte. Segundo o entendimento de Eduardo Neves (2006, p. 19), em Adorno 

encontramos a chave de leitura que abre as portas para um procedimento que o 

autor chama de “procedimento metódico” o qual garantirá que sua crítica, diante 

de uma obra de arte, não se perca na superficialidade do pensamento. Tal 

procedimento, não é sistêmico no sentido positivista do termo, mas é entendido 

no sentido dialético em que a autenticidade e a verdade da obra encontram-se na 

possibilidade da liberdade do devir artístico. Uma vez aberta ao devir, sua 

liberdade não pode ser ferida. Não deve impor-lhe uma regra de análise crítica, 

mas deixar o objeto falar, a seu modo, como processo vivo dentro da história.    

 Diante deste cenário temos a arte literária. A literatura alarga nossa 

compreensão sobre a expressividade de uma obra de arte autêntica. Nela está 

reservada um mundo de experiência que não inclui apenas o que está ali, posto, 

de modo frio, seja no livro impresso, seja por algum dispositivo eletrônico. Inclui 

também experiências herdadas que, pela forma estética, causam verdadeiros 

estremecimentos literários em cada parágrafo que é percorrido pelos olhos do 

leitor, como ocorre na literatura do mineiro João Guimarães Rosa. Há literaturas, 

como escreve Antônio Cândido, que “um homem não precisa sair para receber 



53 

 

cultura e enriquecer a sensibilidade” (CANDIDO, 2000, p. 9), e é assim que ocorre 

com a literatura de Guimarães. Uma viagem, não só aos interiores do Brasil, mas 

uma visita aos regionalismos, à linguagem, ao interior humano que Rosa, 

magistralmente, descreve tão bem. Eduardo Coutinho (1991, p. 13) aponta 

Guimarães como um transformador quando este destaca o sertão em sua 

literatura. Guimarães, na verdade, descaracteriza a ideia tradicional e 

conservadora que temos do sertão, transforma-o em um elemento universal. 

Segundo Coutinho, “(...) somente assumindo a identidade regional que a literatura 

brasileira pode atingir o seu caráter de universalidade” (COUTINHO, 1991, p. 14). 

 Antes de nos aprofundarmos no conto Meu Tio o Iauaretê, vale percorrer 

alguns importantes aspectos que rondam a literatura de Guimarães Rosa, 

aspectos estes que são visíveis em todas as obras do autor e que são capazes de 

despertar no leitor uma profunda reflexão crítica e literária. Gersen (1991, p. 350) 

em Veredas no Grande Sertão, descreve o quanto é rica a literatura rosiana, que 

nos instiga a avançar cada vez mais colhendo os achados verbais ao longo de 

sua escrita. A complexidade do texto nos deixa perplexos pela cautela que 

demanda, exigindo-se do leitor certa dose de sensibilidade estética no saltar de 

cada página.  

Numa palavra, esse romance nos força a repor em questão todos 
os nossos conceitos de literatura e arte, a tomar constantemente 
distância sobre ele a fim de encará-lo de uma perspectiva 
universal, a buscar sua localização na geografia literária. 
(GERSEN, 1991, p. 350).  

  

 As primeiras obras que ganharam destaque nacional e internacional, 

foram as publicações de Sagarana em 1946 e Corpo de Baile (janeiro) Grande 

sertão: veredas (maio) as duas obras no ano de 1956. Cito essas obras por serem 

elas as que impulsionaram o autor ao reconhecimento literário. Posteriormente, 

em 1962, Guimarães publica contos no livro Primeiras estórias, em 1967 publica 

Tutaméia, em 16 de novembro o autor toma posse na Academia Brasileira de 

Letras e três dias depois, em 19 de novembro do mesmo ano, falece em sua 

residência, vítima de um enfarto.  

 A literatura de Guimarães Rosa ganhou destaque no Brasil e em outros 

países, sendo algumas de suas obras traduzidas para o francês, alemão, 

espanhol, inglês, tcheco, polonês, eslovaco, catalão e italiano. Seu modo de 



54 

 

escrever desperta interesse de inúmeros estudiosos que buscam desvendar o 

grande enigma que suas obras apresentam. Alguns nomes, no Brasil e exterior, 

que se debruçaram e continuam estudando a literatura de Rosa, como, Antônio 

Cândido, Walnice Nogueira Galvão, Willi Bolle, Roberto Schwarz, Heloisa Starling, 

Luiz Roncari, Edna Taraboli Calobrezi, Mônica Meyer, Haroldo de Campos, Paulo 

Ronai, Benedito Nunes, entre outros tantos se dedicam à pesquisa sobre a vasta 

obra deste escritor brasileiro.  

 A complexidade que envolve o homem, o sertão e a linguagem nas obras 

de Rosa desperta considerável interesse de Antônio Cândido quando o livro 

Grande sertão: veredas é publicado. Ao falar de Guimarães, Antônio Cândido no 

ensaio O homem dos Avessos, descreve a obra como extraordinária obra prima, 

marcada pela liberdade criadora de inventar. A visão rosiana, descreve Cândido 

(1991), envolve a complexa representação da realidade histórico-social trazida 

por Guimarães.    

A experiência documentária de Guimarães Rosa, a observação da 
vida sertaneja, a paixão pela coisa e pelo nome da coisa, a 
capacidade de entrar na psicologia do rústico, – tudo se 
transformou em significado universal graças à invenção, que 
subtrai o livro à matriz regional para fazê-lo exprimir os grandes 
lugares-comuns sem os quais a arte não sobrevive: dor, amor, 
morte, – para cuja órbita nos arrasta a cada instante, mostrando 
que o pitoresco é acessório e que, na verdade, o sertão é o 
mundo. (CANDIDO, 1991, p. 295).  

  

 O aporte regionalista e o nacionalismo literário citados por Cândido dão 

lugar posteriormente ao universalismo, pois o autor se inspira no material colhido 

a partir do povo, das suas vivências, de seu modo de falar, de se expressar, de 

sentir, para compor um material rico e com significativo aporte universal. O 

regionalismo de Guimarães, diferente do regionalismo difundido na época35, volta 

sua atenção para os problemas do homem, ele utiliza de uma linguagem própria 

                                            
35 No livro Literatura e sociedade Antônio Cândido apresenta o regionalismo como um movimento 
dialético, localismo-cosmopolitismo, ideias que, segundo o autor, se desenvolvem em etapas 
emancipatórias do Brasil em relação à produção literária portuguesa que vivíamos atrelados. A 
literatura se emancipa dos modelos europeus e constrói sua narrativa de acordo com sua 
nacionalidade. O movimento regionalista que era trabalhado em outros autores era focado na 
relação causal entre o homem e o sertão. Ou seja, o homem era produto do meio – sertão. O foco 
estava na região “sertão” e não no homem. Em Guimarães esse regionalismo se torna mais 
acentuado e de interpretação mais profunda. Volta-se a atenção para o homem, e o sertão se 
mistura, se embaralha nesta narrativa.    



55 

 

para retratar o povo sertanejo e seus problemas. A ambiguidade trazida pelo autor 

deixa clara uma narrativa com o ar fluido que se alterna nas relações sociais entre 

o moderno e arcaico, Deus e Diabo, ser e não ser, amor sagrado e amor profano, 

realidade e o irreal. Todas essas ambiguidades se unem sem que o leitor tenha 

que se comprometer com a escolha entre um caráter e outro, as coisas são e não 

são, “o diabo existe e não existe? (...). É, e não é. O senhor ache e não ache. 

Tudo é e não é...” (ROSA, 1994, p. 6-9). O regionalismo é superado por meio 

destes elementos principais, Guimarães utiliza-o para poder demonstrar que o 

sertão é vivo por meio destes elementos, isso caracteriza o sertão. O sertão e o 

homem se misturam nas obras. O homem não será produto do meio - sertão, 

como era difundido no regionalismo na época. O homem e sertão se imbricam, se 

complementam, se constroem e se fortalecem juntos.  Podemos observar este 

aspecto por meio da narrativa em Grande sertão: veredas, “Sertão. Sabe o 

senhor: sertão é onde o pensamento da gente se forma mais forte do que o poder 

do lugar. Viver é muito perigoso...” (ROSA, 1994, p. 28). Universal e particular, 

homem e sertão estão em harmonia e se complementam. O autor rompe com 

discursos binários e polarizados, afinal, “Sertão: é dentro da gente”. (ROSA, 1994, 

p. 435).  

 Em As formas do falso, escrito por Walnice Nogueira, há a descrição feita 

pela autora do sertão de onde fala Guimarães. O sertão é diversificado, antes 

rejeitado pelos colonos, agora se torna local de expansão do capital, lugar que 

pode gerar lucros aos grandes fazendeiros com a criação de gado.    

Dá-se o nome de sertão a uma vasta e indefinida área do interior 
do Brasil, que abrange boa parte dos Estados de Minas Gerais, 
Bahia, Sergipe, Alagoas, Paraíba, Pernambuco, Rio Grande do 
Norte, Ceará, Piauí, Maranhão, Goiás e Mato Grosso. É o núcleo 
central do país. Sua continuidade é dada mais pela forma 
econômica predominante, que é a pecuária extensiva, do que 
pelas características físicas, como tipo de solo, clima e vegetação. 
(GALVÃO, 1972, p. 25).  

  

 Da visão comum de um sertão de caatinga árida e cheia de pedras, surge 

o sertão descrito por Guimarães, sertão de campos, cerrados e veredas servem 

para o cultivo de certas plantações e para criação de animais. Em Minas Gerais, o 

sertão está formado por morros, cerrados, rios, riachos, lagoas, córregos que 

ziguezagueiam enfeitando as montanhas mineiras. Será este sertão o palco para 



56 

 

o autor desenvolver uma literatura que apresenta problemas, dramas e mistérios 

que transcende a localidade de onde narra seus contos. Os problemas 

enfrentados pelos personagens são os mesmos descritos na literatura de Marcel 

Proust, James Joyce, Jorge Luis Borges, Alfred Döblin, entre outros, ou seja, 

problemas de ordem mundial.  

Portanto, torno a repetir: não do ponto de vista filológico e sim 
metafísico, no sertão fala-se a língua de Goethe, Dostoievski e 
Flaubert, porque o sertão é o terreno da eternidade, da solidão (...) 
(ROSA, 1991, p. 86).    

 

Podemos encontrar na literatura de Guimarães, “tudo para quem souber 

ler” (CANDIDO, 1999, p. 294). E como descreve Cândido (1999, p. 244), o livro de 

Guimarães Rosa vem cheio de terra, sua escrita ultrapassa a região onde nasce. 

Por meio do homem do sertão podemos visualizar os problemas que acometem 

todo ser humano, temas que vibram os corações universalmente. 

 O sertanejo que lida diariamente com as duras circunstâncias do sertão 

também compartilha o ar metafísico dos contos do autor. Todas as obras parecem 

carregar uma complexa linha de valores que se diferenciam do metafísico 

filosófico. O próprio autor ressalva que a metafísica não é esta feita nos tratados 

de filosofia, pois a filosofia não encara os conceitos ao modo poético apontado 

por Guimarães, a filosofia “mata a poesia” (ROSA, 1991, P. 68) no sentido 

linguístico. A forma poética do autor alcança a sensibilidade da língua, busca 

encontrar a relação entre a linguagem e a criação do artista, alcançando a 

transcendência e a essência da palavra pela própria palavra. Em correspondência 

com seu tradutor italiano, Edoardo Bizzari (1980), Guimarães expressa a 

dificuldade e o desafio que tem o tradutor quando este deve buscar no concreto 

exótico, no mal conhecido e nas vaguezas intencionais a tradução que assegure a 

indeterminação que é essencial no seu texto, pois caso contrário, como bem 

descreve Viotti o texto “(...) seria ou lição de estilística ou proselitismo religioso, 

perdendo o estatuto de ficcional que o marca tão intensamente”. (VIOTTI, 2008, p. 

333). O mistério que envolve a reflexão sobre a condição humana e o transcorrer 

da vida, tem para Guimarães, um ar metafísico e por isso se torna poético. Os 

discursos em seus textos não são lógicos e determinados. Assim como a vida, os 

discursos transpõem o logicamente organizado para compor sua metafísica 



57 

 

poética. E, no sertão de onde narra a vida sertaneja, o desconhecido e misterioso 

se entrelaçam com primitivo e mágico, levando o leitor à experiência mágica das 

vaguezas intencionais, descritas por Guimarães, em correspondência com seu 

tradutor Edoardo Bizzarri sobre o livro Corpo de Baile.   

(...) vejo que coisa terrível deve ser traduzir o livro! Tanto sertão, 
tanta diabrura, tanto engurgitamento. Tinha-me esquecido do 
texto. O que deve aumentar a dor-de-cabeça do tradutor é que: o 
concreto é exótico e mal conhecido; e, o resto, que devia ser 
brando e compensador, são vaguezas intencionais, personagens 
e autor querendo subir à poesia e à metafísica, juntas, ou, com 
uma e outra como asas, ascender a incapturáveis planos místicos. 
Deus te defenda. (ROSA, 1980, p. 37-38). 

 

O sentido mítico, deste exótico e mal conhecido que descreve o autor, 

transforma-se em desafio para o leitor para desvelar na cultura de um povo, suas 

crenças, superstições, lendas, tudo aquilo que transforma a maneira de agir e 

pensar das pessoas e que poderão ser consultadas nas obras de Guimarães.   

Transformar a palavra e distorcer seu sentido para alcançar a pura 

linguagem do sertão era algo que Guimarães fazia instintivamente, “sobre o 

sertão não podia fazer “literatura” do tipo corrente, (...). Não é necessário se 

aproximar da literatura incondicionalmente pelo lado intelectual. (ROSA, 1991, p. 

69). Para o autor o meio em que vivia já era pura literatura, ele tinha inspirações 

cotidianas para seus contos. Em outra parte da entrevista concedida à Lorenz 

(1991, p. 70), o autor afirma que a poesia profissional, seguindo lei das regras 

poéticas, pode causar a morte da poesia verdadeira. A escrita precisa de 

liberdade para nascer, é um processo químico como ele mesmo descreve. E 

neste processo, nasce a linguagem do sertão, um sertão que não cabe na 

palavra, porque o sertão é metafísico, como diria Guimarães (1991, p. 80). 

(...) meus livros, em essência são “antiintelectuais" – defendem o 
altíssimo primado da intuição, sobre o bruxolear presençoso da 
inteligência reflexiva, da razão, a megera cartesiana. (ROSA, 
1980, p. 58).       

 

 O regionalismo será a matéria-prima das obras de Guimarães, ele se 

torna mítico e será com ele que o autor conta a história da cultura mineira, 

impressa em inúmeras obras. Talvez guiado por seu olhar mineiro, o autor busca 

destacar a formação étnica, a miscigenação da região pela mineração no século 

XVIII e a criação de gado e o cultivo de café a partir do século XIX. A topografia 



58 

 

montanhosa, e, principalmente, a formação peculiar do povo mineiro são guias da 

jornada narrativa do escritor. Nas obras rosianas o mineiro não é descrito como 

pacato e pacífico, mas sim um sertanejo de ação, um ser esperto e com 

criatividade, segundo descreve Abraão e Silva (2000, p. 244).  

 A notoriedade da literatura de Guimarães coincide com um período 

marcado por grandes modificações, tanto econômicas quanto sociais. A literatura 

brasileira está se constituindo independente da literatura portuguesa, se 

emancipando aos poucos e construindo sua própria identidade. Luiz Roncari 

(2004) em O Brasil de Rosa – O amor e o poder, descreve a época como um 

período de reflexões críticas sobre o Brasil e aponta, Sagarana, Corpo de Baile e 

Grande sertão: veredas, como importantes obras que foram responsáveis por 

destacar a literatura brasileira no cenário mundial. Elas podem ser vistas como o 

resultado representativo de um país que vivia em uma época de mudanças 

políticas. Roncari (2004, p. 14) considera que as três obras levam em seu 

conteúdo os problemas apresentados pela história do Brasil. Analisando 

especialmente os três livros acima, o autor apresenta uma análise bastante nítida 

e perspicaz das obras de Guimarães. Segundo Roncari (2004), Guimarães 

experimenta em suas obras formas arcaicas de expressividade. Indo de encontro 

ao movimento moderno da época, mesmo reconhecendo-o como importante, ele 

parece não aceitar o rompimento com a literatura clássica, e a resgata em muitas 

de suas narrativas. Este aspecto pode ser notado pela elaboração de temas 

africanos, ameríndio, indigenista, mitológico e popular em suas obras, temas que 

a modernidade tentava se afastar.  

 Os estudos de Roncari enfatizam o enraizamento das obras de 

Guimarães com a história do Brasil, principalmente a partir do século XX, entre os 

períodos de governo de Getúlio Vargas (1930-1954)36. Embrenhando-se nos 

movimentos modernistas, Guimarães procurou, à sua maneira, experimentar e 

mesclar formas linguísticas em sua narrativa. Era perceptível que Guimarães 

rompia com as regras tradicionais da literatura, reconhecia o movimento 

                                            
36 A época entre 1930 e 1954 foi marcada por incertezas políticas. Os governos (provisório, 
constitucional e Estado novo) que se instauraram neste período causaram instabilidades na 
indústria e comércio refletindo significativamente na vida social da população. Houve movimentos 
para a reestruturação política e também tomadas de poder, como a ditadura militar.  



59 

 

modernista como importante movimento da época, porém, utilizava-se de outros 

temas, vistos como marginais pela cultura, para tecer sua importância e rica 

contribuição que estes ofereciam à literatura brasileira.    

 O cenário do país a partir da segunda metade do século XX marcava o 

êxodo rural. Populações migravam do campo para a cidade e a aceleração 

desenfreada da população urbana contribuiu para a precarização das condições 

de vida nas cidades. A população que ficava nos campos sofria com o processo 

de modernização, a mecanização da produção agrícola começava a atingir o 

emprego dos trabalhadores e isso contribuiu para o aumento da exploração do 

trabalho no campo, bem como a violência dos grandes latifundiários contra a 

população pobre rural. A vida sertaneja se torna literatura, e obras como de José 

de Alencar - O sertanejo (1875), Afonso Arinos de Melo - Os jagunços (1898), 

Graciliano Ramos – Vidas Secas (1938), João Cabral de Melo Neto - Morte e vida 

severina (1956), Euclides da Cunha – Os sertões (1902) e Guimarães Rosa – 

Grande sertão: veredas (1956), entre outras obras importantes, retratam a 

realidade da vida do sertanejo no Brasil. Com essas obras nasce a identidade 

sertaneja e o personagem do sertão que irão compor a literatura chamada de 

“regionalista” no país no final do século XIX e XX.  

 Outro aspecto interessante e que merece destaque na perspectiva de 

Roncari é a visão de mundo que organiza as histórias de Guimarães. Segundo 

Roncari (2004, p.17), o autor parte de uma visão empírica e mitológica para 

compor suas narrativas. Dessa forma, ele elenca três camadas que podem nos 

auxiliar na compreensão histórica das obras de Guimarães. Uma delas aponta 

para a experiência do autor vinculado à tradição literária brasileira. Temas como o 

sertão, os jagunços, a criação de gado, os conflitos decorrentes da diferenças 

sociais advindas da modernização do campo e os modos de expressão 

tradicionais elaborados pela cultura são retomados na obra do autor. Outro modo 

de expressão de Rosa seria a sua erudição literária e filosófica que proporcionava 

ao autor explorar temas universais, míticos e simbólicos. Somados a este aspecto 

devemos incorporar aos estudos o conhecimento que o autor tinha de línguas e 

dialetos, pois como descreve Lorenz (1991, p. 82), Guimarães era uma amante 

das línguas faladas e escritas, tinha considerável conhecimento de muitas, além 



60 

 

de ser um exímio poliglota37. Este fato possibilitou ao escritor seu contato direto 

com diversas literaturas universais e de expressividade mundial. Um terceiro 

aspecto apontado por Roncari (2004, p. 19) é sobre a apresentação crítica da 

obra. Guimarães apresenta uma crítica à história política-institucional do Brasil 

nos primeiros anos de experiência republicana, passando por momentos de 

instabilidades políticas, como o período ditatorial e, posteriormente, a 

redemocratização do Brasil em meados dos anos 80 e 90. A vida privada nos 

romances roseanos se fundia à vida pública e essa dimensão, segundo descreve 

Roncari (1991, p. 20), nos deu uma visão realista do país daquela época.  

 Acompanhando a historiografia, em que a literatura brasileira está no 

processo de emancipação da literatura portuguesa, estudos realizados por Lenira 

Covizzi em O insólito em Guimarães e Borges, apresenta alguns traços 

interessantes que se repetem nas obras de Guimarães e que nos auxilia na 

compreensão sobre a construção da identidade regionalista, tão importante para a 

representação do Brasil. Segundo Covizzi (1978, p. 36-37), em Guimarães 

podemos perceber os traços sobrenaturais que se opõem ao racionalismo, tão 

evidente no século XX. A apresentação dos problemas reais e os possíveis 

conflitos pessoais indicam a relação milenar discutida sobre o bem e o mal. Além 

dos fatores que estão no interior humano, que se internalizam e aparecem em 

inúmeras obras do autor, como o medo, a espiritualidade, o amor, o impossível, a 

coragem, o místico.   

 Em análise do Grande sertão: veredas Covizzi descreve que o autor nos 

coloca frente à “ideia do mundo rústico, semi-explorado, não “civilizado” 

(COVIZZI, 1978, p. 52). Guimarães nos apresenta o sertão como um lugar 

distante, afastado da “civilização”, em que as relações humanas acontecem em 

um ambiente quase inóspito.  

Ah, que tem maior! Lugar sertão se divulga: é onde os pastos 
carecem de fechos; onde torar dez, quinze léguas, sem topar com 
casa de morador; e onde criminoso vive seu cristo-jesus, arredado 
do arrocho de autoridade.  
(...) 

                                            
37 “(...) Após a morte de Guimarães Rosa, eu soube que ele falava português, espanhol, francês, 
inglês, alemão e italiano. Além disso, possuía conhecimentos suficientes para ler livros em latim, 
grego clássico, grego moderno, sueco, dinamarquês, servo-croata, russo, húngaro, persa, chinês, 
japonês, hindu, árabe e malaio.” (LORENZ, 1991, p. 82). 



61 

 

O gerais corre em volta. Esses gerais são sem tamanho. Enfim, 
cada um o que quer aprova, o senhor sabe: pão ou pães, é 
questão de opiniães... O sertão está em toda parte. (ROSA, 1994, 
p. 3-4). 

 

 O sertão é sem tamanho, espaço onde a delimitação de fronteiras se 

torna difícil. Espaço onde surge o mítico, o religioso, um universo encantado que 

sai de dentro do homem sertanejo.  

 O desenvolvimento do sertão segue um ritmo capitalista de troca, pois o 

modelo de desenvolvimento mercantil moderno ainda está sendo construído, e o 

modelo arcaico baseado pela troca de mercadoras ainda é predominante naquela 

região. As grandes áreas, antes inexploradas, se tornam fonte lucrativa com a 

criação de gado solto nos campos abertos, para esta tarefa não era necessário 

grandes investimentos como descreve Galvão (1972). Quem tinha investimentos 

trabalhava com a lavoura e quem não tinha estava obrigado a se contentar com o 

solo do sertão. E neste momento o sertão, se torna grandes veredas por onde 

passa a modernidade. 

(...)se não tinha, estava obrigado a se contentar com o solo sáfaro 
do sertão e com a empresa quase sem investimento de criar gado. 
Para tanto, “pouco se muda à superfície da terra; levantada uma 
casa coberta pela maior parte de palha, feitos uns currais e 
introduzidos os gados, estão povoadas três léguas de terra”. 
(GALVÃO, 1972, p. 32). 

 

 Quando a pecuária visualiza o lucro ela passa a ser o trabalho de homens 

livres, assombrados apenas pela vontade ou esperança de se tornarem os donos 

de terras e boiada.  

As lides da pecuária extensiva, tal como foi praticada no sertão, 
desobrigam o trabalhador da labuta no cabo da enxada, de sol a 
sol, cotidianamente. De um lado, a perambulação que ela implica 
dá, no mínimo, um simulacro físico da liberdade; de outro, e não 
menos importante, é um ofício em que se anda de cavalo, e isto, 
por si só, é sinal de posição Ibérica. “O pobre sòzinho, sem um 
cavalo, fica no seu, permanece, feito numa crôa ou ilha, em sua 
beira de vereda. O homem a pé, êsses Gerais comem.” (GVS, 
351). (GALVÃO, 1972, p. 32).       

 

 E este lugar de onde fala o homem, e a posse dos animais, se tornam 

fontes significativas de posição social nas obras de Guimarães, em especial no 

conto Meu Tio o Iauaretê. Em uma das passagens o narrador reconhece a 



62 

 

posição do visitante do rancho, “Cê é rico, tem muito cavalo” (ROSA, 1985, p. 

161). Com a pecuária extensiva a relação entre homem, bois e cavalos tem forte 

simbolismo, como percebe Riobaldo, narrador de Grande sertão: veredas, que 

compara os jagunços aos rebanhos, e os líderes aos chefes dos “rebanhos” por 

terem a imagem individualizada inspirada em características físicas ou de 

personalidade, segundo descreve Galvão (1972, p. 28).  

 Os sentimentos humanos se misturam e se confundem aos dos animais 

que se tornam personagens importantes em muitos contos. Assim é no conto O 

burrinho pedrês no livro Sagarana, o burrinho miúdo, idoso, resignado chamado 

“Sete-de-Ouros” é o protagonista e herói do conto. Sete-de-Ouros com a 

inteligência senil salva Badu e Francolim de um provável afogamento durante a 

travessia que fizeram dentro do rio. O conto também destaca a importância do 

passarinho que, mesmo indiretamente, salva João Manico por meio de seu canto 

intermitente às margens do rio em enchente, “João, corta pau!”. Assim o 

personagem exclama: “Eu não entro! A modo e coisa que esse passarinho veio 

ficar aqui para dar aviso para mim, que também sou João”. (ROSA, 1984, p. 56). 

Em outra passagem percebemos os sentimentos que são transferidos para os 

animais como se fossem humanos.  

É, mas a pior coisa de todas é a arrancada do gado triste, 
querendo a querência... Boi apaixonado, que desamana, vira 
fera... Saudade em boi, eu acho que ainda dói mais do que na 
gente... (ROSA, 1984, p. 53).      

 

 A natureza é impregnada por peculiaridades descritas pelo autor que 

registram sua proximidade poética em relação a tudo que vive. Flora, fauna e os 

seres humanos partilham os mesmos espaços. Com suas experiências ecológicas 

Guimarães Rosa brinca com as palavras e com a vida que pulsa neste mundo de 

possibilidades.  

Quem foi s’embora foram os moradores: os primeiros para o 
cemitério, os outros por aí afora, por este mundo de Deus. As 
terras não valiam mais nada. Era pegar a trouxa e ir deixando, 
depressa, os ranchos, os sítios, as fazendas por fim. Quem 
quisesse, que tomasse conta.  
Aí a beldroega, em carreirinha indiscreta – ora-pro-nobis! ora-pro-
nobis! – apontou caules ruivos no baixo das cercas das hortas, e, 
talo a talo, avançou. Mas o cabeça-de- boi e o capim-mulambo, já 
donos da rua, tangeram-na de volta; e nem pôde recuar, a 
coitadinha rasteira, porque no quintal os joás estavam brigando 



63 

 

com o espinho-agulha e com o gervão em flor. E, atrás da maria-
preta e da vassourinha, vinham urgente, do campo – oi-ai! – o 
amor-de-negro, com os tridentes das folhas, e fileiras completas, 
colunas espertas, do rijo assa-peixe. Os passarinhos espalhavam 
sementes novas. A gameleira, fazedora de ruínas, brotou com 
raizame nas paredes desbarrancadas. Morcegos das lapas se 
domesticaram na noite sem fim dos quartos, como artistas de 
trapézio, pendentes dos caibros. E aí, então, taperização 
consumada (...). (ROSA, 1984, p. 106).           

 

 A intensa e borbulhante vida impregnada de beleza conduz à descoberta 

do outro como um possível poético, ao mesmo tempo igual e diferente, como bem 

aponta Meyer (2000, p. 532). Os espaços percebidos por Guimarães são frutos de 

experiências colhidas durante sua vida, as vezes se torna impossível distinguir 

natureza e sujeito, pois esses formam uma comunhão diante do olhar sensível do 

autor. Em um rico estudo de doutoramento feito por Mônica Meyer (1998, p. 120) 

a autora ressalta a importância que Guimarães dava aos sons, às cores, aos 

cheiros da natureza. Abelhas, auroras, crepúsculos, a plumagens dos pássaros, o 

nome de flores, a comida dos sertanejos e a passagem de tempo, tudo era 

registrado como se fosse um ritual religioso e maravilhado de quem é um feiticeiro 

da palavra, um fanático da sinceridade linguística, como ele mesmo descreve 

(ROSA, 1991, p. 85; 79). Detalhes eram percebidos e anotados38 pelo autor com 

uma forma única e particular das sensações vividas por ele.  

 O próprio autor, como um vaqueiro e um sertanejo39 como ele mesmo se 

considera, indica o quanto a experiência com os animais é importante para a 

construção de “seu mundo interior” (ROSA, 1991, p. 67).  

As vacas e cavalos são seres maravilhosos. Minha casa é um 
museu de quadros de vacas e cavalos. Quem lida com eles 
aprende muito para sua vida e a vida dos outros.  

                                            
38 Meyer faz referência às anotações denominadas “Boiada”, referentes a uma viagem feita em 
1952 na qual Guimarães escreveu em sua caderneta acompanhando a boiada pelo sertão de 
Minas juntamente com Manuelzão, chefe da boiada e personagem do conto Manuelzão e Miguilim 
publicado na coletânea de contos Corpo de Baile em 1956. Tais referências são citadas por Meyer 
e integram a fortuna literária do autor nos “arquivos de Guimarães Rosa” – do Instituto de Estudos 
Brasileiros da Universidade de São Paulo (USP) a qual a autora teve acesso. Vale ressaltar como 
nota, que o acervo contém 3.500 exemplares – livros, documentos e pertences de Guimarães 
Rosa e encontra-se na biblioteca do Instituto, conforme escreve Meyer (1998, p. 48).   

39 Em entrevista à Günter Lorenz em 1965 Guimarães se denomina sertanejo, um homem do 
sertão (p. 65, p. 69, p. 77, p. 79, p. 92) e vaqueiro (p. 67, p. 73, p. 79) (LORENZ, In: Coutinho, 
1991). 



64 

 

(...) Se olhares nos olhos de um cavalo, verás muito da tristeza do 
mundo! (ROSA, 1991, p. 67-68).             

  

 A relação de proximidade entre o ser humano e os animais aponta uma 

característica importante que se estabelece no sertão. Cavalos e bois, por 

exemplo, são individualizados por nomes e estes nomes se modificam 

dependendo da relação que mantém com o dono, com as circunstâncias locais ou 

com a história de vida do animal. Os apelidos podem ser escolhidos pelo 

comportamento do animal, pelagem, característica física, relação com o dono, 

com a cidade, entre outros tantos motivos. Esta relação é bem descrita no conto 

de Guimarães - O burrinho pedrês, este burrinho, chamado Sete-de-Ouros já 

havia passado por muitos apelidos indicando as fases de sua vida. 

Vinha-lhe de padrinho jogador de truque a última intitulação, de 
baralho, de manilha; mas, vida afora, por amos e anos, outras 
tivera, sempre involuntariamente: Brinquinho, primeiro, ao ser 
brinquedo de meninos; Rolete, em seguida, pois fora gordo, na 
adolescência; mais tarde, Chico-Chato, porque o sétimo dono, que 
tinha essa alcunha, se esquecera, ao negociá-lo, de ensinar ao 
novo comprador o nome do animal, e, na região, em tais casos, 
assim sucedia; e, ainda, Capricho, visto que o novo proprietário 
pensava que Chico-Chato não fosse apelido decente. (ROSA, 
1984, p. 9).      

 

 Ainda vale destacar a relação de cumplicidade entre homem e animal. A 

proximidade faz com que cada um deles estabeleça uma forma de entendimento 

muito particular, em que tanto um quanto o outro entende o que cada um deseja. 

Essa sensibilidade faz parte de um sistema de comunicação, que envolve cheiros 

e sons, e, como aponta Meyer (1998, p. 158), estes são sinais do linguajar 

estabelecido entre o vaqueiro e o boi. O linguajar que também se converte em 

imagens. Os vaqueiros, que observam a rés, sabem decifrar até mesmo o estado 

de humor ou premeditar a atitude do animal por meio de seu comportamento.      

 A natureza e os animais, principalmente os bois, vacas e cavalos inspiram 

a criação de Guimarães e carregam imagens de onde o autor nasceu, 

Cordisburgo, cidadezinha do interior de Minas Gerais. O autor é transportado para 

este mundo quando cria suas histórias. Os homens do sertão, como ele mesmo 

aponta (1991, p. 69), são fabulistas por natureza, nascem com o dom de narrar 

histórias, está no sangue, como dizia, porém ao invés de narrar, Guimarães as 

escrevia. Escrevia todos os acontecimentos que ouvia, transformava em lendas o 



65 

 

ambiente em que vivia, capturava a alma do sertão e a transportava em sua 

linguagem. O sertão mineiro se transformava em um modelo para universo 

literário do autor, um “pequeno-grande” mundo cheio de contrastes e sons.   

 Covizzi (1978, p. 57) ao analisar a literatura de Guimarães, percebe que o 

autor atende as particularidades que são encontradas na literatura de terceiro 

mundo, pois contrasta todos os níveis e situações sociais existentes no país. Por 

meio do caráter realista e de atividade ficcionista, o autor opera com o 

enriquecimento cultural linguístico e utiliza a metalinguagem e neologismos para 

expressar as características de um povo do interior do Brasil. Podemos encontrar 

ainda variações narrativas desde a faixa etária de evolução dos personagens, 

como também transgressões às regras sociais, anormalidade físico-psíquica, 

loucuras psicológicas e falta de conhecimento, como descreve Covizzi (1978, p. 

65). Ao depararmos com a obra de Guimarães buscamos solucionar o enigma de 

seus personagens, bem como descobrir a trama por trás dos acontecimentos que 

narra em seus livros. Exige-se do leitor a paciência da leitura, podendo este ler 

duas ou mais vezes a mesma passagem tentando buscar nela uma resposta, uma 

solução possível para algo que não está revelado, pois o significado de cada 

narrativa não é visível “a olho nu” (COVIZZI, 1978, p. 90). Seus textos possuem 

mais de um nível de significado, eles não admitem uma leitura solitária e objetiva.   

 O sentido das palavras na linguagem que expressa Guimarães em suas 

obras indica sua preocupação em relação àquilo que deseja expressar. Ele busca 

encontrar o sentido original de cada uma delas, pois, segundo Guimarães (1991, 

p. 81) é preciso limpar cada palavra das impurezas trazidas do cotidiano, buscar 

as particularidades dialéticas que são de grande sabedoria linguística. Fazer 

alquimia, como ele mesmo descreve. Cada língua guarda uma verdade em si. 

Será com ela que Guimarães (1991, p. 87) se arma para defender a dignidade do 

homem. 

Escrever é um processo químico; o escritor deve ser um 
alquimista. Naturalmente, pode explodir no ar. A alquimia do 
escrever precisa de sangue no coração. (ROSA, 1991, p. 85).       

  

 Em suas obras a linguagem é levada ao seu grau máximo de importância, 

e a narrativa se torna quase audível nas falas de seus personagens. A pontuação 

é outra característica importante, as falas parecem buscar a oralidade dos 



66 

 

personagens, “há palavras que se referem à voz viva – como certos verbos, 

pronomes, até palavras praticamente funcionam como ícones dos personagens. 

(GUIMARÃES; NAZARÉ, 2000, p. 440). Como aponta Willi Bolle, “o grande efeito 

de Rosa é, em vez de escrever sobre o sertanejo, fazer o sertanejo falar e 

incorporar a sua fala à construção da língua” (BOLE, 2001, p. 76). Os 

personagens recebem a autoria na construção da própria linguagem. 

 A língua portuguesa é descrita por Guimarães como uma língua rica, e é 

considerada por ele como um português não capturado pelo desenvolvimento. Ou 

seja, a língua advinda de um português europeu ainda carrega variantes de raízes 

latino-americanas, incluindo um português com incalculável enriquecimento 

devido suas origens etnológicas e antropológicas, como descreve (ROSA, 1991, 

p. 81). A metafísica da palavra se encontra no poder que cada língua possui e a 

forma como ela pode expressar os sentimentos e a vida das pessoas. O 

português possui uma linguagem rica metafisicamente, ele porta o idioma que se 

abre ao infinito de possibilidades. 

 Por mais estranhas que possam parecer as palavras escritas nos contos 

de Guimarães, elas não são inventadas, mas são frutos de um estudo profundo 

da língua. Segundo Walnice Galvão (1972, p. 72), as palavras existem no 

vocabulário sertanejo e inclusive, algumas delas, no dicionário de língua 

portuguesa. 

Ao depararmos com a frase: “mas gritavam, vuvú vavavá de 
conversa ruim” (GSV, 558), achamos eficaz a onomatopeia 
inventada; mas inventada por Guimarães Rosa não é: as duas 
palavras naquele mesmo dicionário40, onde vuvu é dado como 
regionalismo popular de Minas Gerais, significando briga, conflito, 
confusão, e vavavá é dado com brasileirismo, significando barulho 
de vozes, algazarra, agitação, alvoroço, atropelo, azafama. 
(GALVÃO, 1972, 72-73).       

 

 A utilização da palavra pelo autor faz renascer uma língua que está viva, 

sua origem pode ter sido esquecida, mas é resgatada pelo autor. Ela ressurge 

talvez, de uma época medieval quase perdida no tempo. O próprio Guimarães 

aponta que seu idioma, “está fundido com elementos que não são de minha 

propriedade particular, que são acessíveis igualmente por todos os outros” 

                                            
40 Walnice Galvão se refere ao “pequeno Dicionário Brasileiro da Língua Portuguesa, o mais 
comum dos dicionários” (GALVÃO, 1972, p. 72). 



67 

 

(ROSA, 1991, p. 82). Guimarães utiliza também outros recursos linguísticos, 

como estrangeirismos, falas populares, onomatopeias, e outros recursos que 

enriquecem sua criação poética e possibilita ao autor surpreender com a 

formação, junção e mesmo alargamento das palavras apresentando ao leitor o 

verdadeiro contato que possibilita o acesso à verdade descrita em cada frase nas 

narrativas de Guimarães Rosa.  

 De forma bastante particular e especial, a linguagem do sertão é 

desenvolvida com maior intercorrência de arcaísmos, uma vez que está 

submetida à marginalidade do desenvolvimento econômico, político e cultural, 

como aponta Galvão (1972, p. 73).  

 Neste sertão rico em cultura, religião, linguagem, afetos, geografia, nasce 

Bacuriquirepa, Breó, Beró, Tonico, Antonho de Eiesus, Macuncozo, Tonho 

Tigreiro, ou simplesmente onceiro, mestiço. O conto Meu tio o Iauaretê, nasce da 

linguagem do personagem, que desvela para o leitor a vida no sertão, sua 

convivência com os animais, plantas e o universo. Nos apresenta a vida dura de 

um homem solitário e convida o leitor a experimentar este mundo psicológico de 

um homem que transita entre o conhecimento racional e fabuloso, nos 

conduzindo à dúvida final e fantástica que esconde dentro das reticências finais a 

decifração do enigma. A verdade estará nestas entrelinhas, ou será que a língua 

guardou a verdade interior que não pode ser traduzida, como revela Guimarães 

(1991, p.87)? Descobrir este enigma, será o próximo passo, pois segundo 

descreve Guimarães (1991, p. 94), cada palavra carrega um sentido em si.  

 

 

3.1- Aspectos gerais do conto Meu tio o Iauaretê 

 

 

 O conto Meu tio o Iauaretê se traduz em uma espécie de monólogo41 

ininterrupto, quase sempre interrogativo, que narra o “diálogo” subentendido de 

                                            
41 O termo monólogo é utilizado por se tratar de um conto cuja narração é feita por uma única 
pessoa, o narrador, que, ao exteriorizar sua fala, o leitor consegue criar a imagem de outra 
pessoa, a do visitante anônimo. A imagem deste visitante se torna possível através da narrativa do 
onceiro e ele se torna presente no diálogo durante todo o desenrolar da história. A imagem que o 
leitor tem do conto sempre será de duas pessoas, mesmo que apenas o narrador apareça, o outro 
estará nas entrelinhas, presentificado pelo leitor.  



68 

 

um homem “bugre”, “mestiço”, filho de mulher indígena e homem branco com um 

viajante anônimo. Este mestiço é também um onceiro, um matador de onça, que 

foi retirado de sua terra natal e levado para o sertão dos gerais para “desonçar” as 

terras, a pedido de um fazendeiro.  

 Em uma noite escura, chega ao rancho do mestiço um visitante anônimo 

que se perdeu de seus companheiros e seguindo a vista de uma pequena 

fogueira, encontra um rancho e um homem solitário que vive ali. Os dois homens 

iniciam um aparente diálogo e o visitante oferece ao narrador fumo, pinga e o 

interpela sobre várias questões do sertão. À medida que a narrativa é construída 

o leitor percebe que a conversa caminha para um clima tenso, formando a ideia 

de que a qualquer momento algo irá acontecer.  

 Já na primeira linha do conto, Guimarães parece convidar o leitor a ser o 

visitante do rancho, sentir seus medos e compartilhar as curiosidades e 

cumplicidades diante dos causos de um homem que faz do sertão sua morada. 

Ao leitor que inicia a leitura de Meu tio o Iauaretê o narrador convida “... quer 

entrar, pode entrar. (...) Mercê entra, cê pode ficar aqui” (ROSA, 1985, p. 160).   

 O encontro entre os dois homens inicialmente parece pacífico, conversam 

e trocam pertences, como cachaça e couro de onça. O visitante se interessa 

pelos causos que o narrador conta, sempre o questionando sobre sua vida, sobre 

sua rotina, sobre as pessoas que moravam ali. A vida do narrador se constrói por 

meio de seu relato e o cenário vai se transformando na imaginação do leitor. Um 

indígena, um mestiço, um homem, um onceiro, um “tigreiro”, um homem-onça ou 

uma onça. O perfil deste narrador vai sendo construído gradativamente nas 

histórias que narra. O leitor entende que está diante de um homem ardiloso, que 

tem características vingativas, estratégicas, que é supersticioso, enganador e 

bom de conversa. Um mestiço que cultiva o afeto pela mãe e guarda memórias 

amargas de sua vida adulta quando viveu com o pai.  

 Levado ao sertão dos gerais por um fazendeiro para matar as onças que 

lá viviam, o mestiço passou boa parte do tempo sozinho em seu rancho. Ali 

aperfeiçoou sua habilidade de matar onças, conheceu os hábitos dos bichos, a 

forma como caçam, os esconderijos, as preferências de caça, ou seja, tudo que 

                                                                                                                                    
 



69 

 

precisava saber sobre os felinos o narrador aprende. Ele conhece de perto os 

animais e a natureza, sabe o nome das plantas e aprende a caçar e a sobreviver 

naquele lugar afastado. Tudo isso é revelado ao visitante em suas histórias.  

 A aproximação que o narrador tem com as onças e os animais do local 

parece ter afetado a forma como este se comporta ao longo do tempo. Em suas 

falas ressalta suas habilidades antigas de conhecer os bichos, mas atualmente 

mostra arrependimento pela quantidade de onças que matou.  

Eu não mato mais onça, mato não. É feio – que eu matei. Onça 
meu parente. Matei, montão. Cê sabe contar? Conta quatro, dez 
vezes, tá í: esse monte bota quatro vezes. Tanto? Cada que 
matei, ponhei uma pedrinha na cabaça. Cabaça não cabe nem 
outra pedrinha. Agora vou jogar cabaça cheia de pedrinhas dentro 
do rio. Quero ter matado onça não. (ROSA, 1985, p. 163-164).  

 

 À medida que a conversa com o visitante flui, nota-se que o onceiro é um 

homem ardiloso, inteligente, planeja emboscadas para onça e também para seres 

humanos. O enigma do conto está na fala do onceiro. Os causos de morte que 

acontecem próximos a ele aparentemente definem sua finalidade perante o 

visitante. Sua narrativa vai ficando cada vez mais obscura e irônica, o que parece 

indicar que o onceiro, após seu arrependimento em relação às mortes que causou 

às onças, agora passa a provocar, direta ou indiretamente, a morte de seres 

humanos.   

Esperei o dia inteiro, trepado no pau, eu também já tava com fome 
e sede, mas agora eu queria, nem sei, queria ver jaguaretê 
comendo o preto... (...) Ã-hã, preto não era parente meu, não 
devia de ter querido vir comigo. Levei preto pra onça. (ROSA, 
1985, p. 191). 

 

 Já embriagado pela cachaça que o visitante trouxe, o narrador parece 

delirar quanto à sua identidade. Em diversos momentos se compara à onça e em 

outros diz ser parente delas. “Eu onça... Eu - Onça! Mecê acha que eu pareço 

onça? Mas tem horas em que pareço mais. Mecê não viu”. (ROSA, 1985, p. 171). 

Em muitos momentos ele insiste em ressalvar as características dos felinos 

comparando-as às suas, “Ói unha minha: mecê olha - unhão preto, unha dura... 

Cê vem, me cheira: tenho catinga de onça? Preto Tiodoro falou eu tenho.” 

(ROSA, 1985, p. 197). 



70 

 

 A narrativa caminha para um clima tenso. Quanto mais cachaça o 

narrador toma, mais ele se revela. Os causos que são contados pelo mestiço vão 

assustando o hóspede que demonstra estar receoso. Enquanto narra suas 

histórias, o visitante ouve e segura o revólver em uma das mãos. Com intuito de 

manter a conversa, o visitante faz perguntas na tentativa de que logo amanheça e 

ele consiga sair da cabana a salvo. Porém, as palavras do onceiro soam cada vez 

mais irônicas e vão se tornando ambíguas.  

Onça é meu parente. Meus parentes, meus parentes, ai, ai, ai... 
Tou rindo de mecê não. Tou munhamunhando sozinho pra mim, 
anhum. (ROSA, 1985, p. 162). 

 

 Já caminhando para o desfecho final o narrador insiste para o visitante ir 

dormir, pois está tarde da noite e o visitante parece estar com sono. Porém, este 

convite com ar perigoso, é recusado pelo visitante e a conversa continua. Os 

questionamentos vão se tornando confissões do onceiro, quando este percebe 

que o visitante está com medo e porta uma arma de fogo o narrador tenta se 

aproximar, “Ói, me dá sua mão aqui... Dá sua mão, deixa eu pegar... Só um 

tiquinho...” (ROSA, 1985, p. 182). Porém o visitante não cede aos pedidos e ainda 

demostra medo. “Eh, cê tá segurando revólver? Hum-hum. Carece de ficar 

pegando no revólver não...” (ROSA, 1985, p. 182).  

 Mesmo diante das falas ambíguas o visitante continua no rancho. As 

histórias contadas revelam que o narrador transita entre a animalidade e a 

humanidade, se identificando como onça e parente de todas elas, “vem ver meu 

rastro, feito rastro de onça, eh, eu sou onça! (ROSA, 1985, p. 181). Em outros 

momentos o narrador parece ser um homem comum, com desejos comuns, “(...) 

Ã-hã, mas tenho roupa guardada, roupa boa, camisa, chapéu bonito. Boto, um 

dia, quero ir em festa, muita”. (ROSA, 1985, p. 180).  

 O visitante percebe que após algumas horas de conversa, de fato, aquele 

homem já havia provocado a morte de várias pessoas e em muitos casos não 

demonstrava arrependimento ou sensibilidade com o ocorrido. Os momentos de 

metamorfose, ou seja, quando o narrador “vira onça”, são narrados pelo próprio 

onceiro. 

Aã, pois eu saí caminhando de mão no chão, fui indo. Deu em 
mim uma raiva grande, vontade de matar tudo, cortar na unha, no 
dente... Urrei. Eh, eu - esturrei! No outro dia, cavalo branco meu, 



71 

 

que eu trouxe, me deram, cavalo tava estraçalhado meio comido, 
morto, eu, manheci todo breado de sangue seco. (...) Mecê tem 
medo? Tem medo não? Pois vai ter. O mato todo tem medo. 
(ROSA, 1985, p. 188; 181). 

  

 O hóspede ouve as histórias com uma crescente preocupação e se sente 

ameaçado temendo sua morte. O narrador demonstra oscilações de humor, já o 

visitante se prepara para a qualquer momento se defender de um possível 

“ataque”, já que aparentemente nota que pode estar diante de uma “onça”. O 

medo do visitante é que ele se torne mais uma das vítimas do mestiço, ou mesmo 

de uma onça, “Mecê tá ouvindo, nhem? Tá aperceiando... Eu sou onça, não 

falei?! Axi. Não falei - eu viro onça?” (ROSA, 1985, p. 197). O narrador amedronta 

o visitante, possivelmente para tentar roubar-lhe o revólver. Quando o narrador 

tenta uma nova aproximação e esta é negada, a transformação se inicia pouco a 

pouco. Intercalando sons onomatopaicos, que sugerem os sons da onça com a 

voz humana, a metamorfose parece se completar e o narrador, agora onça, é 

atingido pela arma de fogo. Mas, como o conto não indica tal desfecho, pode ser 

que o narrador sentindo-se ameaçado acaba matando o visitante quando se 

transforma, e as quebras da narrativa se transformam em despedida do próprio 

ser humano que ainda restava dentro daquele homem solitário do sertão. 

Contudo, fica a grande dúvida no final do conto, cada leitor pode construir, de 

forma individual, sua interpretação. 

Ói: tô pondo a mão no chão é por nada, não, é à toa... Ói o frio... 
Mecê tá doido?! Atiê! Sai pra fora, rancho é meu, xô! Atimbora! 
Mecê me mata, camarada vem, manda prender mecê. (...) Faz 
isso não, faz não... Nhenhenhém... Heeé!... 
Hé... Aar-rrâh... Cê me arrhoôu... Remuaci... Rêiucàanacê... 
Araaã... Uhm... Ui...Ui...Uh...uh... êeêê...êê...ê...ê... (ROSA, 1985, 
p. 198).  

   

 Dessa forma, Guimarães Rosa, deixa que o leitor realize o desfecho do 

conto. E talvez seja este mais um enigma da obra, que se finaliza, ou não, com a 

quebra das frases, a pontuação delirante que Guimarães utiliza para descrever 

este final, talvez, trágico.  

 

 

3.2- Uma leitura adorniana do conto Meu tio o Iauaretê 



72 

 

 

 

 O conto de Guimarães Rosa - Meu Tio o Iauaretê, foi publicado pela 

primeira vez em março de 1961 na revista “Senhor” nº 25 e posteriormente 

inserido na publicação da coletânea Estas Estórias no ano de 1969, versão 

consagrada por Rónai com a colaboração de Maria Augusta de Camargo Rocha, 

secretária de Guimarães Rosa. Em 1975 o conto reaparece no livro organizado 

por Alfredo Bosi em O conto brasileiro contemporâneo. Nogueira (2014, p. 85) 

aponta uma informação curiosa sobre o conto, segundo o pesquisador, Meu tio o 

Iauaretê só é publicado depois de Grande Sertão: veredas, alguns críticos 

apostam que por estes contos apresentarem aspectos semelhantes o autor teria 

motivos para publicar o conto somente em 1961, uma vez que o conto anteciparia 

a inovação narrativa utilizada pelo escritor em Grande sertão: veredas. Talvez 

este seja o motivo que a nota a lápis no topo da página dos originais do conto diz 

“anterior ao GS:V”, como aponta Araújo (2008, p. 26) em sua pesquisa.  

 Segundo os estudos realizados por Adriana Araújo (2008)42 diretamente 

aos arquivos de Guimarães Rosa no Instituto de Estudos Brasileiro da 

Universidade de São Paulo, a autora observou que a publicação feita por Paulo 

Rónai é da versão completa do conto, ou seja, versão de quarenta e três páginas 

deixada por Guimarães Rosa em seus arquivos. A versão menor, a que o próprio 

Guimarães enviou à revista Senhor, seria aquela que conta com trinta e cinco 

laudas, oito páginas a menos que fora publicada por Paulo Rónai, a mesma 

utilizada para esta pesquisa. Estes dados são importantes para que 

posteriormente possamos entender os fatos históricos que acompanham a obra 

enquanto um devir artístico.  

 Nossa análise principal será em torno da linguagem da obra, pois será 

nela que encontraremos ferramentas importantes para apresentar a constante 

transformação de uma obra. Guimarães (1991, p. 81), ao falar de seus textos, 

                                            
42 A pesquisa de Adriana de Fátima Barbosa Araújo foi realizada com base na análise dos 
originais arquivos de Guimarães Rosa que continha rascunhos de seus textos, incluindo o conto 
ora estudado. Os documentos estão abertos para consulta no Instituto de Estudos Brasileiros da 
Universidade de São Paulo. A autora faz uma análise interpretativa de cunho sociológico, histórico 
e político do conto Meu tio o Iauaretê. Seu trabalho pode ser consultado na revista de Letras da 
Universidade Católica de Brasília, v. 1, n. 2, 2008, devidamente referenciado no final desta 
pesquisa.  



73 

 

dizia que a linguagem é uma evolução e seu intuito era encontrar o que chamava 

de evolução infinita de uma língua que, muitas vezes oculta, renasce por meio da 

literatura. A linguagem mesclada de Guimarães tem a capacidade de movimentar 

seus leitores, retirando-os de um conforto linguístico do qual foram habituados 

fazendo-os trabalhar com uma língua que está soterrada trazendo-a novamente à 

atividade. Segundo Haroldo de Campos (2006, p. 57), Guimarães provoca uma 

perturbação linguística no seu leitor quando este faz a leitura do conto Meu tio o 

Iauaretê. Campos (2006) ainda aponta que Guimarães desafia o leitor colocando-

o frente ao onceiro, um homem meio-bugre que vive no interior dos gerais. O 

encontro coloca à prova a comunicação espaço-temporal entre leitor e narrador, o 

personagem deve captar a atenção do leitor para que este possa compreender as 

histórias que narra. Um narrador e protagonista que é descoberto pelo fogo da 

fogueira que ilumina o rancho e é descoberto pelo “fogo” da cachaça que o faz 

narrar suas histórias. Ora homem, ora onça, vai se iluminando, sua verdade vai 

aparecendo por meio da linguagem, e é por ela que ele se revela ao 

visitante/leitor, é por ela que parece morrer ou se transformar por completo.   

 A primeira impressão ao iniciar a leitura dos contos de Guimarães é de 

sentir as palavras, é entrar no texto descobrindo a possibilidade de encontrar nele 

vozes. É como descreve Mia Couto quando tem seu primeiro contato o livro 

Primeiras estórias.  

Eu não conseguia entrar naquele texto. Era como se eu não lesse, 
ouvisse vozes, que eram as vozes da minha infância. Os livros de 
Guimarães Rosa quase me atiram para fora da escrita. E, para eu 
entrar naquele texto, eu tenho de fazer apelo a um verbo que não 
é o verbo ler, que é um outro verbo que provavelmente não tem 
nome. (COUTO, 1998, p. 12). 

  

 O que Mia Couto descreve é a forma como o enigma da obra, segundo 

Adorno (2004, p.12) se apresenta na arte para o leitor, ou seja, a obra não 

esclarece, ela proporciona possibilidades ao seu leitor. O desvelamento de seu 

enigma configura uma interpretação imanente em conjunto com a filosofia. É um 

desvelar litigioso que busca respostas aos enigmas apresentados. Tais repostas 

não são facilmente encontradas e traduzidas por palavras, mas descrevem uma 

obra que é determinada pelo indeterminado, ou seja, seus enigmas estão na obra 

para serem traduzidos, decifrados na própria obra pelo leitor. Como descreve 



74 

 

Adorno (2004, p. 170), encontramos os caminhos para decifrar seus enigmas na 

própria obra, elas não são um fim em si mesmas, mas devem ser mediadas, pelo 

pensamento e pela filosofia.     

Mas a resposta oculta e determinada das obras de arte não se 
manifesta à interpretação de golpe, como um novo imediatismo, 
se não por meio de todas as mediações, tanto da disciplina das 
obras, como do pensamento, da filosofia. (ADORNO, 2004, p. 
170)43.  

 

 Mia Couto (1998, p. 12) tenta decodificar, descrever o indeterminado da 

obra. A situação da linguagem de Guimarães fica na zona da pulsação, da troca 

de diálogo e cultura que, segundo Couto (1998, p. 12), tem o poder de criar um 

novo sentido que é um projeto, algo que está em sua construção. O autor ainda 

destaca que, para um escritor, a linguagem deve ficar de fora da lógica escrita 

como um sistema de pensamento. Ou seja, a linguagem e a escrita literária fogem 

aos padrões lógicos-matemáticos. Couto dialoga com a ideia expressa na escrita 

de Guimarães, ou seja aquela que proporciona ao leitor reflexões que geram 

movimento na obra de arte. Este movimento busca dar sentido para a construção 

de um pensamento livre na obra, sua liberdade e sua possibilidade interpretativa 

está aberta ao devir temporal, que é também percebida pelo leitor.  

 Em Adorno, podemos observar a obra de arte neste devir, em que a 

constelação formada por um conjunto de conceitos, busca refletir o objeto artístico 

a partir dele mesmo. Será a constelação, como modelo de pensamento do 

princípio composicional da arte que iluminará o nexo entre a literatura e a filosofia. 

No conto Meu tio o Iauaretê a linguagem serve à intenção do conceito que 

expressa, porém não pode ser considerada o próprio conceito, ou seja, 

Guimarães mescla em suas palavras, uma linguagem arcaica, indígena, palavras 

populares do sertão mineiro e cria novas que só podem expressar aquilo que 

expressam a partir da própria palavra. Como descreve Campos (2006, p. 58), em 

Guimarães podemos perceber o manusear linguístico que é provocado pelo autor 

de forma natural em seus textos.  

                                            
43 Pero la respuesta oculta y determinada de las obras de arte no se manifiesta a la interpretación 
de golpe, como una nueva inmediatez, sino a través de todas las mediaciones, tanto las de la 
disciplina de las obras como las del pensamiento, de la filosofia.     



75 

 

(...) “contestação da linguagem comum”, uma revolução da 
palavra, e consegue fazer dela um problema novo, autônomo, 
alimentado em latências e possibilidades à nossa língua, das 
quais tira todo um riquíssimo manancial de efeitos. (CAMPOS, 
2006, p. 59).       

     

 Podemos perceber claramente em Guimarães o sentido constelacional da 

obra que permite à história manter uma dialética entre objeto e sociedade. Ou 

seja, esta dialética pode, por meio da literatura, em especial o conto ora estudado, 

reinventar significados a partir da própria linguagem da sociedade. Isto nos 

mostra a relação entre objeto e sociedade que nos permite refletir a constelação 

em Adorno. A relação entre a sociedade e o objeto artístico constituem a 

possibilidade de construção de significado. O próprio falar do personagem do 

conto serve de recurso para perceber a história em seu sentido constelacional 

possibilitando ao conteúdo decifrar aquilo que ele carrega em si e ao mesmo 

tempo revelar o que ele poderá vir a ser, como aponta Adorno (2009, p. 141). 

Guimarães consegue com a linguagem reinventar significados a partir da própria 

linguagem. Podemos perceber no conto diversas passagens que nos coloca de 

frente a essa “reinvenção” da palavra. Observamos isso em diversas passagens, 

como por exemplo, a palavra “Nhem”44. “Nhem? Mecê é que tá falando. (...) Eh, 

ela falava comigo, jaguanhenhém, jaguanhém...(ROSA, 1985, p. 160/174). 

Campos (2006, p. 60) observa que a formulação das palavras por Guimarães 

cumpre uma função não só estilística mas fabulativa possibilitando que o 

“linguajar” de onça se misture à linguagem humana e provavelmente com traços 

de origem tupi antigo, e é aqui que podemos vislumbrar a história sedimentada, 

observar o que o objeto porta em si e aquilo que lhe é possível, ou seja, algo a “vir 

a ser”, como aponta Adorno (2009, p. 141).   

Sua fala é tematizada por um “Nhem?” intercorrente, quase 
subliminar, que envolve um expletivo-indagativo “Hein?”, mas que, 
como se vai verificando, é antes um “Nhennhem” (do tupi Nhehê 
ou nheeng, como registra Couto Magalhães em seu “Curso de 
Língua Tupi Viva ou Nhehengatu”), significando simplesmente 
“falar”. Rosa cunha mesmo, em abono dessa linha de 
interpretação, o verbo “nheengar” (“...em noite de lua incerta ele 

                                            
44 No conto percebi que a palavra “Nhem” aparece 46 vezes, algumas parece se refere à 
questionamentos do onceiro ao visitante. Outras vezes aparece no sentido vocalizado para 
demonstrar o “linguajar” da onça e outras parece ser uma pergunta retórica do próprio onceiro ao 
visitante.    



76 

 

gritava bobagem, gritava, nheengava...”), de pura aclimação tupi, 
e juntando a “jaguaretê” (tupinismo para onça) a terminação 
“nhennhén” (ou “nhem”), como se fora uma desinência verbal, 
forma palavras-montagem (“jaguahenhém”, “jaguanhém”) para 
exprimir o linguajar das onças (“Eh, ela rosneou e gostou, tornou a 
se esfregar em mim, mião-miã. Eh, ela falava comigo, 
jaguanhenhém, jaguanhém...”).  (CAMPOS, 2006, p. 59-60). 

 

 A linguagem é percebida como a história sedimentada, pois carrega uma 

referência social que no conto se expressa pela fala dos povos indígenas. Este 

fato ocorre porque as obras de arte comunicam com o que está externo a elas, 

deste modo conseguem transmitir não só o sentido individual da língua que 

carregam, mas se abrem em um leque de possibilidades, tornando-as universais 

por meio de sua forma estética. Guimarães parece compreender este fato pois 

escreve mesclando elementos linguísticos dos povos originários do Brasil para 

enriquecer os sentidos que têm as palavras universalmente.   

(...) estou buscando impossível, o infinito. E, além disso, quero 
escrever livros que depois de amanhã não deixem de ser legíveis. 
Por isso acrescentei à síntese existente a minha própria síntese, 
isto é, incluí em minha linguagem muitos outros elementos, para 
ter ainda mais possibilidade de expressão. (ROSA, 1991, p. 81).     

  

 Em outra parte do conto isso é mais evidente quando, além das palavras 

indígenas como “querembáua” (kyrimbaua ou Kyrimbá = forte, valente) 

“Cãuinhuara” (bebedor de cachaça), como aponta Rattes (2009, p. 154), ele 

acrescenta palavras arcaicas como “mecê” para deixar o leitor desconfortável 

quando este tenta posicionar o conto em um período determinado no tempo. Ou 

seja, o conto não segue datas cronológicas, não se submete à ação do tempo, 

mas se movimenta dentro deste tempo.  

 Adorno e Guimarães dialogam ao entenderem que a obra de arte se 

comunica com o leitor por meio da referência social que carrega. Guimarães 

consegue o enriquecimento das palavras com elementos da própria língua. Na 

literatura, a obra não só consegue alcançar o sentido individual da sociedade, 

mas também nos apresenta as expressões, emoções e as experiências 

individuais que são transmitidas por meio da forma estética e garantem sua 

participação com o universal da arte. As obras estão mediadas pela sociedade 

desde tempos imemoriais (ADORNO, p. 302, 2004), e por isso carregam a 

possibilidade de alterar-se com o tempo, comunicando assim sua liberdade.  



77 

 

 A obra em seu sentido constelacional não busca fornecer os conceitos ou 

uma totalidade fixa das coisas, mas busca distensionar os conceitos fechados 

para que o leitor encontre a possibilidade para uma abertura crítica e reflexiva. 

Segundo Adorno (2004, p. 255) a constelação, por portar o devir da obra, garante 

sua relação com a história, porém não se vincula a ela, não está submetida às 

imposições temporais e dessa forma não há a garantia de que as coisas sejam 

estáticas. Como Guimarães destaca, “a vida é uma corrente contínua e a palavra 

também deve evoluir constantemente” (ROSA, 1991, p. 83). No conto isso está 

bem delineado quando percebemos, além da atemporalidade já comentada 

anteriormente, a capacidade que extrai do leitor um interessante diálogo junto à 

obra. A cada leitura surge um novo entendimento que antes não fora 

contemplado. O conto se transforma, se revela aos olhos do leitor, cada contato é 

um contato de transformação, de evolução. Para Guimarães este processo é sua 

maneira de alcançar, por meio da escrita, as possibilidades comunicativas da 

obra, pois segundo ele, sua escrita viaja no infinito, “escrevendo, descubro 

sempre um novo pedaço do infinito. Vivo no infinito” (ROSA, 1991, p. 72). E para 

o infinito nada pode ser demarcado.  

 Outro aspecto importante do conto pode ser percebido por meio da 

constelação. A constelação nos remete à possibilidade de expressão do não-

idêntico da obra, mas é onde o próprio significado da obra está. No conto, o 

narrador, homem solitário em busca de identificação social realiza tentativas de 

encontrar aceitação na família da mãe, que aparentemente o rejeita por ser 

mestiço, filho de homem branco. Passa uma parte da vida com o pai e com uma 

sociedade branca que o rejeita por ter traços indígenas e encontra, na habilidade 

de matar onça, a aceitação para convívio em sociedade.  

Sou muito caçador de onça. Vim pra aqui pra caçar onça, só pra 
mor de caçar onça. Nhô Nhuão Guede me trouxe pra cá. Me 
pagava. Eu ganhava o couro, ganhava dinheiro por onça que eu 
matava. Dinheiro bom: glim-glim... Só eu é que sabia caçar onça. 
Por isso Nhô Nhuão Guede me mandou ficar aqui, mor de 
desonçar este mundo todo. Anhum, sozinho, mesmo... Araã... 
(ROSA, 1985, p. 163). 

 

 Mesmo encontrando alguma aceitação social ele é levado para 

“desonçar” o sertão dos gerais e vive boa parte do tempo, sozinho. “Me deixou 

aqui sozinho, eu nhum, sozinho de não poder falar sem escutar... Sozinho, o 



78 

 

tempo todo.” (ROSA, 1985, p. 187). Em sua solidão ele acaba encontrando uma 

forma de sobreviver mimetizando-se gradativamente em onça, animal temido 

pelos seres humanos e adorado pela comunidade indígena da mãe, “Péua, minha 

mãe, gentio Tacunapéua, muito longe daqui.” (ROSA, 1985, p.180). Seria possível 

que esta aproximação com a comunidade da mãe e a transformação em homem-

onça fosse pelo motivo de que a comunidade indígena, a qual passou alguns 

anos de sua vida, ser herdeira da antiga comunidade adoradora do jaguar-solar. A 

cultura indígena dos adoradores do Jaguar Solar deu origem ao povo-jaguar 

figuras antropomórficas cujo rosto humano se mistura aos traços felinos, como 

aponta Galvão (2008, p. 12). A representação destes povos pode ser vista em 

figuras nas pedras da região de La Venta no atual México.  

(...) boca arreganhada, caninos salientes, olhos repuxados, nariz 
achatado e sobrancelhas flamíferas. Esse povo tem no jaguar o 
seu ancestral; nasceram da cópula entre uma mulher e um jaguar, 
de que resultou um bebê-jaguar. (GALVÃO, 2008, p. 12).  

  

 A identificação do narrador com a mãe indígena atrai para o narrador 

alguns costumes e traços que preservam sua forte relação com os primórdios da 

humanidade em que os seres humanos conviviam de forma harmônica com a 

natureza. E isso pode ser percebido quando o narrador preserva sua crença em 

alguns atos míticos, “Ói, se eu quero eu risco dois redondos no chão — pra ser 

seus olhos de mecê — despois piso em riba, cê dorme de repente...” (ROSA, 1985, 

p. 176). Em diversas passagens do conto ele lamenta sua condição de “tigreiro”, 

matador de onça e lamenta sua solidão naquele sertão dos gerais.  

Me deixaram aqui sozinho, eu nhum. Me deixaram pra trabalhar 
de matar de tigreiro. Não deviam. (...) 
Quando vim pra aqui, vim ficar sozinho. Sozinho é ruim, a gente 
fica muito judiado. (...) (ROSA, 1985, p.168). 

 

 Pela solidão que o cerca e pela condição que o narrador vive desperta 

nele um sentimento de arrependimento por ter matado tantas onças. Tal 

sentimento pode ter sido causado pelo “abandono” social que sofreu, resultando 

assim na raiva e consequentemente nos assassinatos de seres humanos. 

Aí, eu quisesse, podia matar. Quis não. Como é que ia querer 
matar Maria-Maria? Também, eu nesse tempo eu já tava triste, 
triste, eu aqui sozinho, eu nhum, e mais triste e caipora de ter 



79 

 

matado onças, eu tava até amorviado. Dês que esse dia, matei 
mais nennhuma não. (ROSA, 1985, p.175). 

 

 Devido à convivência com a vida selvagem local o narrador percebe a 

natureza ao seu redor e vê na onça Maria-Maria um reflexo de sua mãe 

cuidadosa. Seu vasto conhecimento sobre as onças torna-se a referência para 

encontrarmos a constelação adorniana, em que os conceitos se incorporam aos 

modos de ser do próprio pensamento, conforme expõe Neves (2006, p.132), ou 

seja, todo o conhecimento adquirido naquele local o narrador transforma em 

narrativa, suas histórias são a realização de uma ideia manifestada pelos 

fenômenos sociais, segundo Buck Morss (1981, p. 213). Desse modo a 

transformação do narrador em onça não pode ser entendida como fato isolado, 

mas seria como uma constelação de sentidos no conto. Em uma visão particular, 

ao ser onça o narrador atrairia para si o devido reconhecimento, pertencimento, 

respeito e liberdade.  

 Outro destaque importante é o ato de contar histórias, ato feito pelo 

próprio narrador, provavelmente a pedido do visitante que o indaga 

insistentemente sobre sua vida, sobre as onças e o sertão que vive. O narrador 

fala sobre o que quer e direcionando a conversa, narra somente aquilo que 

deseja, “(...) Se eu contar mais, cê dorme, será?” (ROSA, 1985, p. 179). A 

artimanha de narrar para entreter o visitante tem uma intenção perigosa, e é o 

único álibi do visitante para manter-se vivo antes do amanhecer. No decorrer da 

narrativa percebe-se a semelhança do conto com a personagem Sherazade, que 

conta histórias para continuar viva. Em Meu tio o Iauaretê o visitante ouve a 

história para continuar vivo.  

Se todas as personagens não cessam de contar histórias, é que 
esse ato recebeu a suprema consagração: contar é igual a viver. 
O exemplo mais evidente é o de Sherazade ela própria, que vive 
unicamente na medida em que pode continuar a 
contar...(TODOROV, 2006, p. 127). 

  

 O narrar roseano do conto é um processo constelativo que se relaciona 

ao fenômeno de narrar histórias. O narrador permite que todos participem da 

experiência narrada, tão valiosa para o protagonista, tão valiosa para Guimarães. 

Palavras que segundo Coelho (1991, p. 259) vão além da camada epidérmica do 

simples deleite, mas alcança sua significação mais profunda, identificando a 



80 

 

palavra e o ato. Compromisso que tece o leitor de decifrar cuidadosamente a 

linguagem simbólica que exige uma decifração cuidadosa.    

 A linguagem que vem repleta de significações também comunica por meio 

da forma estética. A forma estética é expressa, no conto de Guimarães, por meio 

das experiências individuais e sociais que o leitor pode perceber quando toma 

contato com a obra. O autor nos possibilita participar do conto por meio da própria 

construção de significados perante as falas do narrador, “Esturra – urra de 

engrossar a goela e afundar os vazios... Urrurru-rrrurru...Troveja até. Tudo treme” 

(ROSA, 1985, p. 164). O curioso que a forma estética não é representada apenas 

pelo que está escrito, mas se apresenta nas pontuações, exclamações e 

reticências do autor, recursos muito utilizados por ele para dar maior impressão 

de imersão do próprio leitor em sua narrativa. Exige-se do leitor uma participação 

ativa no processo de significação do conto.  

Escuto com a orelha no chão. Cavalo correndo, popóre... Sei 
acompanhar rastro. Ti... agora não, adianta não, aqui é muito 
lugaroso. (ROSA, 1985, p. 161).  

  

 A atividade participativa do leitor é perceber o esforço que a onça faz para 

rosnar, é ampliar o som de seu rosnado pelo tremor que este provoca, é perceber 

que o “popóre” é o som mimetizado do cavalo ao trotar por aquele espaço 

“lugaroso”, espaçoso, com muita terra. Local que é descrito pelo narrador em 

outros trechos do conto e indicam o local de onde narra suas histórias, “Aqui não 

vem ninguém, é muito custoso. Muito dilatado, pra vir gente” (ROSA, 1985, p. 

166). Pode-se entender que diante da habilidade do narrador de escutar os 

galopes de cavalos, “popóre”, colocando apenas a orelha no chão, o visitante se 

ilumina pela esperança de que o narrador possa ajudá-lo na procura pelo seu 

cavalo que se perdeu naquela noite. Porém o narrador se recusa e ainda lança 

uma ameaça implícita ao visitante que só vamos compreendê-la se seguirmos 

com a leitura do conto.  

Onça tá comendo aqueles... Cê fica triste? É minha culpa não; é 
culpa minha algum? Fica triste não. (...) Mas, esses, onça já 
comeu, atiúca! Cavalo chegou perto do mato, tá comido... Os 
macacos gritaram – então onça tá pegando... (ROSA, 1985, p. 
161).           

 



81 

 

 Ao destacar o tamanho do local, “é muito custoso, muito dilatado” o 

narrador parece jogar com o significado metafórico do sentido das palavras para 

assumir a distância em relação ao visitante. Distância esta que não é apenas 

geográfica, mas de estrato social. O visitante, homem rico e com instrução, 

homem civilizado que está diante do narrador, que também é onça e vive na 

natureza, em “rancho sem paredes” (ROSA, 1985, p. 182), sem fronteiras, sem 

vínculos e sem nome. O narrador sempre reafirma seu lugar que é aquele 

próximo aos bichos, à natureza, à terra espaço onde não há fronteiras, “Mecê é 

homem bonito, tão rico (...) Mecê não gosta. É cachaça suja de pobre... (ROSA, 

1985, p.161). É lugar dos gerais, mundo muito grande e solitário, onde não há 

ninguém, “aqui, roda a roda, só tem eu e onça” (ROSA, 1985, p. 168).  

 A imersão do leitor no conto é tão significativa que constitui um diálogo 

presente na obra, pois sem o leitor a narrativa ficaria, por exemplo, sem as 

respostas do visitante, respostas estas que são construídas pelo imaginário do 

próprio leitor. Ao passo que a leitura evolui o leitor acaba envolvendo-se, 

adaptando-se, sem ao menos perceber que passa a ser um agente ativo no 

processo de construção e comunicação da obra. A forma estética está organizada 

dentro do texto a fim de possibilitar a criação e a participação do leitor, ela é um 

veículo de transformação. Forma e conteúdo para Adorno, como descrito 

anteriormente, formam um conjunto significativo na obra. A forma como as 

sensações e o conteúdo literário na poética de Guimarães são grandes detalhes 

que não podem ser medidos ou mediados por qualquer operação lógica. O 

próprio Guimarães descreve o valor que atribui à suas obras.  

(...) nos meus livros (onde nada é gratuito, disponível, nem inútil), 
tem importância, pelo menos igual ao do sentido da estória, se é 
que não muito mais: a poética ou poeticidade da forma, tanto a 
“sensação” mágica, visual, das palavras, quanto a “eficácia 
sonora” delas; e mais as alterações viventes do ritmo, a música 
subjacente, as fórmulas-esqueletos das frases – transmitindo ao 
subconsciente vibrações emotivas subtis. (ROSA, 09/02/1965)45 

                                            
45 As citações que contêm a data como esta faz parte de um artigo publicado por Edna 

Nascimento e que está devidamente referenciada no final deste trabalho. Os estudos de Edna 

Nascimento, pesquisadora oficializada pelo IEB (Instituto Estudos Brasileiros – Universidade de 

São Paulo – Fundo João Guimarães Rosa), juntamente com as pesquisadoras Lenira Marques 

Covizzi, Iná Valéria Rodrigues Verlangieri e Cecília Lara se relaciona ao levantamento, 

catalogação e organização de aproximadamente 950 correspondências de Guimarães Rosa entre 

os períodos 1944-1969.   



82 

 

 

 A obra autêntica possui a liberdade em seu devir e por isso não está 

disponível aos valores de mercado nem mesmo pode ser quantificável 

numericamente, não está disponível ao leitor como fórmulas prontas e acabadas, 

mas alcança o leitor a fim de que este experimente a comunhão, a troca, o 

diálogo com o que ela não expõe abertamente.  

 Essa transmissão de sentimentos, emoções e sensações correspondem 

ao diálogo que as obras fazem com seu interlocutor. Elas possibilitam o contato 

com a verdade que está na obra alcançando ainda a liberdade de pensamento do 

leitor. A forma estética será possível por conter os impulsos miméticos do autor 

bem como a possibilidade de se manifestar por meio desta forma. Ou seja, 

quando o narrador do conto nos surpreende com a suas emoções, seus medos, e 

sua expressividade, ele nos proporciona o contato com um mundo antes 

inacessível, um mundo que ganha formas e se transforma por meio da leitura que 

o indivíduo faz. Além da linguagem nova que vai se modificando, oferecendo 

novos significados aos sentimentos e aos objetos, os impulsos miméticos ainda 

podem ser rastreáveis até aos objetos empíricos aos quais correspondem. Estes 

impulsos podem ser percebidos em diversos trechos como, as ameaças implícitas 

do narrador, as mentiras com ar irônico, sua finalidade frente ao visitante e a 

transformação (ou não) do narrador em onça no final do conto. Com ar irônico e 

ameaçador ele se expõe, “(...) Antes, de primeiro, eu gostava de gente. Agora eu 

gosto é só de onça” (ROSA, 1985, p. 169). O narrador ainda destaca suas 

habilidades, muito parecidas com as habilidades das onças, habilidades utilizadas 

para ganhar vantagem frente ao visitante e ameaçá-lo indiretamente.  

Suaçurana pula pra riba de árvore; pintada não pula, não: pintada 
sobe direito, que nem gato. Mecê já viu? Eh, eh, eu trepo em 
árvore, tocaio. Eu, sim. Espiar de lá de riba é melhor. Ninguém 
não vê que eu tou vendo... Escorregar no chão, pra vir perto da 
caça, eu aprendi melhor foi com onça. Tão devagarim, que a 
gente mesmo não abala que tá avançando do lugar... Todo 
movimento da caça a gente tem que aprender. Eu sei como é que 
mecê mexe mão, que cê olha pra baixo ou pra riba, já sei quanto 
tempo mecê leva pra pular, se carecer. Sei em que perna primeiro 
é que mecê levanta... (ROSA, 1985, p. 171-172). 

   

 Não há literatura sem a vida que se expressa pela linguagem. Vida e 

linguagem são a mesma coisa segundo Guimarães (1991, p. 83), a linguagem é o 



83 

 

espelho do próprio ser e por isso mantém sua relação com os impulsos miméticos 

contidos na obra. Estes impulsos têm sua essência nos primórdios da história 

humana, transmitem de forma não-idêntica a verdade da obra. Percebemos que a 

luta entre o narrador e a onça apresenta, de modo não-idêntico, não a luta em si, 

mas um rito de passagem, em que o ato de ter vencido a onça permite a ele a 

afirmação de sua identidade, ou seja, tornar-se um onceiro. A batalha ganha lhe 

confere também o reconhecimento de suas habilidades, coragem e o respeito 

perante outros caçadores, e agora diante do visitante, o narrador transforma-se 

em uma espécie de herói. A luta ocorre entre o narrador e a onça “pinima malha-

larga”, a briga não é a realidade empírica, mas pretende amoldar-se ao nosso 

entendimento. Chama a atenção do leitor que pode sentir a confusão psicológica 

daqueles que procuram uma identidade dentro da sociedade. 

Pinima me viu, abraçou comigo, eu fiquei por baixo dela, 
misturados. Hum, o couro dela é custoso pra se firmar, escorrega, 
que nem sabão, pepêgo de quiabo, destremece a tôrto e a direito, 
feito cobra mesmo, eh, cobra... Ela queria me estraçalhar, mas já 
tava cansada, tinha gastado muito sangue. Segurei a boca da 
bicha, ela podia mais morder não. Unhou meu peito, desta banda 
de cá tenho mais maminha não. Foi com três mãos! Rachou meu 
braço, minhas costas, morreu agarrada comigo, das facadas que 
já tinham dado, derramou o sangue todo... Manhuaçá de onça! 
Tinha babado em minha cabeça, cabelo meu ficou fedendo aquela 
catinga, muitos dias, muitos dias... (ROSA, 1985, p. 173). 

 

 As palavras usadas são o não-idêntico da obra e desencadeiam no leitor 

um desconforto criativo nos empurrando para o contato com a verdade que está 

contida. Temos que nos ajustar à sua fala, aos seus modos. A obra não se 

compromete em oferecer respostas ou uma compreensão simples, mas busca 

apenas fluir em sua capacidade de transformar, de dialogar, construir um devir 

significativo com a verdade. Esta capacidade da obra não está no sentido direto 

da linguagem, e como podemos ver, está na sua transformação de significados e 

possibilidades. É como descreve Coutinho sobre a arte literária de Guimarães, 

sua escrita não obedece a uma lógica descritiva de linguagem científica.  

A variedade de significados potenciais que uma palavra contém é 
o que caracteriza a linguagem poética. A linguagem científica é 
exclusivamente denotativa, enquanto a poética é basicamente 
conotativa. Na linguagem científica, a palavra não existe por si só; 
é apenas um instrumento para a comunicação que deve ser o 
mais objetivo possível. (...) Na linguagem poética, a palavra não é 
um meio, mas um fim em si mesmo. Ela deve transcender o 



84 

 

conceito sugerindo muito mais do que basicamente significa. 
(COUTINHO, 1991, p. 204). 

 

 Coutinho (1991), ao analisar a obra de Guimarães percebe que o autor 

altera o significado conceitual das palavras para que elas chamem atenção do 

leitor, tão acostumado com a palavra corrente. Amoldar-se ao significado da obra, 

buscar seu sentido selvagem, como descreve Guimarães (1965), ou seja, isto 

significa estar aberto ao verdadeiro significado da obra. O próprio Guimarães 

escreve em carta à sua tradutora norte-americana Harriet de Onís. 

Quando a gente repete, muitas vezes, uma palavra, ela se 
desprende de seu significado – isto é, perde a sua 
“domesticidade”, volta a ser “selvagem” - passando a ser, para 
nós, para quem a diz tão repetida, um estranho “objeto” sonoro. 
(ROSA, 09/02/1965). 

 

 O autor cria possibilidades dentro do próprio sistema da língua, tais 

possibilidades estão latentes em um devir e só irão produzir significados por meio 

do contato que faz com o leitor atento. É como se a leitura do conto fosse feita 

repetidas vezes, até se tornar estranha ao leitor. Porém, no conto ora estudado, 

este “estranhamento linguístico” ocorre desde as primeiras palavras, “Hum? Eh-

eh... É. Nhor sim. Ã-hã, quer entrar, pode entrar... Hum, hum” (ROSA, 1985, p. 

160).  

 Os impulsos miméticos causam o estranhamento na obra, geram uma 

confusão e desacerto no momento em que as palavras, compondo a história do 

conto, estabelecem contato com o leitor. O encontro que o narrador faz com a 

onça Maria-Maria é um destes estranhamentos. Para Adorno (2004, p. 152) estes 

impulsos carregam a aparência na arte, isso porque o encontro não revela, ou 

seja, ele não descreve um encontro amoroso simples, mas nos amolda ao caráter 

construtivo de resolução de seus enigmas. A obra sempre tem mais para dizer, 

para significar seu devir, ela não pretende oferecer um significado pronto para seu 

leitor, ou mesmo indica o caminho para revelação aquilo que está oculto, mas 

sempre está fechada, porém pronta para dialogar com seu leitor. 

 Coutinho (1991) analisa que as palavras alcançam seu verdadeiro 

significado após o poeta lapidá-la, buscar no estranhamento original da própria 

palavra, falada e escrita, sua expressividade original. O uso corrente de uma 

palavra lida sem a devida atenção faz com que o leitor acabe por se desligar de 



85 

 

seu significado e sentido original e, portanto, este significado passa a ser apenas 

um conceito.  

O processo de evolução da linguagem tem demonstrado que as 
palavras começam sendo poéticas, e acabam como puros 
conceitos. Quando os significados poéticos das palavras, após 
serem revelados pelos artistas, entram no âmbito da linguagem 
corrente, eles se desgastam com o uso e tornam-se puros 
significados conceituais. A missão do poeta é, então, revitalizar a 
palavra, fazê-la recobrar a sua expressividade originária. 
(COUTINHO, 1991, p. 204). 

 

 A linguagem fala ao individual, mas não expressa somente aquilo que é 

apresentado ao leitor, vai mais longe, amplia nossos sentidos em relação as 

descrições do texto. O escritor não inventa palavras, conforme destaca Coutinho 

(1991, 204), não cria uma nova língua, mas explora as possibilidades latentes 

dentro do sistema linguístico, ele confere existência a algo completamente 

existente em potencial. Quando no conto o narrador confere movimento ao pulo 

da onça - “É um pulo e um despulo. Orelha dela repinica, cataca, um estalinho, 

feito chuva de pedra” (ROSA, 1985, p. 167), ele não só opera por meio do signo 

que constrói, desconstrói e reconstrói pelo sentido da palavra, mas também opera 

pela reflexão que causa nos momentos da leitura. Das palavras puras, lapida 

novos sentidos e sentimentos no leitor. Muitas vezes, uma única palavra pode 

explodir em significados. O efeito de “despulo” sugere numa interpretação 

particular, que a onça está pronta para um novo pulo, ela pula de volta para 

novamente pular. As orelhas da onça repinicam, ou seja, elas têm movimento 

quando estão próximas de quem vai atacar, quando o animal está atento. A 

palavra “repinica” ainda é repetida com um sentido aproximado no conto O recado 

do morro em No Urubuquaquá, no Pinhém – “Ah, quem batia, sabia: tantoava em 

repique e repinico, muito claro no bimbalho” (ROSA, 2001, p. 50). A palavra dá 

sentido de proximidade, dá apoio ao ritmo do badalar do sino, já com a onça o 

efeito é misterioso, perigoso e serve de alerta para aquele que será surpreendido 

por ela. 

 Os impulsos miméticos ainda podem ser encontrados no próprio 

Guimarães enquanto escritor, na narrativa do conto por meio de seu personagem, 

como também no próprio leitor da obra.  



86 

 

Primeira que eu vi e não matei, foi Maria-Maria. Dormi no mato, 
aqui mesmo perto, na beira de um foguinho que eu fiz. De 
madrugada, eu tava dormindo. Ela veio. Ela me acordou, tava me 
cheirando. Vi aqueles olhos bonitos, olho amarelo, com as 
pintinhas pretas bubuiando bom, adonde aquela luz... Aí eu fingi 
que tava morto, podia fazer nada não. Ela me cheirou, cheira 
cheirando, pata suspendida, pensei que tava percurando meu 
pescoço. Urucuera piou, sapo tava, tava, bichos do mato, aí eu 
escutando, toda a vida... Mexi não. Era um lugar fofo prazível, eu 
deitado no alecrinzinho. Fogo tinha apagado, mas ainda quentava 
calor de borralho. (ROSA, 1985, p. 173-174).  

 

 Na descrição feita pelo narrador podemos perceber o conforto e a 

intimidade que descreve o encontro com a onça Maria-Maria. Na vigília do sono, 

quando estamos em estado mais frágil nos encontramos na intimidade de nosso 

ser. O impulso mimético salta no instante em que o autor descreve o estado do 

narrador, no leito de um “alecrinzinho prazível”, este fato retorna para o estado de 

natureza o qual um dia o indivíduo pertenceu. Um estado em que o ser humano 

convivia de forma harmoniosa com a natureza escutava os “bichos do mato e toda 

a vida”. Este sentimento é compartilhado com o leitor que atrai para si a sensação 

que é compartilhada pelo narrador. Os impulsos miméticos carregam a forma 

estética como experiência individual humana e buscam alcançar a universalidade 

por meio do devir da obra e por isso as formas estéticas se tornam tão 

perceptíveis.   

(...) a objetivação da expressão, que coincide com a arte, 
necessita do sujeito que a produz e a explora (dito de forma 
burguesa) suas próprias emoções miméticas. A arte é expressiva 
quando fala, mediando subjetivamente, algo objetivo: a tristeza, a 
energia, o desejo. A expressão é o rosto lamentoso das obras. As 
obras mostram este rosto a quem responde ao seu olhar (...)46. 
(ADORNO, 2004, p. 153).     

 

 O leitor amolda-se às narrativas, experimenta algo em particular que pode 

ser experienciado por aquele que entra em contato com a obra. A obra guardará 

estes momentos que irão ultrapassar seu tempo e podem alcançar também no 

futuro a sua possibilidade interpretativa. Guimarães com grande maestria explora 

                                            
46 (...) la objetivación de la expresión, que coincide con el arte, necesita del sujeto que la produce y 
explota (dicho a la manera burguesa) sus propias emociones miméticas. El arte es expresivo 
donde desde él habla, mediado subjetivamente, algo objetivo: la tristeza, la energia, el anhelo. La 
expresión es el rostro lamentoso de las obras. Las obras muestran este rostro a quien responde a 
su mirada (...).      



87 

 

essa possibilidade da obra, sua dinâmica é induzir o leitor ao processo de 

reflexão, de comunhão artística.   

(...) a linguagem corrente era incapaz de representar a realidade 
em sua dinâmica e seus estratos mais profundos por achar-se 
cristalizada em uma série de clichês e fórmulas feitas, que só 
transmitiam “rotinas e não ideias” Guimarães Rosa rompe 
peremptoriamente com o automatismo dessa linguagem, e, ao 
explorar as diversas possibilidades latentes no signo linguístico, o 
“ileso gume do vocábulo pouco visto e menos ainda ouvido”, 
constrói narrativas de maneira altamente poética, penetrando 
através das aparências até o miolo das coisas, e induzindo o leitor 
a um processo de reflexão que é só a verdadeira arte tem poder 
de propiciar. (COUTINHO, 1991, p. 13).   

  

 Um apontamento interessante feito por Calobrezi (2001) está no momento 

em que o narrador busca significar o sentimento que desenvolve pela onça Maria-

Maria. Onça que, segundo estudos de Calobrezi (2001, p. 63) desempenha no 

narrador um sentimento confuso, ora sexual ora maternal. A autora percebe que o 

contato do mestiço com a onça é de completa entrega. O mestiço abandona-se, 

entrega-se ao outro quando percebe seu reflexo nos olhos do felino, como se o 

olhar do outro fosse a sustentação do seu próprio olhar, ou mesmo a procura pela 

afirmação de que seriam da mesma espécie. Outra relação interessante feita por 

Calobrezi é a relação afetuosa que o onceiro diz sentir pela mãe, que 

curiosamente tem o mesmo nome que o mestiço deu a sua onça preferida Maria-

Maria, “Mãe minha chamava Mar’Iara Maria, bugra. (...) Mãe boa, bonita, me dava 

comida, me dava de comer muito bom, muito, montão” (ROSA, 1985, p. 180). Tal 

relação é percebida como um ato incestuoso na visão freudiana47 apontado por 

Calobrezi.   

A fixação materna sugere certa propensão incestuosa da parte 
dele. Desloca seu sentimento (socialmente proibido) pela mãe – 
seu exclusivo objeto de amor desde a infância – para a onça 
Maria-Maria, a qual curiosamente chama pelo nome da outra: 
Mar’Iara Maria – um misto de tupi e português, cuja decomposição 
admite que seja interpretado como “Senhora Maria-Maria” ou 
“Dona Maria-Maria”, em que “é perfeitamente legível o nome de 
Maria-ra/Maria”. (CALOBREZI, 2001, p. 62-63).      

                                            
47 Edna Tarabori Calobrezi, no livro Morte e Alteridade em Estas Estórias faz um estudo minucioso 
dos contos póstumos publicados no livro Estas Estórias. Calobrezi analisa os contos de 
Guimarães levando em consideração os temas da alteridade e da morte. Apoiando-se na 
psicanálise de Freud encontra nos personagens as manifestações conscientes e inconscientes do 
jogo e do enigma, aspectos fundamentais que mantém o leitor encantado, capturado pela 
comunhão com a obra.   



88 

 

  

 O não-idêntico na arte, ou seja, aquilo que a arte busca expressar e não o 

faz de modo explícito mas de modo dialógico com seu interlocutor, se manifesta 

no conto no momento em que há uma adaptação do leitor à obra proporcionando 

ao mesmo a possibilidade de decifrar seu enigma. O impulso mimético, imanente 

à obra, não está expresso abertamente, mas está, como o próprio Guimarães diz, 

“oculto sob montanhas de cinzas” (ROSA, 1991, p. 83). O papel do escritor é 

limpá-lo, trazer para perto do leitor seu sentido e encontrar nele o significado 

verdadeiro da obra. É trazer ou mesmo devolver a conotação emocional que 

carrega a palavra, como aponta Coutinho (1991, p. 204). Em uma obra onde há 

palavras acostumadas, significados impressos de modo descuidado, resultados 

esperados ou mesmo palavras correntes no vocábulo sem a atenção para seu 

significado, acabam se desviando da autonomia do raciocínio.  

“(...) o que chamamos hoje linguagem corrente é um monstro 
morto. A língua serve para expressar ideias, mas a linguagem 
corrente expressa apenas clichês e não ideias” (ROSA, 1991, p. 
88).  

 

 Os impulsos não podem ser direcionados pelo autor, mas devem ser 

sentidos pelo leitor da obra. O conto repousa na possibilidade interpretativa, seus 

impulsos miméticos podem ser experimentados caso o leitor esteja aberto à sua 

narrativa, como um abandonar-se à obra, no entendimento de Adorno (2003, p. 

68). A obra convida o leitor a partilhar de seu mundo, repleto de significado e 

emoções, em que animais, plantas, pessoas coexistem, onde os elementos 

regionais se tornam universais. Será na obra que encontraremos a transformação, 

os absurdos e a criação, afinal, como descreve Guimarães, “a vida, a morte, tudo 

é, no fundo paradoxo. Os paradoxos existem para que ainda se possa exprimir 

algo para o qual não existem palavras” (ROSA, 1991, p. 68). Neste mundo de 

imagens, sons e significados é possível encontrar um homem que se transforma 

em onça, um felino que sente vergonha quando erra a presa, onça que pensa 

racionalmente em suas ações, onças com nomes e sentimentos. Estes são 

alguns dos absurdos em Guimarães Rosa, humanizar a natureza ou deixar-se 

levar por ela, é o despertar da consciência, como pontua o próprio Guimarães, 

“como escritor, não posso seguir a receita de Hollywood, segundo a qual é 



89 

 

preciso sempre orientar-se pelo limite mais baixo do entendimento” (ROSA, 1991, 

p. 86). Um despertar que busca encontrar a verdade e a autonomia da arte 

decifrando seus enigmas.  

 Como visto anteriormente os impulsos miméticos mantêm relação com a 

produção de sentidos da obra por meio do não-idêntico. Estes impulsos também 

dialogam com a refração estética, uma vez que esta se manifesta na obra por 

meio da não-comunicação do objeto. A comunicação da obra com seu interlocutor 

se faz pela refração.     

 A refração estética é a relação existente entre a arte e sociedade. Essa 

relação proporciona à arte autonomia e liberdade.    

(...) o teor [Gehalt] de um poema não é a mera expressão de 
emoções e experiências individuais. Pelo contrário, estas só se 
tornam artísticas quando, justamente em virtude da especificação 
que adquirem ao ganhar forma estética, conquistam sua 
participação no universal. (...) o mergulho no individuado eleva o 
poema lírico ao universal por tornar manifesto algo de não 
distorcido, de não captado, de ainda não subsumido, anunciando 
desse modo, por antecipação, algo de um estado em que nenhum 
universal ruim, ou seja, no fundo algo particular, acorrente o outro, 
o universal humano. (ADORNO, 2003, p. 66).     

 

 A partir deste entendimento a arte também apresenta o teor social que 

carrega em si. A sociedade tomada como contraditória aparecerá na obra como 

um todo social, como esclarece Adorno (2003, p. 67). Porém, como adverte o 

autor, os conceitos devem ser trazidos para a obra amparados pela análise 

imanente proporcionada pela filosofia, devem surgir da própria intuição que se faz 

da obra. No conto esta refração estética pode ser percebida nas histórias das 

mortes que o narrador causa ou provoca.  

 As mortes que aparecem nos trechos iniciais do conto, provocadas por 

doença - morreram “macios de doença” e os apelos à “verdade” que conta o 

narrador, preserva outra história e outra intenção do narrador. 

Veredeiro morreu, mulher dele, as filhas, menino pequeno. Morreu 
tudo de doença. De verdade. Tou falando verdade!... (...) 
Veredeiro seo Rauremiro, bom homem, mas chamava a gente por 
assovio, feito cachorro. Sou cachorro, sou? Seo Rauremiro falava: 
— “Entra em quarto da gente não, fica pra lá, tu é bugre...” Seo 
Rauremiro conversava com preto Tiodoro, proseava. Me dava 
comida, mas não conversava comigo não. Saí de lá com uma 
raiva, mas raiva, de todos: de seo Rauremiro, mulher dele, as 
filhas, menino pequeno... (...) 



90 

 

Eh, despois, não sei, não: acordei — eu tava na casa do 
veredeiro, era de manhã cedinho. Eu tava em barro de sangue, 
unhas todas vermelhas de sangue. Veredeiro tava mordido morto, 
mulher do veredeiro, as filhas, menino pequeno... (...) (ROSA, 
1985, p. 166; 192; 196).  

 

 A nova comunicação que se estabelece a partir desta narrativa pode ser 

entendida como um momento de transformação de produção de significados na 

obra. É como se um feixe de luz atravessasse o trecho acima iluminando o que 

antes estava obscurecido, refratando assim uma multiplicidade possível de 

significados. Em uma visão particular, o narrador sente raiva daqueles que um dia 

o desprezaram, o preconceito sentido principalmente pelos homens brancos, gera 

motivos para desencadear uma série de mortes. A maior tristeza sofrida por ele é 

a solidão, provocada também pela sociedade que o marginaliza. É possível ter 

esta compreensão a partir de diversos trechos como já analisado acima.  

Aquele Pedro Pampolino disse que eu não prestava. Tiaguim falou 
que eu era mole, mole, membeca. Matei montão de onça. Nhô 
Nhuão Guede trouxe eu pr’aqui, ninguém não queria me deixar 
trabalhar junto com outros... Por causa que eu não prestava. Só 
ficar aqui sozinho, o tempo todo. Prestava mesmo não, sabia 
trabalhar direito não, não gostava. Sabia só matar onça. Ah, não 
devia! Ninguém não queria me ver, gostavam de mim não, todo o 
mundo me xingando. Maria-Maria veio, veio. Então eu ia matar 
Maria-Maria? Como é que eu podia? Podia matar onça nenhuma 
não, onça parente meu, tava triste de ter matado... (ROSA, 1985, 
p. 187). 

 

 Determinar o conteúdo estético, ou seja, sua refração estética, “requer, 

sem dúvida, não só o saber da obra de arte por dentro, como também o da 

sociedade fora dela” (ADORNO, 2003, p. 68). Neste sentido, ao analisar o conto 

de Guimarães devemos ter o cuidado necessário para que a análise seja feita a 

partir dos elementos sociais que a obra nos proporciona quando tomamos contato 

com ela. E o que temos no conto é um homem solitário, que devido ao 

preconceito que sofre nos grupos sociais brancos ou mesmo indígenas, 

preconceitos ainda existentes em nossa sociedade atual, reage com violência 

após perceber-se diferente das pessoas com quem já conviveu. Mesmo 

consciente dos preconceitos que sofre o narrador parece se reconhecer como 

indígena por guardar boas lembranças de quando convivia com a mãe. E será a 

onça Maria-Maria, reflexo da lembrança da mãe, que o impedirá de matar onças. 



91 

 

“Mãe minha bugra, boa, boa pra mim, mesmo que onça com os filhotes delas, 

jaguaraím” (ROSA, 1985, p. 186). Demonstra em diversos trechos seu 

arrependimento por ter matado onças, “Oh ho! Oh ho! Tou amaldiçoando, tou 

desgraçando, porque matei tanta onça, por que é que eu fiz isso?!” (ROSA, 1985, 

p.169). 

 Seus traços indígenas podem ser notados nos momentos em que expõe, 

por exemplo, sua preferência de dormir em rede, a cura pelas ervas encontradas 

no mato, sua mudança de local quando a comida acaba, seus rituais míticos, as 

trocas que propõe ao visitante, e ainda se expressa utilizando a mistura da língua 

tupi com a linguagem arcaica, como visto anteriormente.   

Macuncôzo vai virando onça à medida que vai conversando; ele 
vai virando onça na língua. A linguagem dele vai se oncisando, o 
que é indicado pela invasão progressiva de seu discurso por 
palavras, frases, interjeições em tupi-guarani, como se sua fala 
fosse se desencapando, desnudando suas raízes tupi; no final, ela 
vira um grunhido de onça – a raiz funde-se com o chão. 
(CASTRO, 2008, p. 247). 

 

 O processo de transformação de identidade leva-o a delirar com palavras 

e pensamentos. A construção da narrativa é feita em torno da onça, intitulada 

parente do narrador. Para além das atitudes e demonstrações de afetividade para 

com as onças locais, o narrador elege seus parentes, “parente meu é onça- preta 

e a pintada...” (ROSA, 1985, p. 175). Segundo Galvão (2008, p. 21), as onças 

guardam essa importância para o narrador devido à sua figura mítica do Jaguar 

solar associado ao sol e ao fogo. Os habitantes da América formaram uma cultura 

milenar e muitos povos originários tinham uma relação muito próxima com felinos, 

incluindo-os em lendárias histórias sagradas, relacionando-os com homens e 

divindades. Na região do atual México, pode-se atualmente visualizar o culto ao 

jaguar, que, segundo Galvão (2008, p. 12), representa uma figura antropomórfica 

do povo-jaguar.  

As representações em pedras mostram umas figuras 
antropomórficas, cujos rostos misturam aos humanos os traços 
felinos: boca arreganhada, caninos salientes, olhos repuxados, 
nariz achatado e sobrancelhas flamíferas. Esse povo tem no 
jaguar o seu ancestral; nasceram da cópula entre uma mulher e 
um jaguar, de que resultou um bebê-jaguar” (GALVÃO, 2008, p. 
12).    

 



92 

 

 O tio, revelado irmão da mãe do narrador, é visto como uma figura 

paterna na cultura indígena. “Jaguaretê tio meu, irmão de minha mãe, tutira... 

Meus parentes! Meus parentes!” (ROSA, 1985, p. 182). O processo de não-

comunicação do conto se revela no momento da refração. As palavras revelam a 

verdade estética, ou seja, neste trecho acima, o narrador descreve que o irmão da 

mãe “tutira” é classificatório, pois como aponta Galvão (2008, p. 21), o parentesco 

tupi é matrilinear em que tutira significa tio irmão da mãe. Este fato representa no 

conto a identidade tupi em que os tios irmãos da mãe são como os pais. E ainda, 

o conto apresenta no próprio título esta indicação em que o tio do narrador é o 

Iauaretê. Segundo Galvão, “O sufixo oposto a –etê é –rana, ou seja, à maneira 

de, que parece verdadeiro mas não é.” (GALVÃO, 2008, p.19), e podemos dizer 

que Iauara (onça em tupi) + eítê (verdadeiro), significaria “onça verdadeira”, 

segundo estudos sobre o Nhêengatu (MIRANDA, 1942, p. 33;96)48. Outro estudo 

interessante e que vale mencionar, a título de futura pesquisa, é o fato de o 

narrador perceber-se como onça, mas também como indígena que mata pessoas. 

Este comportamento lembra, segundo Viveiros de Castro (2008, p. 128), o devir-

animal de um índio, e mesmo um mestiço que vira índio. Um processo 

antropofágico em que o narrador se torna um jaguar como se fosse um ritual, ou 

seja, ele mata o jaguar para se tornar um deles. Os espíritos destas onças 

acabam acompanhando o narrador e assim ele mesmo se vê como uma onça, 

parente de todas elas.  

A presença mais poderosa do indígena na literatura brasileira 
talvez seja esse personagem de “Meu tio, o Iauaretê”, uma história 
sobre o que acontece quando alguém vira índio, mas que vira 
onça. Exagerando retoricamente, direi que o único índio de 
verdade que jamais apareceu na literatura brasileira foi esse 
mestiço de branco e índia de nome africanado, Macuncôzo. Um 
índio-onça traidor de seu povo-onça, como tantos índios que os 
brancos transformaram em predadores de índio. Ao mesmo 
tempo, o onceiro vive um remorso brutal, que o faz ser atraído, 
seduzido pelas onças, até virar onça ele próprio. O traidor atraído. 
Essa é uma história de índio. (CASTRO, 2008, p. 248).  

 

                                            
48 Os estudos sobre a língua tupi e Nhêengatu podem ser encontrados na Biblioteca Digital Curt 

Nimuendaju, incluindo estudos realizados por Vicente Chermont de Miranda em 1942 devidamente 

referenciados no final deste trabalho.  



93 

 

 Em outros estudos, seguindo os escritos de Viveiros de Castro há ainda a 

possibilidade do conto ser visualizado numa perspectiva decolonial, ou seja, o 

narrador busca reestabelecer, dentro do sertão dos gerais, a natureza que fora 

invadida pelo homem branco colonizador. Estes estudos podem explorar 

profundamente todas as falas, intenções e perspectivas do conto e da época em 

que fora escrito, mapeando assim as possibilidades de uma obra autêntica como 

a de Guimarães Rosa.    

 A obra como um todo constitui o que Adorno chama de mônada (2004, p. 

240), um centro de força que está fechado em si, mas que representa o que está 

fora dele, como visto anteriormente. A mônada está fechada, não possui janelas 

para imposições que estão fora dela, como o próprio Adorno aponta (2004, p. 

240), mas também se revela para além da própria mônada, pois “o caráter 

monadológico é transcendente a elas (ADORNO, 2004, P. 20)49. Todo conto 

representa este centro de forças, bem como todas as características apontadas 

que constituem uma obra de arte autêntica. Em Adorno as obras carregam a 

verdade e revelam-se livres para constituírem-se em devir.  

 O conto Meu tio o Iauaretê deve ser visto como uma mônada, como um 

todo em que a cada página lida podemos vislumbrar os impulsos miméticos, a 

forma estética, a constelação e, sobretudo, o devir da obra. O conto, como visto, 

gera possibilidades de transcender o que está escrito, “a constituição 

monadológica das obras de arte remetem para além de si mesmas” (ADORNO, 

2004, p. 240), formando um todo da obra. Será a obra de arte que carregará a 

possibilidade de verdade estética, que refrata uma sociedade vista como 

contraditória em si mesma. A atividade literária, como o conto estudado, 

transforma um tipo de realidade que busca alcançar o que está encoberto na 

sociedade por meio de seu transformar constante, da sua redescoberta 

interpretativa contínua. A obra só pode ser autêntica se permite a possibilidade da 

análise imanente feita por meio da filosofia.  

Nenhuma obra de arte autêntica e nenhuma filosofia verdadeira 
jamais esgotaram seu sentido em si mesmas, em seu ser-em-si. 

                                            
49 (...) El caráter monadológico es transcendente a ellas (...). 



94 

 

Sempre estiveram relacionadas ao processo vital real da 
sociedade, do qual se separaram. (ADORNO, 1962, p. 4)50.      

 

 A arte comunica-se de modo particular sua vida e esta comunicação se 

transforma em possibilidade universal, qualquer tentativa de cristalizar seu 

conteúdo em conceitos está fadada ao fracasso e sua verdade acaba sendo 

perdida nesta tentativa. O conto de Guimarães dialoga com o leitor que faz 

emergir da análise imanente mecanismos dialógicos que oferecem condições 

para o leitor exercer um pensamento livre e uma reflexão filosófica sobre temas 

como a solidão, a linguagem, o simbolismo, entre outros temas que surgirão por 

meio da leitura e experiência do conto. Pelo uso da razão os indivíduos podem 

construir sua emancipação e sua liberdade pela obra de arte e para isso devem 

desnudarem-se à experiência artística. Nenhum leitor, como dirá Adorno (2017, p. 

77), cheio de compreensão poderá compreender uma obra de arte. Mas 

compreenderá se este leitor estiver aberto, atento à decifração de seus enigmas, 

à verdade da obra que está desvinculada do artista que a compôs. Tal obra não 

emitirá juízos, e não pertence aos desejos do artista. Ela elabora uma 

racionalidade que será experimentada pelo leitor numa dimensão que transita no 

tempo e espaço num possível aberto, sempre.  

 E, portanto, como aponta Adorno (2003, p. 78), somente a filosofia é 

capaz de trazer à tona a verdade contida no enigma das obras de arte autênticas. 

Porém, como já discutido, a filosofia não detém a verdade absoluta e fechada 

deste saber, mas proporciona ao objeto a oportunidade de esclarecer, de expor, 

de dialogar com seu interlocutor proporcionado assim o desejo de liberdade, tanto 

da expressividade da obra quanto do pensamento de quem a contata.  

 

 

4- Considerações finais 

 

 

                                            
50 Ninguna auténtica obra de arte, ninguna verdadeira filosofía se ha agotado nunca – ha agotado 
nunca su ser-en-sí – en sí misma. Siempre han estado en relación con el real proceso vital de la 
sociedad de la que se desprendieron.    



95 

 

 Este trabalho buscou analisar a obra de arte literária de Guimarães Rosa 

– Meu tio o Iauaretê, iluminada pela leitura da principal obra de Theodor Adorno – 

Teoria Estética. A contribuição de Adorno para o entendimento de uma obra de 

arte, em especial o conto ora estudado, está no aprofundamento da análise que o 

autor faz buscando demonstrar que uma obra de arte autêntica se constitui em 

sua liberdade e carrega em si um conjunto de fatores sociais e que atravessam o 

tempo num constante devir interpretativo. A obra, por ser histórica, carrega em si 

a verdade e a possibilidade de revelar seus enigmas. A liberdade permitirá que a 

obra fale ao leitor visando a possibilidade crítica e dialógica, numa “conversa” que 

busque uma reflexão apurada e profunda do pensamento humano. A maneira 

como Adorno percebe uma obra de arte, bem como os conceitos aqui 

trabalhados, não pretendem ser um fim último da obra apontando maneiras de 

constituir ou perceber nela seu caráter autônomo. O trabalho se preocupa em 

indicar como o sujeito pode encontrar a verdade estética de um objeto artístico e 

como pode dialogar com ele a fim de resolver seus enigmas.  

 Apesar de Adorno, nas primeiras páginas de seu livro, parecer 

desacreditar na liberdade da arte, relatando sua incerteza numa sociedade que se 

torna menos humana, ele parece recobrar sua esperança à medida que escreve, 

pois, a arte autêntica pode surgir sempre que a necessidade da arte for sua não-

necessidade, ou seja, quando ela for percebida livremente pelo autor, sem que 

este procure fundamentos ou atrele conceitos externos para explicá-la. A 

liberdade não é pré-determinada, a arte também não. A maior preocupação do 

autor é com a sistematização que ronda o objeto artístico, pois para ele a obra é 

viva e se movimenta, não pode sofrer um enquadramento que limita seu 

movimento na história. Adorno agarra-se à análise filosófica para livrar a obra da 

tendência sistêmica que tende a enquadrá-la. Com a filosofia o objeto artístico 

pode se entrelaçar às experiências na história social e fornecer ao sujeito o 

contato com seu conteúdo de verdade. Um conteúdo que vai além de seu próprio 

significado e alcança o efetivo exercício do pensamento filosófico. 

 O diálogo entre a Teoria Estética de Theodor Adorno e o conto de 

Guimarães Rosa nos permitiu perceber a relação existente entre objeto artístico e 

sujeito. Este contato transmite ao leitor a experiência enigmática de uma obra 

literária. No conto o enigma se apresenta por meio da linguagem do onceiro, por 



96 

 

meio dela o narrador e a obra nos convidam à experiência construtiva, à forma 

estética, de pensar e sentir o ser humano nos limites do sentimento de solidão. 

Seu narrar é como um pedido para obter companhia ou mesmo um refúgio do 

estado solitário que se encontra. Em um local isolado do sertão, o narrador pode 

aprimorar suas habilidades ou se perder nelas. E quanto mais narra ao visitante 

mais fornece ao leitor a revelação de suas intenções e cada vez mais o leitor se 

aproxima da verdade que o enigma propõe revelar. Mesmo ao falar abertamente, 

o conto atinge uma linguagem que produz uma forma expressiva de não-

identidade, ou seja, uma linguagem que não pode ser, a princípio, identificada. E 

será aqui que se insere a possibilidade filosófica de encontrar, no material 

artístico, a sua verdade que a princípio, está encoberta.  

 Ao tomar contato com a análise filosófica nós também experimentamos a 

refração estética, um processo de não-comunicação, que no conto está muito 

bem delineado pelas histórias narradas pelo personagem, como visto 

anteriormente. Abre-se um leque de possibilidades e o leitor experiencia novos e 

diferentes meios de conceber, por exemplo, a personalidade do narrador, ou 

mesmo suas intenções. A cada contato que o leitor faz com o conto este sofre um 

novo processo de libertação. Sua verdade não alcança a técnica, que tem por 

objetivo o domínio da forma estética, mas produz um novo significado no devir 

artístico. Sua liberdade flui em direção a novos encontros com interpretações que 

a arte não revelou e assim segue, construindo e reconstruindo-se, reinventando 

significados em cada contato com seu leitor.  

 Como visto, a obra de Guimarães guarda a verdade e a liberdade no seu 

interior, esta verdade significa o próprio exercício do pensamento. Algo que só 

uma obra autêntica pode proporcionar. A liberdade constitui, para Adorno e Rosa, 

o elemento primordial de uma obra de arte. Ela nos convida ao exercício do 

pensamento filosófico, ela nos instiga descobrir uma nova forma de conceber a 

linguagem, fugir dos diferentes mecanismos de dominação e perceber que a obra 

diz, mas diz de uma maneira diferente. Ela busca no sujeito a cumplicidade para 

transformar a maneira como a arte é compreendida.  

 E assim transcende espaço e tempo, flui como o rio de Quintana e 

transborda em significados como os contos de Rosa. Não há como sair ileso de 

qualquer contato que fazemos, a arte se transforma e transforma o sujeito, nos 



97 

 

retira do comodismo caricaturado da verdade e nos coloca no caminho da 

história. Na obscuridade do enigma incorremos no pensamento reflexivo que 

deflagra novos caminhos na busca por soluções diante dos mistérios que a obra 

expõe. Experimentar a autonomia da arte seria capturar o instante em que esta 

brilha em significados. No abandono de nossos interesses, a luz da verdade 

surge. Uma luz que aflige, que perturba. Quanto mais próximas de sua 

autonomia, mais se tornam cruéis, descreve Adorno. Essa travessia, longa e 

tortuosa, é a possibilidade que o sujeito encontra para vivenciar a liberdade, 

significado de autonomia e pensamento crítico. A esperança do devir da obra, que 

mesmo adormecida, é esperar pelo diálogo com seu leitor. Diálogos, como diz 

Guimarães, que são como aventuras, aventuras que não têm tempo, não têm 

princípio e tampouco fim.  

 

 

5-  Referências 

 

 

ADORNO, Theodor; HORKHEIMER, Max. Dialética do Esclarecimento. 

Tradução de Guido Antônio de Almeida. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2006. 

ADORNO, Theodor W. Teoria estética. Tradução de Artur Morão. Lisboa: 

Edições 70, 2008. 

_______, Teoría Estética. Traducción de Jorge Navarro Pérez. Madrid, Espanha: 

Editora Akal, 2004. 

_______, Notas de Literatura. Tradução de Celeste Aída Galeão e Idalina 

Azevedo da Silva. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1991.    

_______, Notas de literatura I. Tradução de Jorge Almeida. São Paulo: Editora 

34, 2003.   

_______. Dialética negativa. Tradução de Marco Antonio Casanova; revisão 

técnica Eduardo Soares Neves Silva. Rio de Janeiro: Jorge Zahar ed., 2009. 

_______. Indústria Cultural e Sociedade. Tradução de Augustin Wernet e Jorge 

Mattos Brito de Almeida. São Paulo: Paz e Terra ed., 2009.  

_______. Prismas. La Crítica de la Cultura y la Sociedad. Traducción de 

Manuel Sacristán. Barcelona, Espanha: Ediciones Ariel, 1962. 



98 

 

_______. A Arte e as Artes e Primeira Introdução à Teoria Estética. Tradução 

de Rodrigo Duarte. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2017.      

______. Palestra sobre lírica e sociedade. In. Notas de Literatura. Tradução de 

Jorge de Almeida. São Paulo: Editora 34, 2003.     

ARAUJO, Adriana de Fátima. Uma pesquisa sobre “Meu tio o Iauaretê” de 

Guimarães Rosa: passos iniciais. Revista de Letras, Brasília, nov. 2008. n. 2. v.1. 

Disponível em: < https://portalrevistas.ucb.br/index.php/RL/article/view/854/823>. 

Acesso em: 17 nov. 2019.  

ASSIS, Gustavo Oliveira Alfaix. Em busca do som. São Paulo: Unesp, 2011.  

BARROS, Manoel. O Livro das Ignorãças. 12. ed. São Paulo: Record, 2006. 

_______. O Guardador de águas. 4. ed. São Paulo: Record, 2004.  

BAUMGARTEN, Alexander Gottlieb. Estética. A lógica da arte e do poema. 

Tradução de Miriam Sutter Medeiros. Petrópolis, RJ: Vozes, 1993. 

BENJAMIN, Walter. Origem do drama barroco alemão. Tradução de Sérgio 

Paulo Rouanet. São Paulo: Editora Brasiliense, 1984. 

BOLLE, Willi. grandesertão.br – o romance de formação do Brasil. São Paulo: 

Duas Cidades/Ed. 34, 2004 (Col. Espírito Critico). 

BOSSI, Alfredo. História Concisa da Literatura Brasileira. São Paulo: Editora 

Cultrix, 1975. 

______, O conto brasileiro Contemporâneo. 16. ed. São Paulo: Editora Cultrix, 

2015. 

BOTTON, Alexandre Mariotto. Notas sobre o Ensaio em Theodor W. Adorno. 

Graphos. João Pessoa, vol 13, n. 1, p. 89-98, jun 2011.   

BUCK-MORSS, S. Origen de la dialéctica negativa: Theodor w. Adorno, 

Walter Benjamin y el Instituto de Frankfurt. México: Siglo veintiuno editores, 

1981. 

CALOBREZI. Edna Taraboli. Morte e alteridade em Estas estórias. São Paulo: 

Editora Universidade de São Paulo, 2001. (Col. Ensaios de Cultura). 

CAMPOS. Haroldo de. A linguagem do Iauaretê. In: Metalinguagem e outras 

metas. 4º Edição. São Paulo: Ed. Perspectiva, 2006. 

CANDIDO. Antônio. A formação da literatura brasileira: momentos decisivos. 

Belo Horizonte: Editora Itatiaia, 2000.   



99 

 

_____. Literatura e sociedade: estudos de teoria e história literária. 2ªed. São 
Paulo: Companhia Editora Nacional, 1967. 
 
_____. O homem dos avessos. In: COUTINHO, Eduardo (Org.). Guimarães 

Rosa. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1983. p. 294-309. (Coleção Fortuna 

Crítica). n. 6. 

CASTRO, Viveiros de. Encontros. Renato Sztutman (org). Rio de Janeiro: Beco 

do Azougue, 2008.  

_____. Araweté os deuses canibais. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1986. 

COUTINHO, Eduardo (org). Guimarães Rosa/Seleção de textos. 2º ed. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 1991. 579 p., vol 6 (coleção Fortuna Crítica).  

COUTO, Mia. Nas pegadas de Rosa. Scripta: literatura, Belo Horizonte, v.2, n.3, 

p.11-13, jul/dez,1998. 

COVIZZI, Lenira Marques. O insólito em Guimarães e Borges. São Paulo: 

Editora Ática, 1978. (Coleção ensaios). n. 49. 

COELHO, Nelly Novaes. Guimarães Rosa e o “Homo Ludens”. In: COUTINHO, 

Eduardo (Org.). Guimarães Rosa. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1991. p. 

256-263. (Coleção Fortuna Crítica). n. 6. 

DUARTE, Lélia Parreira (org), et al. Veredas de Rosa. Belo Horizonte: Editora 

PUC Minas, 2000.  

E.E. CUMMINGS. 40 Poem(a)s. Tradução Augusto de Campos.  1º ed. São 

Paulo: Editora Brasiliense, 1986.  

FERES, José Sabino. Ensaios de Karl Phillip Moritz: linguagem, arte, filosofia 

(seleção, introdução, tradução e notas). 2009. 142 pág. Dissertação (Mestrado em 

Filosofia) Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de 

São Paulo, São Paulo, 2009.   

FREITAS, Verlaine. Alteridade e Transcendência: a dialética da arte moderna em 

Theodor Adorno. In: DUARTE, Rodrigo; FIGUEIREDO, Virgínia; KANGUSSU, 

Imaculada. Theoria Aesthetica. Em comemoração ao centenário de Theodor W. 

Adorno. Porto Alegre: Escritos, 2005. 

______. Adorno e a arte contemporânea. Rio de Janeiro: Ed. Zahar, 2003. 

GALVÃO, Walnice Nogueira. As formas do falso: Um estudo sobre a 

ambiguidade em Grande sertão: veredas. São Paulo: Editora Perspectiva, 1978. 

(Coleção Debates).  

______. Mitológica Rosiana. São Paulo: Editora Ática, 1978.  



100 

 

______. Guimarães Rosa. São Paulo: Publifolha, 2000. (Coleção Folha explica). 

______. Mínima mímica: ensaios sobre Guimarães Rosa. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2008 

GAGNEBIN, Jeanne-Marie. Do Conceito de Mímesis no Pensamento de Adorno e 

Benjamin. Perspectivas. São Paulo, p. 67-86. 1993. 

GERSEN, Bernardo. Veredas no Grande Sertão. In: COUTINHO, Eduardo (org). 

Guimarães Rosa/Seleção de textos. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1991. 

(Coleção Fortuna crítica, v. 6).    

GOMBRICH, E.H. A História da Arte. Rio de Janeiro: Guanabara S.A, 1988. 

GUELL, Xavier. Antoni Gaudí. 1º ed. São Paulo: Martins Fontes, 1994. 

HAN, Byung-Chul. A Salvação do Belo. Tradução de Miguel Serras Pereira. 

Lisboa: Relógio D’Água editores, 2016.   

_______. Sociedade da Transparência. Tradução de Enio Paulo Giachini. 

Petrópolis – RJ: Editora Vozes, 2017. 

JIMENEZ, Marc. Para ler Adorno. Tradução de Roberto Ventura. Rio de Janeiro: 

Francisco Alves,1977. 

LORTIERZO, Tatiana H. P. Contornos do(in)visível: A redenção de Cam, 

racismo e estética na pintura brasileira do último Oitocentos. 2013. 306p. 

Dissertação de Mestrado (Antropologia Social) – Universidade de São Paulo, São 

Paulo, 2013.    

LORENZ, Günter. Diálogo com Guimarães Rosa. In: COUTINHO, Eduardo (org). 

Guimarães Rosa/Seleção de textos. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1991. 

(Coleção Fortuna crítica, v. 6).     

LEIBNIZ, G. W. La monadología. Traducción Antonio Zozaya. Biblioteca 

economica Filosófica: Madrid, 1889, Prep. VII. 

MEYER, Mônica Ângela de Azevedo. Ser-tão Natureza: A natureza em 

Guimarães Rosa. Agosto de 1998. 213p. Tese de doutorado. Instituto de Filosofia 

e Ciências Sociais, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, São Paulo, 

1998. 

_____. Ser-tão Natureza: A natureza em Guimarães Rosa. Belo Horizonte: Ed. 

UFMG, 2017.  

MIRANDA, Vicente Chermont de. Estudos sôbre o Nhêengatú. vol. LXIV. Rio de 

Janeiro: Imprensa Nacional, 1942. Disponível em: < 



101 

 

http://www.etnolinguistica.org/biblio:miranda-1944-nheengatu>Acesso em: 08. 

Jan. 2020. 

_____. Ser-tão Natureza. In: Veredas de Rosa. DUARTE, Lélia (org). et al. Belo 

Horizonte: Editora Puc Minas, 2000.   

MONTAÑES, José Ángel. A ‘nova’ Sagrada Família já faz sombra em Gaudí. El 

País, Barcelona, ago. 2019. Disponível em: 

https://brasil.elpais.com/brasil/2019/08/22/internacional/1566499987_429960.html. 

Acesso em: 09. jan. 2020. 

MUSSA, Alberto. Meu destino é ser onça. 2ª ed. Rio de Janeiro: Record, 2009. 

NEVES, Eduardo S. Filosofia e arte em Theodor W. Adorno: a categoria de 

constelação. 2006. Tese de doutorado (Doutorado em Filosofia) – Faculdade de 

Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo 

Horizonte, 2006.  

NOGUEIRA, Erich Soares. Vocalidade em Guimarães Rosa. 2014. 229 f. Tese 

de doutorado (Doutorado em Teoria e História Literária) – Instituto de Estudos de 

Linguagem, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2014.  

QUINTANA, Mario. Baú de espantos, Rio de Janeiro, Globo, 1986. 

RATES, Kleyton. O mel que outros faveiam – Guimarães Rosa e a 

Antropologia. 2009. 274 f. Dissertação de Mestrado (Mestrado em Antropologia 

Social) – Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2009.  

ROMERO, Sílvio. Cantos do fim do século. Rio de Janeiro, Typographia 

Fluminense, 1878.   

ROSA, João Guimarães. Meu Tio o Iauaretê. In: Estas estórias. 3º Ed. Rio de 

Janeiro: Nova Fronteira, 1985.  

______. Ave, palavra. 6ª ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2009. 

______. A terceira margem do rio. In: Ficção completa. Vol II. Rio de Janeiro: 

Nova Aguilar, 1994, p. 409-413.  

______. Grande sertão: veredas. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 1994, p. 3-875.  

______. Sagarana. São Paulo: Nova Fronteira, 1984.   

_____. João Guimarães Rosa: correspondência com seu tradutor italiano 

Edoardo Bizzarri. 2º ed. São Paulo: T. A. Queiroz; Instituto Cultural Ítalo-

Brasileiro, 1980. 

_____. Manuelzão e Miguilim. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2001. 



102 

 

_____. No Urubuquaquá, no Pinhém (Corpo de Baile). 9º ed. Rio de Janeiro: 

Nova Fronteira, 2001. 

RÓNAI, Paulo. Nota Introdutória. In Guimarães Rosa. Estas Estórias. 3ª. Ed. Rio 

de Janeiro: Nova Fronteira, 1985 (p. 7-9). 

RONCARI, Luiz. O Brasil de Rosa (mito e história no universo rosiano) O 

amor e o poder. 1º reimpressão. São Paulo: Editora Unesp, 2004.  

SAFATLE, Vladimir. Adorno e a crítica da cultura como estratégia da crítica da 

razão. Arteefilosofia. Ouro Preto, n.7, p. 21-30, out. 2009. 

SCHAEFER, Sérgio. A teoria estética em Adorno. 2012. 476p. Tese de 

doutorado – Instituto de Letras, Programa de Pós-Graduação em Letras, 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre – RS, 2012. 

SCHILLER, Friedrich. A educação estética do homem numa série de cartas. 

Tradução de Roberto Schwartz e Márcio Suzuki. São Paulo: Iluminuras, 2002.    

SCHOENBERG. Arnold. Harmonia. Tradução de Marden Maluf. São Paulo: 

Unesp, 2001. 

SILVA, Raquel Patriota. Sobre crítica imanente: Contribuições de Theodor 

Adorno aos Estudos Literários. In: Experiências literárias textualidades 

contemporâneas -  XV Abralic, 2016, Rio de Janeiro, Rj. Anais (online). Disponível 

em: <http://www.abralic.org.br/anais/arquivos/2016_1491410700.pdf> Acesso em: 

12 jul. 2019. 

STARLING, Heloísa Maria Murgel. Travessias. In: Suplemento: Especial 

Guimarães Rosa. Belo Horizonte: Imprensa Oficial de Minas Gerais, 2006. 

TIBURI, Márcia. Crítica da razão e mímesis no pensamento de Theodor W. 

Adorno. Porto Alegre: Edipucrs, 1995.  

TODOROV, Tzvetan. As estruturas narrativas. Tradução de Leyla Perrone. São 

Paulo: Ed. Perspectiva, 2006.  

VIOTTI, Fernando Baião. Em busca do indeterminado: Guimarães Rosa e seus 

tradutores. Tereza revista de literatura brasileira, São Paulo: Ed. 34, n. 8/9, p. 

322-337, 2008.     

WILSON, Ross. Theodor Adorno. New York: Routledge Taylor & Francis Group, 

2007.    

ZILBERMAN, Regina. O Positivismo e a História da Literatura Brasileira. In: 

Histórias da Literatura: teorias, temas e autores. Porto Alegre, Mercado 

Aberto, 2003. 



103 

 

 

 


