
 
 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

YASMIN NOBRE DA SILVA 

 

 

 

 

SER MULHER E SER MULHER NEGRA:  

Caminhos de uma emancipação epistêmica  

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

CUIABÁ, MT 

2020  



 
 

 
 

 

 

YASMIN NOBRE DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

SER MULHER E SER MULHER NEGRA:  

Caminhos de uma emancipação epistêmica  

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia do Instituto de Ciências 

Humanas e Sociais da Universidade Federal de Mato 

Grosso, como requisito parcial para obtenção do título 

de Mestre em Filosofia, Linha de Pesquisa 

Epistemologia, Mente e Linguagem. 

 

Orientador: Prof.ª Drª. Beatriz Sorrentino Marques 

Coorientador: Prof. Dr. Breno Ricardo Guimarães 

Santos 

 

 

 

CUIABÁ, MT 

2020  



 
 

 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Ao departamento de filosofia da Universidade Federal de Mato Grosso, por me 

proporcionar a oportunidade de continuar os meus estudos. 

À prof. Dr. Beatriz Sorrentino Marques, que tem me orientado desde a graduação. Sempre 

solícita e eficiente. 

Ao prof. Dr. Breno Ricardo Guimarães Santos, por aceitar participar deste processo e 

fazer assertivas essenciais para o desenvolvimento da pesquisa. 

A Deus, por me proporcionar forças para tratar de assuntos que denunciam injustiças 

sociais. 

A meus pais (Lucy e Carlos), que nunca me deixaram desanimar e me ensinaram a 

percorrer os duros caminhos desta vida, com amor e perseverança, buscando sempre fazer o 

melhor possível. 

À minha irmã que me acompanha em todos os momentos e me ensina, pelo exemplo, o 

quanto uma mulher negra precisa se movimentar para melhorar sua vida. 

Ao meu companheiro (Matheus,) que tem sido meu amigo ao longo dessa jornada e me 

apoiado sempre. 

Minha eterna gratidão à minha vó Astrogilda (in memoriam), gostaria muito que estivesse 

aqui. Ela foi a minha fonte inicial desse problema filosófico.  

À Flor Nobre M. da S. Cavalcante, pois em você vejo a esperança de dias melhores. 

Aos familiares e amigos que me encorajaram e ajudaram ao longo da vida. 

Agradeço aos professores, desde o fundamental até aqui, sem vocês eu não conseguiria. 

 

 

“A gratidão é a memória do coração.” 

  



 
 

 
 

RESUMO 

 

Esta dissertação, intitulada Ser mulher e ser mulher negra: caminhos de uma emancipação 

epistêmica, busca investigar uma teoria que aponte para um caminho de libertação para as 

mulheres negras, investigando se este conceito ―mulher‖ exclui as mulheres negras dos 

espaços de poder de modo mais socialmente profundo. Começa explicando as implicações 

sociais, políticas e epistêmicas que ocorreram como consequências de ideias filosóficas 

propagadas principalmente no período iluminista sobre o que é uma mulher. A ideia de 

humanidade era concebida por meio de sujeitos homens e europeus, excluindo todos os não 

pertencentes a este grupo e os classificando como irracionais. Diante das questões 

apresentadas por Simone de Beauvoir, sobre o processo de apagamento epistêmico, político e 

social das mulheres europeias, questiona-se o lugar epistêmico e consequentemente social das 

mulheres negras em um âmbito geral e dentro do próprio feminismo. Para tal discussão, fez-se 

uso da obra de Ângela Davis, problematizando a questão das mulheres negras, que não 

correspondem à definição de segundo sexo de Beauvoir. Mas onde estaria a consolidação da 

subordinação das mulheres negras? Nas diversas opressões. E como são fundadas tais 

opressões? Esta questão é tratada no segundo capítulo por meio de análise das construções 

filosóficas e sociais acerca de quem é o sujeito do conhecimento. Nesse capítulo, a proposta é 

analisar a ideia tradicional de um sujeito epistêmico descorporificado e como tal noção afeta o 

conhecimento de pessoas que não se encaixam nos seus moldes. No percurso para responder a 

essas questões, foi lançado mão de epistemólogas feministas, como Sandra Harding e 

Miranda Fricker, para demonstrar como a noção de um sujeito universal é um problema na 

produção de conhecimento, pois só permite a um grupo restrito produzi-lo nos moldes 

tradicionalmente postos. No terceiro capítulo as injustiças epistêmicas que acometem a vida 

das mulheres negras em situações socialmente desvantajosas são apresentadas. Fazendo uso 

da teoria sociofilosófica de Patrícia Hill Collins, tem-se um diálogo com o capítulo 2 para 

buscar identificar e conceituar como as mulheres negras lidam com esse apagamento 

estrutural e se organizam para produzir conhecimento e desfazer os estereótipos lançados 

sobre elas. 

 

Palavras-chave: Epistemologia, epistemologia feminista, interseccionalidade. 

 

  



 
 

 
 

 

Abstract 

 

This dissertation entitled Being a woman and being a black woman: paths of an epistemic 

emancipation seeks to investigate a theory that points to a path of liberation for black women. 

Investigating whether this ―woman‖ concept excludes black women in a more socially 

profound way. I begin by explaining the social, political and epistemic implications that 

occurred as a consequence of philosophical ideas propagated mainly in the Enlightenment 

period about what a woman is. The idea of humanity was conceived through male and 

European subjects. Excluding all non-members of this group and classifying them as 

irrational. Faced with the questions presented by Simone de Beauvoir about the process of 

epistemic, political and social erasure of European women, I question the epistemic and 

consequently social place of black women in a general scope and within feminism itself. For 

this discussion I use the work of Angela Davis, problematizing the question of black women, 

who do not correspond to Beauvoir's definition of second sex. But where would the 

consolidation of the subordination of black women be? In the various oppressions. And how 

are such oppressions founded? This question is dealt with in the second chapter by analyzing 

the philosophical and social constructions about who is the subject of knowledge. In this 

chapter I propose to analyze the traditional idea of a disembodied epistemic subject and how 

this notion affects the knowledge of people who do not fit the mold of the same. In the course 

of answering these questions, I use the theories of feminist epistemologists, such as Sandra 

Harding and Miranda Fricker, to demonstrate how the notion of a universal subject is a 

problem in the production of knowledge, as it only allows a restricted group to produce it 

along the lines traditionally put. In the third chapter I deal with the epistemic injustices that 

affect the lives of black women in socially disadvantageous situations. Using the social and 

philosophical theory of Patrícia Hill Collins, I open a dialogue with Chapter 2 to seek to 

identify and conceptualize how black women deal with this structural erasure and organize 

themselves to produce knowledge and undo the stereotypes thrown at them. 

 

Key words: Epistemology, feminist epistemology, intersectionality. 

  



 
 

 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO . ...................................................................................................................... 6 

AS IMPOSIÇÕES ACERCA DO SER MULHER. ............................................................... 7 

1.1 O papel da mulher social e filosoficamente definido. .......................................................... 7 

1.2 A emancipação. .................................................................................................................. 11 

1.3 As mulheres que nunca foram Sofia. .................................................................................. 14 

1.4 Acesso ao conhecimento ...................................................................................................  22 

A EXCLUSÃO EPISTÊMICA DAS MULHERES  ............................................................ 28 

2.1 Epistemologia na idade moderna ........................................................................................ 28 

2.2 Epistemologia social ........................................................................................................... 32 

2.3 Epistemologia feminista  .................................................................................................... 36 

2.4 A teoria do ponto de vista ................................................................................................... 43 

A VIDA EPISTÊMICA DA MULHER NEGRA................................................................. 46 

3.1 A opressão: uma questão interseccional. . .......................................................................... 46 

3.2 O feminismo negro e a produção acadêmica .. ................................................................... 54 

CONSIDERAÇÕES FINAIS. ................................................................................................ 59 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS................................................................................. 61 

 



6 
 

 
 

INTRODUÇÃO 

 

Esta dissertação, intitulada Ser mulher e ser mulher negra: caminhos de uma 

emancipação epistêmica busca investigar uma teoria que aponte para um caminho de 

libertação para as mulheres negras, investigando se este conceito ―mulher‖ exclui as mulheres 

negras dos espaços de poder de modo mais socialmente profundo.  

No capítulo 1, será feita uma análise sobre as implicações acerca do ser mulher, e 

como este conceito é fundamentado em uma perspectiva masculina unilateral. Para identificar 

este processo, será utilizado o trabalho de Simone De Beauvoir, que faz, em sua obra O 

segundo sexo, uma análise desse processo político e social ao qual as mulheres são 

submetidas. Buscar-se-á mostrar o que Beauvoir apresenta como sendo os aspectos que 

buscam moldar as mulheres a um padrão que serve à sua exploração. Porém, esta investigação 

tem por intuito encontrar as razões que fundamentaram as bases dessa desigualdade entre 

homens e mulheres. E para tal, há a necessidade de investigar não apenas o grupo de mulheres 

pertencentes à elite europeia, mas também as mulheres que foram relegadas ao apagamento 

até mesmo dentro da discussão feminista proposta por Beauvoir. 

Como segundo passo desta investigação, no capítulo 2 propõe-se um levantamento de 

como ocorreu a exclusão epistêmica das mulheres e como isso afeta no conhecimento que 

temos sobre o mundo. Tal investigação é feita por meio do questionamento da concepção de 

sujeito epistêmico universal que norteia as discussões epistemológicas tradicionais. Buscar-

se-á, a partir de epistemologias alternativas, como a teoria do ponto de vista, propor um 

processo epistêmico justo a todos. Tal proposta tem o intuito de proporcionar maior 

representatividade a grupos historicamente excluídos do processo de produção do 

conhecimento. 

O capítulo 3 se configura, por fim, como uma tentativa de fazer um levantamento 

histórico e epistêmico da situação das mulheres negras e do impacto das práticas de 

escravidão às quais elas foram submetidas e que ainda deixam marcas na sua sociabilidade. O 

intuito é compreender como processos de apagamento epistêmico as relegaram a uma situação 

de aprofundamento de marginalizações sociais e epistêmicas. A proposta é que, a partir da 

teoria do ponto de vista, que busca valorizar o conhecimento historicamente invisibilizado das 

mulheres negras, possa-se pensar em uma epistemologia livre de estereótipos sociais danosos, 

e pensar em uma epistemologia marcada por uma objetividade maximizada e não por uma 

noção unilateral de objetividade. 



7 
 

 
 

1 - AS IMPOSIÇÕES ACERCA DO SER MULHER. 

 

“A representação do mundo é obra dos homens, eles 

o descrevem a partir de seu próprio ponto de vista”                      

(Beauvoir, 2016). 

 

1.1 O papel da mulher social e filosoficamente definido 

 

Na filosofia, o feminismo ganhou destaque com o livro O segundo sexo (2016), de 

Simone Beauvoir. Sua análise filosófica sobre as mulheres permite a conscientização do 

padrão de pensamento imposto, que as definia como irracionais e consequentemente sem 

direitos. Beauvoir começa o seu livro O segundo sexo levantando a seguinte questão: ―O que 

é uma mulher?‖. E ela apresenta algumas sentenças nesse sentido: afirma que existe diferença 

entre ser fêmea e ser mulher, ou seja, no senso comum há um ser mulher que é definido por 

um caminho que deve ser trilhado durante toda a vida da fêmea que almeja tornar-se mulher, 

i.e., trata-se de uma construção. Contudo, ao pensar nessa categoria mulher, é possível 

questionar este conceito e suas consequências: Quais seriam as consequências de uma 

definição tão fechada e idealizada do sujeito mulher? Quais as implicações epistêmicas da 

categoria? Quem se beneficia da conceituação mulher ao longo da história ocidental? 

Desde os primeiros filósofos, a distinção entre mulheres e homens foi feita de modo 

claramente desfavorável às mulheres. Aristóteles por exemplo, afirmava a plenitude da 

humanidade por meio da masculinidade e definia a fêmea (SILVA, 2000, p.9) como um 

conjunto de carências de virtudes; sendo assim, em todas as áreas da sociedade, o homem era 

o exemplo ideal de ser humano, e o feminino era o resultado de tudo que o primeiro rejeita. 

No período iluminista, no século XVIII, tal definição não foi alterada, ela apenas foi feita de 

outro modo, pois a definição de ser mulher continuou como sendo um ser passivo, sujeitado e 

carente de virtudes. É possível identificar essas categorias nas teorias de diversos filósofos, 

mas serão destacadas aqui apenas algumas passagens de Rousseau. A escolha filosófica do 

contratualista Jean Jacques Rousseau (1712-1778) é feita devido à sua importância na área da 

educação, expressa principalmente em Emílio (2004). Nessa obra, o autor faz uma ―separação 

entre o que é da gênese humana e o que é advento da civilização, o que é natural e o que é 

artificial‖ (NOGUEIRA, 2016, p.3). Seu livro se tornou um dos mais completos livros de 

educação do seu tempo, o que o fez modelo para o século XIX. O livro V de Emílio descreve 

Sofia, uma moça nascida, formada e limitada para tornar-se uma mulher digna de ser 



8 
 

 
 

companheira de Emílio
1
. Emílio, para tornar-se um homem bem-educado, necessita de quatro 

livros inteiramente dedicados a ele, mas Sofia, feita para ser sua companheira, é formada por 

meio de apenas um livro. A obra é intitulada de Sofia ou A Mulher e nela Rousseau afirma: 

 

Em tudo o que não se prende ao sexo, a mulher é homem: tem os mesmos órgãos, as 

mesmas necessidades, as mesmas faculdades; a máquina é construída da mesma 

maneira, as peças são as mesmas, o jogo de ambos é igual, o aspecto semelhante; e 

sob qualquer ângulo que os consideremos só diferem por mais ou por menos. 

(ROUSSEAU, 2004, p. 305) 

 

A mulher aparece na obra de Rousseau, então, por meio do homem, para ser sua 

companheira. Ele afirma, entretanto, que, enquanto estrutura, ela pode ser considerada 

homem. Ela tem as mesmas necessidades e faculdades, mas mesmo assim ele a subcategoriza, 

o que leva a questionar: onde estaria a diferenciação entre Sofia e Emílio? Por meio de seu 

destino de fêmea que é construído na concepção rousseauniana baseado no sexo? Mas que 

subcategoria é essa?  

O comum entre homem e mulher para Rousseau é referente à espécie, a diferença se 

deve ao sexo, pois a relação intrínseca entre corpo e moral é baseada no sexo. O filósofo 

defende que é absurdo desejar a igualdade entre os sexos, pois cabe a cada um deles cumprir 

com seu papel definido por meio da natureza. Pois, segundo o autor, quando desenvolvem sua 

―destinação particular, são mais perfeitos nisso do que assemelhando-se ao outro‖ 

(ROUSSEAU, 2004, p. 306). Essa é, portanto, uma concepção essencialista a respeito da 

mulher (e do homem), caracterizada pelo seu papel na sociedade. A justificação de Rousseau 

para o papel de cada um é a própria natureza distinta de mulheres e de homens, de modo que 

o argumento requer que se aceite que há uma distinção fundamental e natural entre mulheres e 

homens que tem base na própria essência desses seres.  

Nesse sentido, a proposta de Rousseau pode ser considerada diametralmente oposta à 

proposta de Beauvoir. Retornando ao que Beauvoir apresenta sobre a definição tradicional do 

ser mulher, é possível identificar essa construção social no referido livro de Rousseau, em que 

este limita a educação da mulher, e a diferencia do homem, a fim de torná-la uma verdadeira 

mulher. Esse processo é claro na construção de Sofia, que aprende como servir a Emílio, mas 

não aprende a ter autonomia intelectual. Desse modo, Rousseau desenvolve uma teoria de 

complementaridade sexual, “[a] tese é a de que as características femininas, por um lado, e as 

                                                           
1
 É importante ressaltar que apresentarei o lugar da mulher na obra de Rousseau, mas não irei discorrer em 

detalhes sobre os conceitos rousseaunianos, que fogem ao interesse do presente trabalho. 



9 
 

 
 

masculinas, de outro, formam dois grandes grupos homogêneos em que o sexo biológico é o 

determinante das funções e papéis sociais‖ (NOGUEIRA, 2016, p. 4). Característico desta 

situação é que um deve ser forte e o outro fraco: 

 

Um deve ser ativo e forte, o outro passivo e fraco: é necessário que um queira e 

possa, basta que o outro resista pouco. Estabelecido este princípio, segue-se que a 

mulher é feita especialmente para agradar ao homem. Se o homem deve agradar-lhe 

por sua vez, é necessidade menos direta: seu mérito está na sua força; agrada, já, 

pela simples razão de ser forte. Não se trata da lei do amor, concordo; mas é a da 

natureza, anterior ao próprio amor. (ROUSSEAU, 2004, p. 306) 

 

Rousseau subordina as mulheres aos homens de modo claro e se funda na natureza 

para validar esta subordinação. O iluminismo rompe com a subordinação das mulheres 

mediante vontade divina, mas a respalda por meio da natureza. O século das luzes não 

questiona o papel que a mulher ocupou ao longo dos séculos anteriores, apenas traça métodos 

para estruturar de forma supostamente racional a subordinação das mulheres aos homens. A 

situação segue a mesma, a justificação muda. A concepção de natureza da mulher apresentada 

é a de passividade que pode ser explorada, de modo que os homens podem tirar proveito e 

subordiná-la conforme sua vontade. Os fundamentos que são ensinados a Sofia consistem em 

uma negação de sua liberdade em prol da satisfação de um homem, ―entregando a mulher a 

desejos ilimitados, junto a esses desejos o pudor para contê-los‖ (ROUSSEAU, 2004, p. 307).  

O homem tradicional, na concepção do século XVIII, é naturalmente protetor da 

mulher, que necessita que ele a defenda. A dicotomia entre forte e fraco é necessária para se 

completarem. O discurso de formação de Sofia é um discurso que limita, impõe e subjuga o 

ser mulher e nesses discursos se constitui a sentença, esta é uma mulher, ou isto é uma 

mulher. Soa mais como a formação de um objeto bem adornado do que de uma pessoa 

(subjetividade) consciente de suas capacidades. A formação feminina é feita pelo não ser: é 

explicitado à jovem o que ela não pode de modo algum fazer, porque ela necessita tornar-se 

mulher, não ser apenas fêmea. Rousseau a categoriza e invalida a busca da mulher por 

igualdade dizendo que ―essa desigualdade não é uma instituição humana ou, pelo menos, obra 

do preconceito, e sim da razão: cabe a quem a natureza encarregou do cuidado dos filhos a 

responsabilidade disso perante o outro‖ (ROUSSEAU, 2004, p. 308).  

Immanuel Kant (1724-1804), enquanto admirador de Rousseau, não abriu mão desses 

ensinamentos sexistas. Tratava a mulher como um objeto a ser admirado, incapaz de 



10 
 

 
 

desenvolver-se intelectualmente. Ele faz duras críticas à madame de Châtelet
2
 por ter escrito 

sobre física, e versar sobre diferentes áreas do conhecimento. Kant diz que ela mais 

aparentava conhecer do que conhecia realmente. Ou seja, nessa visão, o ser mulher parece 

obrigatoriamente um sujeito incapaz de saber, não podendo desenvolver-se intelectualmente; 

ser mulher era ou ainda é ser bela, recatada e do lar, como é muitas vezes concebida no 

entendimento popular. 

Outro ponto importante para o feminismo que Simone de Beauvoir apresenta diz 

respeito aos padrões impostos pelos homens ao comportamento das mulheres, que estavam 

fundamentados na ideia de que as mulheres eram irracionais e, deste modo, ditavam a maneira 

que estas deveriam se comportar, criando uma padronização da beleza e as valorizando na 

mesma proporção que se valoriza um objeto qualquer, como um ornamento. As mulheres 

foram então pensadas como sendo seres submissos e sem direitos.  

É neste cenário que se torna mais evidente a luta por igualdade do movimento 

feminista, que pretende, de modo geral, a igualdade de direitos entre homens e mulheres. O 

segundo sexo (2016) emerge como uma contestação a essas definições históricas do que é 

uma mulher, concepções que foram durante séculos perpetuadas por meio do silenciamento 

das mulheres que ousavam ser diferentes. ―Um homem não teria a ideia de escrever um livro 

sobre a situação singular que ocupam os machos na humanidade. Se quero definir-me, sou 

obrigada inicialmente a declarar: Sou uma mulher‖ (BEAUVOIR, 2016, p. 11). A mulher, ao 

tratar de algum assunto, seja de algo distante dela ou sobre o que ela é, precisa sinalizar que é 

uma mulher quem fala. Mas por que é necessário tal sinalização? Simples, segundo a 

concepção tradicional, a neutralidade e a força do conhecimento são aspectos naturais 

masculinos. Mas a mulher, o que é? De acordo com a perspectiva criticada pela proposta 

feminista de Beauvoir (1949), é melhor dizer o que ela não é. Dentro da conceituação 

(filosófica) de ser mulher, pode-se concluir que este grupo não corresponde à definição de um 

ser completo. Segundo construções socialmente aceitas, a capacidade intelectual, civil e 

dogmática da fêmea transmutada em mulher é de se tornar propriedade de alguém. Funda-se a 

ideia de um quase ser como parte da definição de ser mulher. 

O que é identificado no processo de análise sobre a construção do mundo? Que esse é 

estruturado mediante as ideias masculinas, concepção esta que coloca as mulheres na posição 

                                                           
2
 Émilie du Châtelet (1706-1749) foi uma iluminista de exceção que ombreou com algumas das figuras mais 

notáveis do seu tempo. ―O brilhantismo de Émilie, seu mérito como cientista e matemática foram atestados por 

diversos pensadores e cientistas da época, incluindo o próprio Voltaire‖. ‗Há uma mulher em Paris chamada 

Émilie, escreveu este casualmente a um amigo, ‗que ultrapassa qualquer um em inteligência. Ela entende Locke 

muito melhor que eu. Seria bom ter um guia assim‘. (BODANIS, 2012, p.200). 



11 
 

 
 

de serem subjugadas, exploradas e oprimidas. Afinal, os homens ainda detêm grande parte do 

poder nos campos da ciência, política e religião; ou seja, nos lugares de produção do 

conhecimento.  

 

1.2 A emancipação. 

 

Beauvoir relata o avanço das mulheres na busca por emancipação, libertando-se do 

mito da feminilidade, conceito este que as restringia ao cuidado, à obrigação de estar bela, 

viver dentro das atitudes padronizadas de sujeição e definição de quem eram por meio do 

homem. A concepção iluminista do que é ser uma mulher foi bem aceita e tornou-se forte 

socialmente; algumas mulheres do século XVIII e XIX (e.g., Louise D‘Epnay, Châtelet) já 

questionavam esta sujeição irracional das mulheres, mas foi no fim do século XIX e início do 

século XX, com o surgimento da primeira onda do movimento feminista, que o sufragismo
3
 

trouxe a primeira parcela de libertação dessas mulheres, por meio do voto. A busca por ser 

vista como ser humano e não como a projeção de um subser é a grande reivindicação 

feminista de Beauvoir. Ela constrói o capítulo final de sua obra, intitulado A caminho da 

libertação, afirmando que o trabalho seria o primeiro passo para o processo de independência. 

Como diz Beauvoir, ―em um mundo, que sempre pertenceu aos homens, conserva ainda a 

forma que eles lhe imprimiram‖, (2016), ou seja, o poder econômico e intelectual 

majoritariamente ainda pertence aos homens. Para as mulheres estão destinados os trabalhos 

que não reivindicavam muitas habilidades intelectuais.  

Será visto, mais à frente, entretanto, que esse movimento é melhor entendido como um 

projeto de emancipação da mulher branca, europeia. Mesmo dentro do grupo de mulheres 

brancas, há a diferença entre as mulheres que são abastadas financeiramente e possuem 

instrução e as que não conseguiram estudar e são pobres. Devido ao benefício financeiro que 

gera o desenvolvimento intelectual das mulheres abastadas, estas conseguiam melhores 

empregos, mas ainda assim eram empregos de auxílio, como o de secretária. Estes eram os 

empregos destinados ao segundo sexo e asseguravam, por meio da inferiorização, que a 

virilidade do homem fosse mantida, pois este continuava a ser o chefe, ou o provedor.  

Quando, porém, a demanda de emprego era referente às mulheres pobres e 

                                                           
3
 Movimento político e social que lutou por direitos civis para as mulheres, direcionando suas reivindicações 

para o voto feminino. O movimento iniciou-se no século XIX. A filósofa Mary Wollstonecraft foi pioneira nas 

ideias de emancipação feminina com o manifesto Reivindicação dos direitos das mulheres, publicado em 1792. 

Que influenciou posteriormente a luta sufragista por direitos. 



12 
 

 
 

desprovidas de formação acadêmica, estas acabavam por se sujeitar a subempregos, como 

Beauvoir descreve no relato da experiência de Simone Weil (1909-1943). Para poder escrever 

sua teoria filosófica, Weil se submeteu aos trabalhos de operária em uma fábrica da Renault. 

Ela criticou com veemência a situação a que os operários eram submetidos, pois eram 

expostos a tanto serviço que era impossível que desenvolvessem a habilidade de pensar, 

resultado de um cansaço extremo. Beauvoir ainda relata que, na pesquisa de Weil, as 

mulheres afirmaram ―que preferiam ficar em casa a trabalhar na fábrica‖ (BEAUVOIR, 2016, 

p. 504).  

Parece correto afirmar, então, que a labuta da jornada dupla afeta com gravidade as 

mulheres menos favorecidas. Neste contexto é possível observar que este grupo possui um 

conhecimento diferenciado do mundo, porém estas encontram no trabalho sua única 

alternativa de emancipação econômica, embora ela não ocorra de fato. Isso é um reflexo claro 

do sistema capitalista a pleno vapor, que deixou evidente o despreparo que a sociedade de 

maneira consistente estruturou para manter as mulheres presas em seus afazeres e as 

condicionou como sujeitas a alguém (o homem), que pudesse suprir suas necessidades e 

representá-las enquanto indivíduo social: ―Em sua maioria, as mulheres que trabalham não se 

evadem do mundo feminino tradicional; não recebem da sociedade, nem do marido, a ajuda 

que lhes seria necessária para se tornarem concretamente iguais aos homens‖ (BEAUVOIR, 

2016, p. 508). 

A igualdade que era almejada não seria a de aspecto físico ou de que as mulheres 

precisariam personificar as atitudes dos homens. O que as feministas queriam é que a 

sociedade se estruturasse de modo que a elas não fossem delegadas mais funções e menos 

reconhecimento, ou que lhes fosse negada a humanidade. Pretendiam romper com o conceito 

internalizado socialmente que define a realização da mulher por meio da sua sujeição ao 

homem, negando a elas autonomia em sua vida. No livro Por uma moral da ambiguidade, 

Beauvoir diz que ―querer a liberdade e querer desvelar o ser, é uma única e mesma coisa‖ 

(2005, p. 68). Então, almejar a liberdade das mulheres é entender o que as condicionou ao seu 

papel social, entender suas raízes e arrancá-las uma a uma, para começar então a conhecer o 

que é ser mulher e o que seria essa mulher independente. 

Beauvoir concebe o início da emancipação por meio do trabalho, mas deixa evidente 

em sua obra que isso não acontece efetivamente, pois a mulher se vê limitada, mesmo que 

trabalhe. Quando encontra a emancipação intelectual, já não serve mais para o estabelecido 

ser mulher, ―irrita-se com seu servilismo[...] fala ao invés de escutar, expõe pensamentos 



13 
 

 
 

sutis, emoções inéditas; contradiz seu interlocutor em lugar de o aprovar, tenta ser-lhe 

superior" (BEAUVOIR, 2016, p. 509). Essa mulher já destoa em muito do que era o seu papel 

definido no século das luzes, e torna-se alguém que não se encaixa em uma definição de 

subjugada. Ela não é um homem e então é vista como aberração, alguém desprovido de lugar, 

porque os homens se recusam a aceitá-la por igual.  

Mesmo neste período de maior espaço para as mulheres, se uma ousasse tomar 

iniciativa nas relações afetivas, essa era considerada imoral, tal atitude era vista como algo 

que tornava a mulher desprezível. Pois ela deveria ser conquistada. Lembre-se do livro de 

Rousseau, que anteriormente define a educação feminina e estabelece que a mulher deveria 

ser conquistada pelo homem, pois ele era o ser forte da relação e a mulher o fraco. Ou seja, o 

conceito de fraqueza feminina permanece até mesmo para as mulheres que já viviam certa 

autonomia. 

A questão é que a mulher rompeu o âmbito privado quando saiu para trabalhar e 

estudar, ocupando um pequeno lugar nas esferas públicas e tradicionalmente masculinas. Mas 

sua função de mulher servil que precisa cumprir os ritos da feminilidade não se descontruiu, a 

angústia da liberdade e a prisão do ser mulher passaram a conviver em um só corpo. Beauvoir 

(2016, p. 522) diz: ―é no seio de uma situação atormentada, escravizada ainda aos encargos 

tradicionalmente implicados na feminilidade, que ela se empenha em uma carreira‖. As 

obrigações do ser mulher ao longo da vida a limitam em seus estudos e sua carreira, pois ela 

dificilmente consegue ter uma educação plena. O tempo para dedicar-se apenas aos estudos, 

como os homens têm, sempre as coloca em desvantagem. Enquanto um homem pode ocupar-

se de estudar, uma mulher só poderá fazê-lo após todas suas obrigações sociais e domésticas. 

Porém, a conscientização do modo que é traçado o caminho da inferioridade das mulheres é 

parte da conscientização do caminho de libertação. 

 
Mas ora a revolta dos oprimidos, ora a própria evolução da casta privilegiada criam 

situações novas; por isso os homens foram levados, em seu próprio interesse, a 

emancipar parcialmente as mulheres: basta a estas prosseguirem em sua ascensão e 

os êxitos que vêm obtendo incitam-nas a tanto; parece mais ou menos certo que 

atingirão dentro de um tempo mais ou menos longo a perfeita igualdade econômica 

e social, o que acarretará em uma metamorfose social. (BEAUVOIR. 2016, p. 554) 

 

Mesmo tal emancipação sendo possível, não é desejável aos homens perderem seus 

privilégios sociais. Em pleno século XXI, permanecem destinadas às mulheres diversas 

funções sociais, que são funções diretamente associadas ao gênero, pois chegam em casa, 



14 
 

 
 

cuidam dos filhos, lavam roupa, limpam casa e ainda organizam as finanças, além das 

demandas do mercado de trabalho.  

Libertar metade da população da sujeição é um processo possível por meio da 

construção de relações guiadas no princípio da reciprocidade, ou seja, não associar tarefas ao 

sexo, mas à pessoa, pois são fundamentos bases dessa emancipação feminina. Romper-se-ia 

então com esta ideia de homem igual a humanidade, e se passaria a ter relações de ser humano 

para ser humano. A emancipação do ser mulher para Beauvoir vem de forma consciente, por 

meio de luta; a libertação da mulher é política, econômica e social, mas precisa ocorrer de 

modo coletivo, ela jamais será individual. A concepção de coletividade é essencial para 

compreender o próximo ponto de discussão, pois nele será abordada a dimensão da 

coletividade e sua diversidade política, econômica e racial. 

 

1.3 As mulheres que nunca foram Sofia 

 

 

De saída, pode-se identificar que a concepção de Beauvoir de independência não 

contemplaria as mulheres negras, dado o seu foco na libertação pelo trabalho. Afinal, as 

mulheres negras são dadas ao trabalho desde muito jovens, como parte de um legado da 

escravidão. É, então, consistente dizer que a concepção de independência de Beauvoir, que 

contempla a luta contra o machismo e o direito de igualdade, não tem no seu centro questões 

fundamentais para as mulheres não europeias. Exclui, pois, mulheres que são diferenciadas 

por sua cor, além de seu gênero e poder econômico. O que para uma esfera social de mulheres 

é considerado libertação, para outras ainda é uma discussão extremamente distante de sua 

realidade.  

Ao conceber um sentido de luta social feminista que leve em consideração as 

identidades múltiplas, Kimberlé Crenshaw (1989) cunhou o conceito de interseccionalidade, 

que pode ser compreendido como uma condição de um feminismo para todas. Por meio desse 

conceito, busca-se compreender as diferenças sociais, raciais e de gênero que causam uma 

intersecção de opressões, até então não discutidas. A interseccionalidade visa o diálogo entre 

as diversas realidades vividas por diferentes mulheres e que ocupam diferentes posições na 

sociedade. Evidencia-se, por meio do conceito interseccional, a luta feminista que incorpora 

outros lugares de fala e o porquê da necessidade de considerar outros grupos da sociedade 



15 
 

 
 

como agentes de conhecimento. O lugar de fala é um conceito que será tratado aqui, porque é 

por meio de espaços de visibilidade de mulheres excluídas (neste caso as mulheres negras) 

que se começa a perceber a dimensão do apagamento desses grupos. As mulheres negras estão 

buscando, ao longo da história, tornarem-se seres políticos e obter o poder epistêmico, pois, 

como afirma a teórica brasileira Lélia Gonzáles (1988), as mulheres brancas e com poder 

aquisitivo teriam mais espaço de fala do que as negras. Tomar o debate acerca das mulheres 

negras como principal é começar a compor um conceito feminista que consiga abranger a 

todas. Isso ocorre porque, ao tratar das mulheres negras, está-se falando diretamente de um 

grupo de pessoas que precisam lidar com o dilema das opressões interseccionais 

A negação da humanidade para os sujeitos mulher e negro acarretou no seu 

silenciamento. Para reverter tal situação, é necessário lembrar o papel que o discurso tem. O 

discurso não é como uma frívola retórica, mas como uma estrutura que pode alterar o 

imaginário
4
 social. As mulheres negras, lésbicas, pobres, indígenas não são socialmente 

construídas da mesma maneira, apesar de todas viverem uma situação de desfavorecimento e 

vulnerabilidade por serem mulheres e por carregarem esses outros marcadores sociais. A 

intersecção é necessária porque há a luta da mulher branca, que se distingue da luta da negra, 

contra o racismo e a falta de representatividade em espaços de poder. Também da lésbica, que 

luta contra a homofobia, e se for lésbica e negra pode sofrer todas as discriminações citadas 

acima, assim como as mulheres transgênero.  

O feminismo interseccional ressalta as demandas de localidade, pois as opressões de 

gênero, raça, sexualidade e classe social se manifestam de acordo com o lugar em que a 

sujeita vive. Esse pretende ser um conceito de inclusão para as mulheres que usualmente não 

são enxergadas porque estão fora dos padrões tradicionais que definem o que é ser mulher. É 

uma forma de trazer para a luta feminista aquelas que estão em um lugar mais profundo de 

desigualdade, como as mulheres negras, pobres e homossexuais. 

No livro de Angela Davis, Mulheres, Raça e Classe (2016), em seu primeiro capítulo, 

a autora apresenta algumas dimensões que são tratadas de forma neutra dentro da concepção 

feminista de Beauvoir. A concepção de luta por igualdade das mulheres brancas começa por 

emancipação no âmbito privado (casa), o das mulheres negras começa no público 

(escravidão). Esse ponto é crucial para o desenvolvimento dos papéis sociais que ambos os 

grupos desempenham ao longo da história, por isso enxergá-las por meio de um único ponto 

                                                           
4
 Concepção de símbolos sociais, aspectos sobre a construção da sociedade que são formadas no indivíduo. Eles 

reproduzem essas ideias como naturais. 



16 
 

 
 

de vista (feministas europeias e norte americanas abastadas) é de fato não compreender a 

história. As mulheres, de modo geral, buscam igualdade e liberdade, mas tais demandas 

surgem de lugares distintos para cada grupo, ao longo da história. 

Joan Scott (1995, p.9) afirma que “[a] o invés de procurar causas técnicas e estruturais 

específicas, devemos estudar o discurso a partir do qual as divisões do trabalho foram 

estabelecidas segundo o sexo. O que deve produzir uma análise crítica mais aprofundada das 

interpretações históricas correntes”. Para o autor, o lugar que a mulher ocupa socialmente é 

fruto do discurso que os homens pronunciaram ao longo dos anos, a concepção difundida de 

masculinidade e feminilidade entre homens e mulheres e a subcategorização de alguns tipos 

de mulheres. Os discursos validados por esses senhores (homens com poder social) 

inferiorizam e respaldam a divisão social entre os gêneros, dizem qual trabalho merece 

reconhecimento e qual não merece. 

Mas Scott (1995), assim com Davis (2016), direciona a discussão para os pontos de 

fuga do problema, mostrando que a demanda da produção de conhecimento feminino está 

defasada devido a problemas na estrutura social que as mulheres ocupam. Veja bem, as 

mulheres negras eram vistas como propriedade, trabalhavam compulsoriamente, não tinham 

identidade, não eram consideradas pessoas, i.e., sua existência era submergida. Essa negação 

do ser mulher era útil na demanda de trabalho visando o lucro. O atributo de fêmea só era 

dado quando os senhores as violentavam sexualmente, pois demonstravam seu domínio e as 

diminuíam ao lugar de animal irracional. Davis (2016, p. 18) afirma: ―A julgar pela crescente 

ideologia da feminilidade do século XIX, que enfatiza o papel das mulheres como mães 

protetoras, parceiras e donas de casa amáveis para seus maridos, as mulheres negras eram 

praticamente anomalias‖.  

Este lugar da mulher negra é muito distante do lugar da mulher branca, como 

compreendido na obra de De Beauvoir (2016, p. 79): 

 

O privilégio que o homem tem, e que se faz sentir desde sua infância, está em que 

sua vocação de ser humano não contraria seu destino de macho. Da assimilação do 

falo e da transcendência, resulta que seus êxitos sociais ou espirituais lhe dão um 

prestígio viril. Ele não se divide. Ao passo que à mulher, para que realize sua 

feminilidade, pede-se que se faça objeto e presa, isto é, que renuncie a suas 

reivindicações de sujeito soberano. 

 

Observa-se que as questões tratadas na citação acima são sobre as mulheres europeias, 

sobre as demandas que mesmo as que conseguem se estabelecer financeiramente precisam ter 

com a casa, com sua aparência, pois precisam continuar como uma verdadeira mulher. Mas 

onde estão a mulheres negras? Não estão! Nem sequer entraram nesse caminho da libertação 



17 
 

 
 

escrito por Beauvoir, pois são seres da margem, não são projetadas para se tornarem 

mulheres, são fêmeas, vistas como desprovidas de humanidade. 

As questões de independência apresentadas são de extrema importância, mas ainda 

soam como questões incompletas, até mesmo para cumprir o desejo de Beauvoir, que 

consistia na libertação das mulheres de forma coletiva e não individual. Afinal, a solução 

descrita n‘O segundo sexo não se dispõe a olhar a história e identificar as opressões sofridas 

pelas mulheres negras e as demais não padronizadas, mas é uma análise feita por meio do 

olhar da filósofa. Beauvoir trata da emancipação feminina no âmbito econômico e social, da 

aceitação de uma nova configuração do sujeito mulher. Mas ao tratar das mulheres negras, 

precisa-se compreender o aspecto de animalização que foi imposto a elas. Se para as mulheres 

brancas europeias uma emancipação parece distante, como é para uma mulher negra ousar 

pensar sobre si como mulher? O que seria uma mulher negra? Esta pessoa negra pode tornar-

se mulher dentro do conceito estabelecido socialmente (o ―modelo Sofia‖ de Rousseau)? 

Assumir tal papel não lhe traria mais uma opressão? Deve-se pensar sobre tais questões. A 

emancipação discutida por Beauvoir é explicitamente insuficiente para as demandas das 

mulheres negras, pois estas estão no subsolo, elas estão na base do sistema, ele as engole e as 

faz de apoio para se estabelecer. Houve uma reconfiguração do sistema escravagista, mas não 

seu fim. 

 

[...] o âmbito do trabalho doméstico inclui, em um extremo, as mucamas, as amas-

de-leite e, no outro, as carregadoras de água ocasionais, as lavadeiras e costureiras. 

Até mesmo as mulheres que vendiam frutas, verduras ou doces na rua eram 

geralmente escravas que, com frequência, desdobravam-se também em criadas da 

casa durante parte do dia. A meio caminho estavam as cozinheiras, copeiras e 

arrumadeiras. O que as distinguia não era apenas o valor aparente de seu trabalho 

para o bem-estar da família, refletindo no contato diário que cada um tinha com os 

membros desta, mas também o grau de supervisão. [...] (BERGMAN, 2011, p.18) 

 

O sistema descrito na citação parece muito com o lugar ocupado hoje pelas mulheres 

negras. Para analisar a mulher negra, é necessário pensar o que a definição mulher negra 

carrega, e, por vezes, cai-se no padrão da escravidão, no qual elas não são definidas por sua 

pessoalidade, mas por seu lugar social, seus subempregos. 

Por exemplo, ao pegar o ônibus 330
5
 às 6h da manhã na cidade de Cuiabá – MT, é 

possível observar a quantidade de mulheres negras que estão dentro do veículo. A maioria 

dessas senhoras desembarca ou no Alphaville ou no Boa Esperança (lugares nobres da 

                                                           
5
 Linha de Ônibus responsável por fazer o trajeto que liga os bairros periféricos aos condomínios de luxo na 

cidade de Cuiabá-MT. 



18 
 

 
 

cidade), onde trabalham como empregadas domésticas ou como babás. Muitas delas precisam 

trabalhar durante o final de semana porque as patroas precisam viajar ou ir a algum evento, 

colocando as funcionárias na seguinte encruzilhada: perder o serviço ou abandonar os filhos. 

Essas senhoras muitas vezes precisam abandonar seus filhos em casa (na maioria das vezes 

são bairros periféricos com alto índice de criminalidade) para manter o emprego que os 

alimenta. É como uma faca de dois gumes: deixar seu filho vulnerável ou deixá-lo passar 

fome?  

Ver essas situações suscita a reflexão sobre essa concepção de emancipação elaborada 

no século XX, mas ao mesmo tempo tão distante da situação das mulheres negras do século 

XXI. Davis (2016, p.9) ressalta que ―as mulheres negras sempre trabalharam mais fora de 

casa do que suas irmãs brancas‖. Elas ficavam confinadas em seu trabalho (escravo) e 

raramente em casa, desempenhando seu papel de mãe, esposa e dona de casa. O autor se 

refere ao período escravagista norte-americano, mas ao analisar o exemplo citado acima pode-

se reparar muitas semelhanças entre os relatos. Para pensar a mulher negra não é possível 

olhar de cima, porque estas estão na base da exploração e dominação do homem branco e 

enriquecido, basta observar a história. 

Davis (2016) relata que as opressões sofridas na lavoura pelas mulheres negras eram 

iguais às dos homens negros, ambos trabalhavam do nascer do sol ao pôr do sol. As mulheres 

ainda sofriam violência sexual e podiam ser submetidos a torturas que só poderiam ser 

infligidas a uma mulher, como no caso da operação de fístula vesico-vaginal desenvolvida 

pelo médico James Marion Sims. Ele utilizou das mulheres escravizadas como cobaias para 

desenvolver sua técnica médica e as submetia a cirurgias sem anestesia. Esse fato aponta para 

algo que ainda acontece até hoje, pois um dos relatos mais frequentes quando tratado do 

assunto de violência obstétrica é sobre a ausência de assistência para com as mulheres negras 

antes, durante e depois do parto. Há indícios históricos que foram realizados mais de 30 

procedimentos na escrava Anarcha, que começaram quando ela tinha 17 anos. ―As cirurgias 

eram feitas sem anestesia. Na época, acreditava-se que as pessoas negras não sentiam dor da 

mesma maneira que as brancas‖ (ROHDEN, 2002, p. 1). 

 

A postura dos senhores em relação às escravas era regida pela conveniência: quando 

era lucrativo explorá-las como se fossem homens, eram vistas como desprovidas de 

gênero; mas, quando podiam ser exploradas, punidas e reprimidas de modos 

cabíveis apenas às mulheres, elas eram reduzidas exclusivamente à sua condição de 

fêmeas (DAVIS, 2016, p. 42). 

 

Com a abolição do tráfico de escravos, os senhores começaram a valorizar a 



19 
 

 
 

capacidade reprodutiva das mulheres negras, estas começaram a ter o seu preço elevado por 

sua capacidade de gerar filhos, mas não de modo admirado como era dirigido às brancas. No 

caso das mulheres negras, isso ocorria de forma animalizada, sem nenhum tipo de respeito ou 

condições adequadas do ponto de vista financeiro, psicológico ou físico. Elas eram 

classificadas como reprodutoras, não como mães, pois eram fêmeas e não mulheres. É 

possível identificar esses aspectos no relato de Sojourner Truth (Davis, 2016). Ela relata, em 

1797, que teve 13 filhos e os viu serem vendidos. Ela diz com veemência que sua dor de mãe, 

de mulher, de ser humano, foi engolida por sua situação de escrava, condição esta que lhe 

tirava a dignidade mínima. 

As mulheres negras eram submetidas a frequentes estupros. Essa atitude estava 

atrelada à concepção de domínio dos feitores sobre as mulheres e também sobre os homens 

negros, tirando deles o papel de protetor e provedor. Todos que estavam em situação de 

escravidão eram submetidos à soberania do senhor dos escravos. As mulheres negras 

trabalhavam exaustivamente, recebiam castigos físicos, engravidavam, tinham alguns de seus 

filhos vendidos, outros ficavam com elas. O tão necessário e sagrado pós-parto feminino das 

mulheres brancas não existia para essas mulheres escravizadas, porque elas não eram 

consideradas mulheres; elas eram consideradas apenas fêmeas. Quando suas crianças não 

eram vendidas, elas precisavam levar seus filhos para os campos de plantação e continuar 

produzindo da mesma maneira que produziam antes (DAVIS, 2016, p. 20-24). Lembrando 

que essas narrativas são referentes às condições das mulheres escravizadas no sistema norte-

americano, mas se parecem muito com a situação no Brasil. No relato de Davis (2016), as 

mulheres precisavam produzir o mesmo rendimento que os homens no serviço braçal, mesmo 

estas tendo outras demandas de cunho físico (parto, amamentação, cuidado com os bebês, 

etc.) que provavelmente as enfraqueciam e causavam dores, questões essas com as quais os 

homens não lidavam. 

 

Obviamente, os proprietários buscavam garantir que suas ―reprodutoras‖ dessem à 

luz tantas vezes quantas fosse biologicamente possível. Mas não iam tão longe a 

ponto de isentar do trabalho na lavoura as mulheres grávidas ou as mães com 

crianças de colo. Enquanto muitas mães eram forçadas a deixar os bebês deitados no 

chão perto da área em que trabalhavam, outras se recusavam a deixá-los sozinhos e 

tentavam trabalhar normalmente com eles presos às costas. (DAVIS, 2016, p. 27) 

 

A partir dessa breve recuperação histórica é possível perceber que a questão da 

independência das mulheres negras dos países colonizados começa muito distante da luta 

emancipatória discutida por Beauvoir. O custo desta libertação é a preço de sangue. Não se 



20 
 

 
 

trata de invalidar a luta das mulheres brancas, mas de ressaltar o abismo que há entre os dois 

polos da emancipação. Nas reivindicações das brancas, um exemplo de consequência que 

pode ocorrer é uma mulher se ver excluída do seu meio por ser independente e conseguir se 

manter financeiramente sem um homem. Isso pode custar a ela o casamento e não se casar é 

uma espécie de maldição, isso na Europa de 1940. Não se pode negar que essas opressões 

direcionadas às mulheres brancas causam dor e desconforto, e a lista de opressão e violência 

sofrida pelas mulheres é longa. Porém, quando se trata das demandas feministas das mulheres 

negras, suas reivindicações partem de circunstâncias mais brutais, por exemplo, como o 

espancamento por não produzir o suficiente, devido às fortes dores nos seios e febre causada 

por não poderem amamentar seus filhos. E além das questões físicas, havia também uma 

demanda psicológica envolvida. Davis (2016, p. 27) comenta: 

 

Moses Grandy descreve a difícil situação das escravas que eram mães: Na fazenda a 

que me refiro, as mulheres que tinham bebês em fase de amamentação sofriam 

muito quando suas mamas enchiam de leite, enquanto as crianças ficavam em casa. 

Por isso, elas não conseguiam acompanhar o ritmo dos outros: vi o feitor espancá-las 

com chicote de couro cru até que sangue e leite escorressem, misturados, de suas 

mamas.  

 

Toda essa estrutura social massacrante do lugar das mulheres negras reflete hoje o 

apagamento dessas mulheres em espaços de poder, pois deixa evidente a ausência de olhar 

diretamente para os lugares onde há a demanda das mulheres negras, as quais jamais irão ser 

definidas como adequadas para se encaixar no padrão iluminista.  

Retornando à indagação feita anteriormente sobre o tornar-se mulher em dilema com a 

questão da emancipação das negras, é razoável dizer que levá-las para a lógica de que sua 

emancipação vem por meio dos critérios de emancipação da mulher branca europeia é repetir 

a lógica de dominação da escravidão, pois estas novamente se encontrarão sem o direito de 

ser um ser político. As poucas que alcançam alguma posição social de poder sofrem inúmeras 

dificuldades em seu caminho.  

Pode-se pensar em uma história mais recente no Brasil, da escritora Carolina Maria de 

Jesus: mulher negra, periférica, semianalfabeta que faz uma análise sobre ser mulher negra e 

pobre na periferia brasileira. Carolina de Jesus não separa o ser negra do ser mulher, e ela é 

bem consciente da proporção que o gênero e a raça influenciam no seu destino. Em umas das 

passagens do seu livro, Quarto de despejo, diz: ―Mas, o pobre não repousa. Não tem o 

privilégio de gozar descanso‖ (1960, p. 10). Ao ler esta afirmação, e os relatos da escritora 

sobre sua labuta diária para o sustento de seus filhos, remete-se ao que Davis apresenta sobre 

a condição de trabalhadora vinculada à definição de mulher negra. As mulheres negras não 



21 
 

 
 

eram consideradas nem como o outro e nem como o sujeito, não eram mulheres, eram um ser 

desprovido de lugar. Então como elas poderiam apresentar ao mundo suas vivências se esta 

concepção universalmente europeia, difundida como natural, as classificava como um não 

ser? 

Hoje a mulher negra já é, ao menos em termos legais, reconhecida como ser humano e 

dispõe de leis que teoricamente a protegem, mas, no dia a dia, há alteração do papel de 

explorada e subordinada? Onde está Carolina Maria de Jesus na literatura brasileira? Poucos a 

conhecem, é praticamente invisibilizada no Brasil, mas em suas próprias palavras afirmou: 

―Digam que eu procurava por trabalho. Mas sempre fui preterida [...] Digam que meu sonho 

era ser escritora, mas eu não tinha dinheiro para pagar uma editora‖ (JESUS, 1960, p. 10). A 

narrativa demonstra que a mulher negra é sempre preterida. Adiante, Carolina de Jesus 

discorre sobre a fala de um dos senhores a quem ela entregou seus escritos, o qual lamenta 

que ela seja negra.  

O problema evidenciado aqui é novamente a concepção de não ser direcionado às 

mulheres negras, e desta categorização surge a falta de recurso econômico, pois mesmo 

trabalhando exaustivamente não conseguem um salário ou emprego digno das condições 

humanas, como relata Carolina de Jesus: ―[e]u não tinha dinheiro em casa para comprar pão. 

Trabalhei até as 11:30, quando cheguei em casa era 24h.‖ (1960, p. 13). Ou seja, um dia todo 

exaustivo de trabalho para o sustento ainda miserável que sua família vivia.  

O que foi apresentado sobre a situação das escravas e sobre a demanda de trabalho 

árduo que Carolina descreve torna evidente que ainda hoje não se tem uma emancipação da 

mulher negra. Esse é um ponto crucial para compreender que o escrito de Beauvoir, A 

caminho da libertação, não contempla as mulheres não brancas, pois se configura justamente 

por um processo que extrai do cerne da discussão de gênero o aspecto da raça e da classe.  

A interseccionalidade destaca a importância de não invisibilizar as opressões. No caso 

desta investigação, é tratada a questão racial devido as ocorrências de racismo e inferiorização 

que acometem as mulheres negras, que são por vezes de gênero e raça. O problema da 

emancipação das mulheres negras é que estas opressões estão nas entrelinhas: não são mais 

caracterizadas como escravidão, mas carregam os mesmos males. Ao mesmo tempo em que 

ela começa a ser reconhecida como mulher, é subalternizada e limitada, pois sofre as mazelas 

de sua cor. Segundo o manifesto Feminismo para os 99% (ARRUZA, BHATTACHARYA e 

FRASER, 2019), historicamente mulheres feministas se mostraram racistas. Por exemplo, 

algumas sufragistas se revoltaram com o direito dos homens negros ao voto e, recentemente, 



22 
 

 
 

no século XX, feministas britânicas defenderam o governo colonial na Índia. Assim, é 

possível identificar essa dinâmica de poder dos brancos mesmo nas reivindicações feministas. 

 

[...] por que o negro é isso que a lógica da dominação tenta (e consegue e muitas 

vezes, nós o sabemos) domesticar. E o risco que assumimos aqui é o do ato de falar 

com todas as implicações. Exatamente porque temos sido falados, infantilizados 

(infans é aquele que não tem fala própria, é a criança que se fala na terceira pessoa, 

porque é falada pelos adultos), que neste trabalho assumimos nossa própria fala. Ou 

seja, o lixo vai falar, e numa boa (GONZALEZ, 1988, p. 225). 

 

Parece que a única alternativa para não cair no racismo é um feminismo interseccional 

que dá voz às mulheres negras, para que estas possam falar por si. Sabe-se que a 

interseccionalidade abrange outras opressões, mas o recorte dado aqui é sobre raça, por 

entender que esta tem um fator muito marcante na estruturação da sociedade capitalista, 

podendo denunciar os equívocos da própria movimentação feminista, para que não se 

construa um novo ideal de mulher a ser seguido, mas que o conceito mulher se pluralize por 

meio da diversidade que há nos sujeitos de margem.  

O objetivo de lutar contra as opressões de gênero, raça e classe é que essas estruturas 

sociais que acabam por encobrir e desumanizar as mulheres não-Sofias sejam denunciadas 

dentro de toda a discussão feminista, retornando ao princípio de Beauvoir, que é o da 

emancipação de todas. A interseccionalidade aponta, questiona e diz que é preciso pensar e 

repensar a emancipação do ser mulher, partindo do conhecimento que cada um desenvolveu 

sobre o mundo, por meio de suas vivências. É correto dizer que padronizar o que é uma 

mulher é reconstruir a opressão, indo de encontro à interseccionalidade, que apresenta a 

mulher como múltiplo sujeito que experiencia e conhece o mundo de um lugar corporificado, 

mas com o intuito de emancipação social e individual.  

 

1.4 Acesso ao conhecimento 

 

Ao observar a própria filosofia enquanto disciplina acadêmica, pode-se identificar 

como ainda é baixo o acesso e o crescimento acadêmico das mulheres nesta área. Pode-se 

olhar para a pesquisa pioneira publicada na revista da Fundação de Amparo à Pesquisa do 

Estado de São Paulo (FAPESP), desenvolvida na Universidade Federal do Rio de Janeiro 

(UFRJ) pela Professora Carolina Araújo, na qual a filósofa apresenta dados quantitativos 

―acerca das mulheres pesquisadoras no Brasil com base em pesquisas do Instituto Nacional de 

Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira (Inep). Das pessoas graduadas em filosofia 



23 
 

 
 

no Brasil em 2014, 38,4% delas eram do sexo feminino‖ (Araújo, 2017). Pode ser que a 

concepção filosófica criada do lugar das mulheres seja um fato marcante para a entrada das 

mulheres na área, mas a desigualdade não termina nesse nível. Na pós-graduação e no 

doutorado a quantidade de mulheres diminui ainda mais em relação aos homens. 

 
Entre os 3.652 estudantes de mestrado e doutorado, as matrículas de alunas 

respondiam por 28,45% do total em 2015. Já quando se analisam os docentes 

permanentes desses programas, há 20,94% de mulheres. ―Mulheres têm 2,5 menos 

chances do que os homens de chegar ao topo da carreira acadêmica em filosofia no 

Brasil‖ (Araújo, 2017, p.3). 

 

Os problemas de gênero aparecem ainda nos dias de hoje, e a filosofia é umas das 

áreas afetadas, como mostra a pesquisa. No entanto, tal desvantagem não se restringe a este 

lugar, podendo-se pensar em questão da agropecuária, por exemplo, pois é um setor 

importante para a produção do capital: ―Do total geral de estabelecimentos identificados pelo 

Censo Agropecuário 2017 (5,07 milhões), as mulheres são proprietárias de apenas 19%, 

enquanto os homens detêm 81%. Com relação às atividades econômicas desempenhadas nas 

propriedades‖ (BRASIL, 2017). O espaço menor como proprietária reflete a ausência da 

educação para a autonomia das mulheres, aspecto esse que faz lembrar de todos os construtos 

sociais que as excluem do protagonismo.  

Ainda tratando deste ponto, as mulheres no Brasil estão conseguindo ter uma 

formação acadêmica mais completa, no entanto os cargos mais altos não são por elas 

ocupados, como mostra a pesquisa Fernanda De Negri em seu artigo intitulado Mulheres na 

ciência no Brasil: Ainda invisíveis? 

 

Hoje, as mulheres são cerca de 54% dos estudantes de doutorado no Brasil, o que 

representa um aumento impressionante de 10% nas últimas duas décadas. Esse 

número é semelhante ao dos países desenvolvidos, como os Estados Unidos, onde 

em 2017 as mulheres conseguiram 53% dos diplomas de doutorado concedidos no 

país. No Brasil, assim como no resto do mundo, no entanto, essa participação varia 

muito de acordo com a área do conhecimento. Nas ciências da vida e da saúde, por 

exemplo, as mulheres são a maioria dos pesquisadores (mais de 60%), enquanto nas 

ciências da computação e matemática elas representam menos de 25%. 

Apesar de serem a maioria das pessoas com doutorado em diversas áreas, as 

mulheres brasileiras não estão tão bem representadas nos níveis mais altos da 

carreira. Um estudo recente mostrou que as mulheres representam apenas 24% dos 

beneficiários de um subsídio do governo brasileiro concedido aos cientistas mais 

produtivos do país (a bolsa produtividade). A sub-representação em posições de 

liderança ainda persiste: as mulheres cientistas são apenas 14% da Academia 

Brasileira de Ciências. (DE NEGRI, ano, p. 1) 

 

É importante observar que neste levantamento não há indicativos de classe econômica 



24 
 

 
 

ou questão racial; a pesquisa é direcionada ao gênero. Como a professora Cássia Carloto 

(2001, p. 202) afirma: ―A existência de gêneros é a manifestação de uma desigual distribuição 

de responsabilidade na produção social da existência‖. É exatamente este padrão que é 

diagnosticado na pesquisa relatada acima, pois o conhecimento é majoritariamente produzido 

e validado por homens, trata-se de um espaço hegemonizado por eles. Tais subcategorizações 

de gênero, raça e classe excluem outros pontos de vista sobre o que estes seres generalistas 

afirmam conhecer. 

O modo feminista de pensar, como afirma Margareth Rago (1998), é um rompimento 

com os modelos hierárquicos de funcionamento da ciência e com vários dos pressupostos da 

pesquisa científica. Quando filósofos contemporâneos, como Paul Ricoeur e Michel Foucault, 

afirmam que toda ciência é parcial e provisória, questionam-se sobre a tradicional ciência 

europeia. Estes filósofos propõem que o conhecimento científico ultrapassa a ideia de sujeito 

neutro. Pode-se dizer que o ser que produz conhecimento ao longo da história é o homem, 

branco, heterossexual e enriquecido. Tais características são trazidas ao longo da história, 

como universais, pois o sujeito generalista seria o padrão humano. O homem estaria 

supostamente no seu lugar definido pela natureza, como classificam os iluministas. Estes 

estavam ocupando seu lugar de conhecedores, enquanto os demais habitantes do mundo não 

possuíam o poder do sujeito homem, pois eram (ou são) definidos como o outro; i.e., seres 

incapazes de compreender as verdades sobre o mundo. O sujeito neutro estaria em sua sala, 

lançando sentenças que subordinam o desenvolvimento social aos seus desígnios de 

verdadeiro e falso, certo ou errado.  

Donna Haraway (1995), em seu texto Saberes localizados, traz o eles para discussão, 

mas quem seriam essas pessoas? Sujeitos masculinistas
6
, ou os generalistas, como serão 

tratados aqui. 

 
O "eles" imaginado constitui uma espécie de conspiração invisível de cientistas e 

filósofos masculinistas, dotados de bolsas de pesquisa e de laboratórios; o "nós" 

imaginado são os outros corporificados, a quem não se permite não ter um corpo, 

um ponto de vista finito e, portanto, um viés desqualificador e poluidor em qualquer 

discussão relevante, fora de nossos pequenos círculos, nos quais uma revista de 

circulação de "massa" pode alcançar alguns milhares de leitores, em sua maioria 

com ódio da ciência. (HARAWAY, 1995, p. 1) 

 

As mulheres tradicionalmente seriam essas leitoras que teriam aversão à ciência, os 

sujeitos corporificados, nós, incapazes de se desenvolver epistemologicamente. O corpo 

                                                           
6
 Masculinistas: Homens que são classificados como os que podem conhecer, de modo, que podem lançar 

sentenças de verdadeiro e falso sem ao menos serem questionados, os verdadeiros detentores do poder social. 



25 
 

 
 

mulher, limitado, restrito e velado é o resultado da doutrina ideológica de lugares de gênero 

que são construídos ao longo de toda a história dentro da filosofia, da ciência e da religião. 

Estas áreas criaram a definição de ‗mulher‘ como sujeito formado para sujeição. Judith Butler, 

em seu livro Problemas de Gênero, diz que ―[o]s domínios da ‗representação‘ política e 

linguística estabeleceram a priori o critério segundo o qual os próprios sujeitos são formados‖ 

(BUTLER, 2013, p. 18). Esses domínios sobre a formação do sujeito estão vinculados à 

doutrina ideológica do método científico, pois são construções políticas que, por meio da ideia 

de gênero, definem onde e como cada ―lado‖ pode se desenvolver. A real ideologia de gênero, 

consiste na concepção de humano limitado e coagido ao papel de seu gênero e, deste modo, 

incapaz de desenvolver plenamente sua humanidade. 

Por meio destes conceitos difundidos como naturais, criou-se os pressupostos sobre o 

mundo que subalternam os conhecimentos ditos femininos e engrandecem os masculinos, 

marginalizam a mulher que não se encaixa no padrão ideal que é apresentado e masculinizam 

as que ousam pesquisar, gerir, ou desenvolver qualquer tipo de atividade que a torne 

autônoma e demonstre sua inteligência. Masculinizam, pois, as que buscam ser donas de si: 

―O próprio sujeito das mulheres não é mais compreendido em termos estáveis ou 

permanentes‖ (BUTLER, 2013, p. 18). 

Nota-se que um homem produzir pesquisas e desenvolver técnicas é algo natural. É 

engendrado socialmente que os locais de poder pertencem a eles. A religião, por exemplo, é 

um dos lugares onde, mesmo no século XXI, as mulheres são colocadas em situação de 

desvantagem social, pois tanto nas igrejas protestantes como na igreja católica raramente se 

concede cargo de líder geral a uma mulher. No catolicismo isso é evidente, pois o poder de 

gerir a igreja é destinado exclusivamente ao papa, cargo que só pode ser ocupado por um 

homem, afinal, a ele cabe o domínio de toda sua religião. Apenas um homem seria 

considerado apto, de acordo com a tradição, para tal desígnio.  

Na maioria das igrejas protestantes a estrutura nem sempre é evidente, pois em muitas 

delas as mulheres recebem o título de bispas e pastoras, embora muitas vezes sem ter a 

qualificação. Não são exigidos dessas mulheres os estudos e o processo de ordenação que 

algumas igrejas exigem para o seu esposo. O título lhes é dado porque seus parceiros o 

possuem e elas então passam a ser ajudadoras idôneas, mas não há qualificação para 

desempenhar o papel, porque efetivamente só devem desempenhar o papel de auxiliar e estar 

sempre dispostas a serem secundárias, colocando seu cônjuge em primeiro lugar, segundo 

estes homens que alicerçaram as bases da igreja, essa é a vontade de Deus. 



26 
 

 
 

A discussão proposta a partir desses exemplos busca ressaltar os lugares de peso social 

(ciência e religião) que negligenciam a necessidade do saber que as mulheres poderiam 

desenvolver e da perspectiva que estas podem ter do mundo, caso tenham acesso aos 

conteúdos disponibilizados aos homens. Sendo assim, ao questionar o lugar do conhecimento 

feminino, é possível pensar em um submundo, um lugar que os homens não querem ocupar, e 

por essa razão, os direcionam às mulheres, seja por meio da ciência ou da religião. 

O não conhecer feminino está relacionado ao apagamento histórico das mulheres. 

Muitas das mulheres que conseguiam entrar em lugares de conhecimento acadêmico eram 

invisibilizadas e apagadas. Outras mulheres que eram restritas à vivência familiar deparavam-

se com o não reconhecimento de seus serviços. Em outros termos, a invisibilidade da mulher 

era algo vinculado à definição dela enquanto mulher. Pode-se observar a grade curricular dos 

cursos de graduação em Filosofia: nela, praticamente não se estuda mulheres filósofas. Por 

quê? Não existem filósofas? A doutora em filosofia Maria Luisa Ribeiro Ferreira, em seu 

ensaio As mulheres e a filosofia (2006), cita diversas mulheres que poderiam ser estudadas ao 

longo da história da filosofia como precursoras de discussões relevantes. 

 

Parece uma questão absurda, mas o facto é que continua a colocar-se, revelando a 

mentalidade preconceituosa de quem a formula. Para lhe responder farei um 

pequeno inventário de algumas filósofas, pois, como diz o ditado, ―contra fatos não 

há argumentos‖. Na verdade, no que se refere à contemporaneidade, com uma mera 

pesquisa no Google deparamos com uma plêiade de nomes femininos marcantes no 

actual panorama filosófico. E quanto ao passado basta estarmos atentos à história da 

filosofia para percebermos que sempre houve mulheres filósofas, com mais ou 

menos protagonismo consoante o meio e a época em que viveram. Desde há alguns 

anos que investigadoras e investigadores se têm preocupado em recuperar e 

publicitar o pensamento de filósofas da Antiguidade, como por exemplo, Aspásia, 

Eudóxia, Hipátia, ou Diotima, cujas teses foram meramente referidas em 

doxografias. De entre as filósofas medievais, de acesso mais fácil pois deixaram 

obra escrita, destacam-se Hildegaard de Bingen, Heloísa, Cristina de Pisano. Na 

modernidade relevamos a Princesa Elisabeth da Boémia, Anne Conway, Lady 

Masham, Mary Astel e a pioneira do feminismo, Mary Wollstonecraft. Todas elas 

conseguiram ultrapassar os preconceitos misóginos da sua época, muitos deles 

construídos com a participação explícita dos filósofos. (FERREIRA, 2016, p.36). 

 

Desse modo, é possível perceber que ocupar um lugar de conhecedora é sempre um 

trabalho árduo quando se trata de uma mulher. Mas quando se trata de uma mulher negra, os 

caminhos se tornam ainda mais nebulosos. 

 

Nesse sentido, Appiah (1997) defende a importância da educação como formas 

possíveis de mudanças sociais apontando para a relevância da pedagogia mudar de 

mãos. Nessas circunstâncias, pode emergir a formação de um discurso de 

resistência, na medida em que os súditos mudam de lugar. Esses, livres da opressão, 

constroem capacidades, escrevem a própria história como sujeitos. Esse simples 



27 
 

 
 

gesto de escrever para e sobre si mesmo tem uma profunda significação política. 

(REIGO; CRISÓSTOMO, 2010, p. 95) 

 

A emancipação feminista interseccional apresenta exatamente essa mudança do lugar 

das oprimidas, formando um primeiro discurso de resistência que se tornará uma real 

liberdade. A questão colocada em evidência, ao se tratar de um discurso de resistência, diz 

respeito ao caminho que este discurso precisa percorrer para ser validado. Ou seja, como 

compreender que o conhecimento das opressões vivenciadas ao longo dos anos pelas 

mulheres de margem é um discurso que diz respeito a coisas que ainda são desconhecidas 

sobre o mundo? Como conduzir a mulher negra para a emancipação? Parece plausível dizer 

que este processo é epistêmico, pois diz respeito a novos modos de conhecer o mundo. Mas, 

para isso, o feminismo interseccional precisa abrir caminhos para uma nova construção da 

prática epistêmica e dos conceitos que nela estão inseridos. Tal questão tem suscitado uma 

série de questionamentos aos estudiosos desta área e sobre ela será tratado no próximo 

capítulo. 



28 
 

 
 

2 - A EXCLUSÃO EPISTÊMICA DAS MULHERES 

 

Na esteira da nossa discussão pregressa, neste capítulo busca-se discutir em que 

sentido se pode falar em marginalização e emancipação das mulheres, a partir de uma 

discussão em epistemologia. No capítulo 1, foi discutida a construção de uma estrutura de 

invisibilidade do ser mulher. A ideia de subordinação, que há por trás da ideia de que os 

homens são os seres completos e capazes de refletir e conhecer sobre o mundo, é o que dá 

origem à discussão. Para isso, o seguinte caminho será seguido: na seção 1 serão 

levantados questionamentos acerca da natureza do sujeito do conhecimento. O intuito é 

saber quem ele é e quais as condições que precisa cumprir para ser conhecedor. Na seção 

2, serão apresentadas algumas noções gerais da epistemologia social, com foco no seu 

debate político acerca das práticas de conhecimento. E, por fim, a seção 3 tratará da 

epistemologia feminista com o objetivo de responder aos possíveis problemas causados por 

uma exclusão das mulheres nas práticas epistêmicas. 

 

2.1 Epistemologia na idade moderna 

 

A busca por conhecimento é algo que está presente em nosso cotidiano. Na 

epistemologia, desde os seus primórdios, predominavam questões a respeito da natureza do 

conhecimento, sobre a capacidade de desenvolver o conhecimento humano e sobre o 

desenvolvimento da ciência. A definição padrão de conhecimento, preliminarmente, é a de 

que o conhecimento é crença verdadeira justificada. Esta definição parece plausível 

porque, a princípio, ela indica que, para conhecer algo, alguém deve ter uma crença. O 

processo continua, pois a crença deve ser verdadeira – não parece ser razoável dizer que se 

conhece falsidades. O sujeito deve apresentar razões para acreditar à luz de alguns critérios 

- pois alguém não poderia dizer conhecer algo se sua razão para acreditar fosse arbitrária 

ou aleatória. Assim, cada uma das três partes da definição expressa uma condição 

necessária para o conhecimento, e a reivindicação é a de que, tomadas em conjunto, elas 

são suficientes (HESSEN, 1999, p. 5)
7
.  

Houve, no século XVII, uma grande valorização do conhecimento lógico-matemático. 

Essa valorização engendrou a crença de que era possível conhecer, por meio deste método, 

todas as verdades do mundo. Devido ao reconhecimento histórico e ao alcance da sua teoria, 

                                                           
7
 Essa concepção de conhecimento foi bem aceita por longo período até ser colocada em dúvida por Edmund 

Gettier (1963). 



29 
 

 
 

dar-se-á enfoque aqui à epistemologia de René Descartes (1596-1650). Ao escrever o livro As 

meditações metafísicas (1973), Descartes se torna um grande nome em defesa de uma posição 

racionalista
8
 em epistemologia. Pois, por meio da dúvida metódica, Descartes conduz o leitor 

a percorrer seus passos filosóficos. Descartes propõe que se levante questionamentos sobre 

tudo o que fosse possível de questionar. A dúvida metódica é o método utilizado por 

Descartes para que seja alcançada a verdade primeira que seria correspondente para todos os 

homens: Penso, logo existo. A grande evolução da filosofia Cartesiana é que o sujeito se torna 

a substância primeira no sentido mais fundamental, primeiro e principal do termo. 

Sales (2007, p. 79) afirma: ―com Descartes inaugura-se a moderna filosofia do sujeito. 

O homem deixa de figurar como um ser entre outros e passa a ser considerado, pelo cogito, 

como consciência que reflete sobre si‖. Segundo Sales (2007), Descartes inicia seu processo 

filosófico colocando o sujeito como centro da discussão. Assim, o conhecimento de mundo 

passa a ser o conhecimento que o sujeito pode alcançar, por meio da abstração. O objetivo de 

Descartes era a construção de uma ciência universal, que seria conhecida a partir de uma 

investigação conduzida pelo sujeito, mas que teria concepções universais. 

 
Nessa etapa do pensamento cartesiano, não há ainda a certeza da existência do 

mundo, entendido como a realidade material, nem da existência do próprio corpo. 

Não temos ainda o homem encarnado, concreto, mas o homem identificado com seu 

pensamento. O sujeito cartesiano primeiro é o eu do penso, o homem apenas como 

espírito, enquanto substância pensante. (SALES, 2007, p. 84) 

 

 

A revolução cartesiana caminha no processo de desconstrução para encontrar o 

fundamento primeiro indubitável, que se conclui com ―Penso, logo existo‖. 

 

Descartes, considerado o fundador da forma moderna de Epistemologia, e o filósofo 

que inaugura de forma mais acabada o pensamento moderno (MARCONDES, 

2007), buscava um fundamento seguro para o conhecimento. Para encontrá-lo, 

empreende a dúvida metódica, com o objetivo de livrar-se de qualquer crença ou 

conhecimento que não seja confiável. Assim, coloca em dúvida todas as coisas, para 

reconstruí-las a partir de certezas indubitáveis, que seriam terrenos firmes para o 

edifício do conhecimento. Com a dúvida hiperbólica, questiona inclusive a realidade 

do mundo externo e de outras mentes, mas percebe que duvida, e, se duvida, pensa, 

e, se pensa, existe. (KETZER, 2017, p. 96) 

 

Desse modo, Descartes concebe que o ser pensante é, na verdade, substância pensante 

(res cogitans) e independente da substância corpórea. Compreende-se, então, que há um 

sujeito que pensa, para além do corpo, ou seja, este sujeito não é definido por sua 

                                                           
8
 Racionalismo: Corrente filosófica fundada por René Descartes que prioriza a razão como fonte de 

conhecimento. 



30 
 

 
 

corporeidade, mas por sua subjetividade. Mesmo fazendo em certa medida uso da noção de 

substância, no sentido dos gregos antigos (substâncias, segundo definidas por Aristóteles), ao 

dizer que o sujeito é composto de modo dualista, Descartes une a coisa que pensa com o 

corpo (res extensa e res cogitans), pois a dúvida metódica colocada pelo filósofo transpassa a 

substância corpórea. Descartes faz a seguinte afirmação sobre o corpo do sujeito que conhece: 

―Além disso estou a ele conjugado tão estreitamente e de tal maneira confundido e misturado 

que componho com ele um único todo‖ (DESCARTES, 1973, p. 64). 

Assim, inaugura-se uma concepção particular de conhecimento. O sujeito não é 

conhecedor por possuir o padrão de sua espécie, como seria classificado por meio de 

atribuições categóricas, em uma concepção aristotélica, mas passa a ocupar o lugar de 

indivíduo que conhece o mundo. Segundo Descartes, um sujeito que é primeiramente ―a coisa 

pensante‖ é livre de formatos. A substância corpórea em Descartes interage com a substância 

pensante, ou seja, o sujeito do conhecimento. Para Descartes, o estudo de um método 

filosófico levaria os homens ao conhecimento real do mundo, permitindo assim o 

desenvolvimento da civilização. Em suas palavras: 

 
[...] a resolução de estudar também a mim mesmo e de empregar todas as forças de 

meu espirito escolhendo os caminhos que deveria seguir. O que me deu melhor 

resultado, ao que me parece, do que nunca me tivesse afastado nem do meu país, 

nem de meus livros. (DESCARTES, 1973, p.20) 

 

 

Descartes, após o relato de suas experiências em diversas culturas e investigação 

filosófica, afirma que o método a ser desenvolvido corresponderia a investigar o processo de 

formação das crenças a respeito do que há no mundo. Para ele, a investigação das faculdades 

mentais conduziria à habilidade de conhecer. Deste modo, precisa-se de um sujeito para que 

exista o conhecimento. Mas quem é esse sujeito epistêmico? De qual modo ele é apresentado? 

O sujeito cartesiano é o sujeito do período iluminista, ou seja, é a representação da razão, 

universal e objetiva. O corpo permanece fora da discussão (KETZER, 2017, p. 97). 

Essa razão, que se pressupõe universal e objetiva, é o cerne do problema, pois nela 

está a limitação do sujeito epistêmico. Lembrando de Rousseau (ver capítulo 1), para que se 

possa evidenciar como a construção social limita o sujeito que será considerado racional, é 

necessário compreender que o sujeito cartesiano é o sujeito do período iluminista, que parece 

ser o mesmo sujeito digno de ser atenciosamente educado e considerado apto a se desenvolver 

intelectualmente em Emilio. 



31 
 

 
 

Apesar do método desenvolvido por Descartes ser fundamental para a epistemologia, 

parece plausível questionar o quanto sua ideia de racionalidade é limitada, por ser resultado de 

uma concepção parcial de mundo. E, consequentemente, é possível questionar sua 

objetividade, pois essa parece ser resultado de uma perspectiva de mundo enviesada. É 

praticamente ignorado, até a década de 1970, que a condição social e a localidade geográfica 

podem mudar completamente a construção deste sujeito epistêmico. A racionalidade parece 

não ser completa, pois diz respeito a uma parte da sociedade. E os outros conhecimentos do 

mundo, onde estão? A formulação da epistemologia é extremamente restrita à Europa e isso 

limita o conhecimento. Estes sujeitos neutros, que não precisam se localizar, são sempre 

homens muito bem definidos ao longo da história. Quais as consequências desse 

entendimento? A objetividade e a racionalidade parecem tender aos valores de um 

determinado grupo.  

Harding e Pereira (1993), no texto A instabilidade das categorias analíticas na teoria 

feminista, apontam para um sujeito universal, que é representado pelo homem. Este sujeito 

torna-se o sinônimo de racionalidade. Essa instituição de superioridade racional definida 

como sendo o homem, cria um sistema de investigação androcêntrico. O androcentrismo 

exclui todos os que não correspondem ao padrão.  

Quando se apresenta esta concepção, consequentemente se dita algo, e se força o 

padrão de estereótipos de um determinado grupo, surgindo a partir disso, uma identidade de 

conhecedor. 

 

Pensa-se a partir de um conceito universal de homem, que remete ao branco 

heterossexual civilizado do Primeiro Mundo, deixando-se de lado todos aqueles que 

escapam deste modelo de referência. Da mesma forma, as práticas masculinas são 

mais valorizadas e hierarquizadas em relação às femininas, o mundo privado sendo 

considerado de menor importância frente à esfera pública, no imaginário ocidental. 
(RAGO, 1998, p. 4) 

 

Denunciar a existência de um grupo seleto de conhecedores impele a ampliar o 

horizonte epistêmico. É, pois, uma necessidade, já que é evidente que apenas um grupo social 

não poderia compreender e significar toda a diversidade de experiências sobre o que há no 

mundo. Portanto, o sujeito do conhecimento com poderio social permanece sendo um sujeito 

localizado, e definido dentro do padrão correspondente ao homem europeu. No capítulo 1, 

quando foram apresentadas as supostas limitações intelectuais das mulheres, houve a defesa 

de que estas não podem ser consideradas como objetivas e racionais. Deste modo, ao analisar 

os resultados pretendidos por Descartes, estes seriam ―impossíveis‖ para elas, pois elas foram 



32 
 

 
 

consideradas, ao longo da história, como mais superficiais e incapazes de se desenvolver 

intelectualmente como os homens.  

A ideia de sujeitos generalistas perpetua a noção de que o conhecimento dito feminino 

é de menor ou nenhum valor. A questão central problematizada sobre a concepção cartesiana 

é a seguinte: o conhecimento é tratado como se fosse universal e descorporificado, mas é 

sensato dizer que o conhecimento não é desprovido de lugar. Até mesmo questões de 

conhecimento matemático, que parecem ser neutras, são resultados de investigações de um 

sujeito em determinado lugar, ou seja, a investigação inicial de algo sempre passará por um 

sujeito localizado. Portanto, o corpo para o conhecimento parece imprescindível.  

Desta forma, ao propor um sujeito generalista que só pode ser concebido como um 

homem (dentro de uma construção androcêntrica presente no pensamento filosófico 

tradicional), deixa-se de lado todo o conhecimento de quem não pode ser generalizado, como 

as mulheres. 

 

2.2 Epistemologia social 

 

Nas últimas quatro décadas, a epistemologia tradicional vem sendo questionada a partir 

de uma posição crítica acerca tanto da sua noção de conhecimento quanto das suas descrições 

comuns sobre a natureza do sujeito epistêmico. Como afirma Nunes (2008, p. 46): 

 

Para alguns, estaríamos perante uma ―crise final‖ da epistemologia ou, pelo menos, 

perante a sua ―naturalização‖ ou historicização definitiva, libertando-a da pretensão 

de se estabelecer como o lugar de determinação do que conta e não conta como 

conhecimento e da definição dos critérios que permite distinguir e adjudicar a 

verdade e o erro. 

 

A epistemologia social volta seu olhar exatamente para a ideia de que há uma 

necessidade de pensar o sujeito epistêmico e suas práticas de conhecimento de modo 

localizado. De acordo com Nunes (2008), as últimas três décadas trouxeram uma inflexão 

para a epistemologia que a deslocou da noção abstrata do conhecimento e a localizou no 

social. 

Alvin Goldman, um dos precursores da epistemologia social, afirma, junto com 

Thomas Blanchard, em seu artigo Epistemologia Social (2018), que a epistemologia 

tradicional abstrai o sujeito do âmbito social. É possível observar esta abstração ao analisar o 

sujeito cartesiano: ele, em momento algum, aparece localizado socialmente. Descartes, ao 

desenvolver sua teoria, chega à conclusão que o seu corpo não era necessário, pois todo seu 

conhecimento era racional. Não havia a necessidade de suas experiências sensoriais, pois 



33 
 

 
 

estas poderiam enganá-lo (DESCARTES, 2016, p. 24). A epistemologia social convida, 

então, para um entendimento do sujeito epistêmico em sua esfera integral. 

Em sua perspectiva racionalista, Descartes concebe que há um sujeito que conhece e 

que aquilo que conhece de modo claro e distinto pode ser generalizado para todos, pois este é 

o sujeito do período racionalista, ou seja, o ser capaz de ser objetivo e racional. A grande 

interrogação que deve inquietar o filósofo é: em que sentido uma suposta generalidade do 

sujeito epistêmico respaldou um mundo onde os homens (europeus, brancos e enriquecidos) 

são os únicos à altura de utilizar de modo apropriado o método cientifico? Por que a 

objetividade, como se discute, é com frequência considerada um atributo masculino? O que 

assegura essa superioridade epistêmica? Seria a racionalidade exercida apenas por eles? Os 

aptos para pensar seriam os que receberam a educação iluminista, os homens com uma 

educação parecida com a de Emilio, os únicos que, de acordo com a concepção racionalista, 

possuem a razão, a razão humana que é capaz de separar o verdadeiro do falso (CALVELLI e 

LOPES, 2011). 

A ideia de humanidade, conforme apresentada ao longo do texto, é correspondente ao 

sujeito masculino e europeu. A principal indagação sobre a universalização do sujeito é 

pautada nos requisitos para ser esse sujeito pensante, que se se traduz em uma série de 

exclusões, por exemplo: as mulheres que passaram por uma educação que as retirava do 

processo de pensamento racional desenvolvido por homens. O processo de exclusão das 

atividades ditas racionais as relegou a desenvolver afazeres que eram julgados inferiores. Seu 

papel era de segundo sexo, apenas destinada à servidão e limitadas à beleza. Claro que neste 

caso se está tratando de uma perspectiva do feminismo eurocêntrico. A racionalidade de 

Descartes carrega em si, uma autorização que permite uma leitura individualista do trabalho 

epistêmico. 

 

Nessa compreensão, a razão é apresentada como uma disposição reflexiva que 

possui uma dupla pretensão: por um lado, ser impessoal e, por outro, ser objetiva. 

Ela é impessoal porque não estaria subordinada às condições históricas (no máximo 

ela seria a própria expressão da história) em que o indivíduo se encontra quando fala 

em nome da razão. Ela seria objetiva porque poderia prescindir do consentimento 

intersubjetivo dos concernidos pelo discurso na medida em que outorga para si o 

poder de decidir sobre a legitimidade e validade da autoimagem produzida por todos 

os povos. Acredito que essa compreensão da razão autorizou o discurso iluminista, 

nos seus diferentes e variados matizes (ANDRADE, 2017, p. 293) 
 

À medida que a razão é compreendida como desistoricizada, a concepção de sujeito 

universal passa a ter a dimensão de representação da própria realidade. Mas esse sujeito que 

pode encontrar a verdade objetiva do mundo é um sujeito muito bem limitado. Quem seria o 



34 
 

 
 

sujeito que pode conhecer na epistemologia tradicional? Ele é delimitado dentro de alguns 

segmentos: (i) São homens que podem desenvolver-se intelectualmente; (ii) eles são aptos 

para serem objetivos e racionais; (iii) Devido a estes atributos, eles são promovidos a sujeitos 

generalistas. Afinal, as três definições expostas sobre sujeito do conhecimento expressam 

condições sólidas de quem pode ser o sujeito epistêmico.  

Harding (2007) apresenta a argumentação sobre os impactos de pesquisas 

androcêntricas nas sociedades. E o faz para apresentar como a objetividade e o conhecimento 

sobre o mundo passam a ter um caráter parcial e acabam por encobrir todos os outros 

indivíduos que não se encaixam na padronização de razão universalizante. Ela apresenta eixos 

de exclusão nos campos científicos. 

Um primeiro aspecto apresentado por Harding (2007), na construção parcial das 

pesquisas científicas, diz respeito à desigualdade entre homens e mulheres na produção de 

conhecimento. Um segundo ponto apresentado é sobre uma das consequências que essa 

desigualdade entre homens e mulheres reflete nas formulações das pesquisas científicas. O 

que se pesquisa sobre o mundo é sempre na perspectiva deste sujeito universal, e o próprio 

princípio de racionalidade seria limitado à perspectiva do homem e desta forma acabaria por 

cair em um sistema fraudulento de objetividade. Veja o exemplo que Harding (2007, p. 3) 

trata em seu texto: 

 

Especialistas identificam três problemas desse tipo de padrão para maximizar a 

objetividade. Primeiro, importantes processos científicos ocorrem antes dos métodos 

científicos começarem e não são controlados por noções de método convencionais. 

Nesse ―contexto da descoberta‖, condições problemáticas naturais ou sociais são 

identificadas como, por exemplo, a pobreza. Apenas o que é problemático é 

conceitualizado: ―muitas bocas para se alimentar‖. Conceitos e hipóteses para 

conduzir pesquisas são formulados: ―superpopulação‖; ―controle populacional‖; ―se 

a reprodução das mulheres for controlada, haverá menos bocas para alimentar‖. Em 

seguida, é concebida a pesquisa para testar hipóteses. No caso aqui considerado, 

atualmente até as Nações Unidas reconhecem (desde a Reunião das Nações Unidas 

no Cairo em 1995 sobre população) que essa pesquisa supostamente objetiva não 

conseguiu identificar as suposições sexistas, racistas e classistas que moldaram 

muitas décadas de pesquisa sobre controle populacional. Em primeiro lugar, é a 

pobreza que causa o crescimento da população e não o contrário. Famílias pobres 

necessitam do trabalho e dos salários dos filhos para sobreviver e estes devem cuidar 

dos irmãos menores e, quando eles crescem, dos idosos, uma vez que os governos, 

rendas e riquezas herdadas sustentam as classes média e alta. Aumentar a educação 

das mulheres e, assim, sua renda possível constitui a única maneira mais eficaz de 

reduzir a fertilidade. 

 

É essa concepção unilateral que promove o desenvolvimento científico das teorias, e 

que se propõe generalista, como o caso acima. São de grande impacto social, pois formulam 

soluções gerais, que não tratam de demandas que solucionariam o problema de modo 



35 
 

 
 

eficiente, mas falam da perspectiva que esses homens pesquisadores (enquanto sujeitos 

generalistas) conseguem ver do mundo. Falam de modo geral e distante dos problemas que 

constituem a questão que buscam responder. O grande erro é que o lugar que estes cientistas 

ocupam os impede de ver como realmente é formado o problema ―muitas bocas para 

alimentar‖. 

O grande problema do sujeito descorporificado reside em seus resultados generalistas. 

Estes pressupõem verdades sobre o mundo que não se sustentam ao serem analisadas em uma 

perspectiva não eurocêntrica. Por exemplo, as concepções que apontam para uma suposta 

incapacidade intelectual dos negros, como vemos na obra de Hume (1875, p. 252): 

 

Estou em condições de suspeitar serem os negros naturalmente inferiores aos 

brancos. Praticamente não houve nações civilizadas de tal compleição, nem mesmo 

qualquer indivíduo de destaque, seja em ações seja em investigação teórica. [...] tal 

diferença uniforme e constante não poderia ocorrer, em tantos países e épocas, se a 

natureza não tivesse feito uma distinção original entre essas raças de homens. Sem 

citar as nossas colônias, há escravos negros dispersos por toda a Europa, dos quais 

ninguém alguma vez descobriu quaisquer sinais de criatividade, embora pessoas de 

baixa condição, sem educação, venham a progredir entre nós, e destaquem-se em 

cada profissão. Na Jamaica, realmente, falam de um negro de posição e estudo, mas 

provavelmente ele é admirado por realização muito limitada como um papagaio, que 

fala umas poucas palavras claramente. 

 

Os homens europeus eram autorizados a dizer quem era desenvolvido e quem não era, 

com base nos princípios do desenvolvimento do pensamento racionalista. Ou seja, a ideia de 

um sujeito universal é a construção da ideia de superioridade de um povo que se julgou apto a 

pensar sobre todos os outros. Por isso, a concepção universalista atrelada à definição de 

sujeito do conhecimento torna-se uma questão política, pois possibilita a inferiorização de 

todos que não se encaixam no seu padrão, como ressalta Cichoski (2013), ao tratar sobre o 

problema da neutralidade do sujeito do conhecimento: 

 
A impraticabilidade da neutralidade é sustentada pela constatação de que variáveis 

sociais interferem na forma como um indivíduo vê o mundo. Como a ciência busca 

justificar uma visão de mundo, ela também é ―contaminada‖ por essas variáveis. 

Assim, as críticas contra um empreendimento de análise com orientação 

exclusivamente epistêmica são ainda mais relevantes nos estudos sobre a dimensão 

social do conhecimento. (CICHOSKI, 2013, p. 173) 

 

Parece inviável pensar em um conhecimento neutro, pois ao analisar as investigações, 

fica explícito que a pergunta inicial que conduz todo o problema que será investigado é 

resultado de uma indagação permeada de pessoalidade. Como criar questões objetivas que 

sejam desprovidas das inquietações do pesquisador? De acordo com Harding e Pereira (1993), 

a objetividade masculina não leva em conta a pessoa, mas um padrão de masculinidade, o que 



36 
 

 
 

se torna um grande problema, pois constrói reproduções de pesquisas e suprime inúmeras 

demandas que não se enquadram nesse padrão. Quando pesquisas científicas partem sempre 

de um mesmo lugar, com o mesmo grupo de pesquisadores, ter-se-á sempre questões iniciais 

com a perspectiva limitada de um grupo e, consequentemente, chegar-se-á a respostas 

maximizadas, ou seja, universalizantes.  

 

2.3 Epistemologia feminista 

 

A epistemologia feminista surge na década de 1970, e parece justo começar a discutir 

suas propostas com uma citação que ajuda a elucidar onde se encontra a epistemologia 

feminista na filosofia. 

 

Ao questionar as bases daquilo que se considera como um dos núcleos fundamentais 

para a atividade filosófica ―propriamente dita‖, a epistemologia feminista responde 

de certa forma à conhecida acusação de que ―fazer feminismo‖ não é ―fazer 

filosofia‖. Mas não apenas por tratar de questões tradicionais – consideradas, 

portanto, como ―legítimas‖ – da teoria do conhecimento e da filosofia da ciência, 

como também por mostrar que tais questões não estão elas mesmas isentas de um 

viés social e político (ainda que invisível porque institucionalizado). O que sempre 

passou por ―fazer filosofia‖ pode muito bem ter sido sempre um ―fazer a política‖ do 

interesse dominante (SATTLER, 2019, p.1). 

 

O movimento feminista se organizou dentro da academia para questionar os valores 

científicos fundados nas características atribuídas aos homens. O objetivo da epistemologia 

feminista é o de questionar os padrões da produção da teoria do conhecimento, questionando 

os aspectos de generalidade, objetividade e justificação por meio de processos que evidenciam 

aspectos de privilégios aos conhecimentos masculinistas e europeus. Até onde os 

conhecimentos postulados como universais poderiam ser, na verdade, resultados de uma 

ciência parcial e androcêntrica
9
? Será dada uma atenção especial aqui para a teoria feminista 

de ponto de vista. O objetivo é mostrar que existe um sujeito epistêmico culturalmente e 

economicamente marcado para ser cognoscente e que toda suposta imparcialidade é resultante 

de uma construção social do sujeito que conhece (SATTLER, 2019, p. 6). A localização 

social do sujeito é extremamente necessária nesta discussão. Ao falar em localização do 

sujeito, está-se tratando de pesquisadores que produzem conhecimento de modo não 

dissociado de sua posição política e social na sociedade, pois esta é impossível de não 

permear o sujeito epistêmico.  

Ao inspecionar a história, é possível notar que as mulheres são minorias na ciência, na 

filosofia e em outros campos da produção de conhecimento. As epistemologias feministas se 

                                                           
9
 Ou seja, que tem o homem, branco e europeu como um sujeito universal. 



37 
 

 
 

ocupam, em geral, em compreender as raízes e o impacto dessa ausência. Em primeiro lugar, 

para tratar do processo de conhecer, é preciso compreender que se trata de sujeitos não 

universais. O segundo passo consiste em pautar a reflexão de que o sujeito supostamente 

universal é um sujeito marcado politicamente, por aspectos de objetividade e neutralidade, 

determinados e testados por eles mesmos. Se forem aplicadas as suas pesquisas ao processo 

de repetição e testes em grupos não selecionados por eles, seria possível identificar valores e 

interesses sociais dos indivíduos envolvidos em sua formulação Para Harding e Pereira 

(1993), isso faz com que os resultados dessas pesquisas tenham um caráter objetivo fraco. 

Segundo Ketzer (2019, p.4), o gênero é o localizador social, o divisor de papéis; ou 

seja, a característica de cada grupo social e a liberdade que o indivíduo terá são resultados da 

construção embasada neste denominador. São exemplos: características do gênero masculino, 

como fortes, líderes, protetores, impositivos; características do gênero feminino, como 

condescendentes, frágeis, modestas, esbeltas e dóceis (KETZER, 2019, p.4). Assim, é 

possível perceber que a construção diferenciada e limitadora do ser homem e do ser mulher 

ocupa espaços determinantes no desenvolvimento social, epistêmico e político. Essa é uma 

das representações androcêntricas do mundo. A questão é que a sociedade foi ensinada a 

estimular meninos e meninas de modos distintos. A liberdade da mulher é, desde seu 

nascimento, cerceada. A imposição do ser mulher a acompanha desde quando lhe furam as 

orelhas para que possam iniciar o tornar-se mulher, adornada e limitada ao padrão. São estes 

pequenos sistemas de subordinação que refletem na construção epistêmica do mundo.  

Ao se recordar do processo de formação do homem em Rousseau, encontra-se um 

indivíduo criado para as habilidades intelectuais. Já no processo de formação das mulheres, 

estas são encontradas sendo educadas para servir, sem autorização para emancipação, seja 

intelectual, monetária ou física. Sattler (2019, p. 4) aponta: 

 
Negar a intervenção e o viés político sobre a produção do conhecimento é, ingênua e 

miticamente, endossar o lugar social, ético e político a partir do qual se o afirma. E 

isso significa também, em última instância, refletir sobre os contornos e o estatuto 

do fazer filosófico ele mesmo ao trazer a prática feminista – como movimento 

necessariamente político que é – para questionar as antigas assunções filosóficas de 

imaterialidade e incorporeidade de sua atividade ―profissional‖. Daí a ideia de uma 

atitude ―metafilosófica‖. 

 

O mundo desdobra-se do homem. Como denuncia Sattler (2019), o conhecimento 

masculinista é um conhecimento parcial, pois leva em consideração apenas uma perspectiva 

do mundo. A epistemologia feminista começa a expressar sua normatividade por meio do 

questionamento dessa parcialidade. Pois, se há interferência da experiência do sujeito em seu 



38 
 

 
 

modo de pesquisar, pode-se concluir que as pesquisas podem, elas mesmas, ser 

androcêntricas. Sendo assim, apenas o que corresponde ao que é tido como parte do mundo 

masculino seria valorizado. Pode-se perceber estas subordinações de saberes em nosso dia a 

dia, como lembra Sattler (2019, p. 4): 

 
Acrescenta-se ao fato da subordinação social concreta também uma inferiorização 

dos seus modos particulares de conhecimento – nunca publicizados, já que sua 

esfera de ação e experiência é sempre privada; desde aí, igualmente, uma rotulação 

discordante, já que estes modos femininos de cognição não preenchem os critérios 

válidos da autoridade epistêmica tais como elencados pelas concepções de 

racionalidade desencarnada e objetividade distanciada e desinteressada. 

 

O conhecimento que as donas de casa produzem é historicamente menosprezado. 

Certo dia, em uma aula de Recursos Humanos, os alunos estavam expondo suas experiências 

em administrar os gastos de empresas. Ao chegar a vez de uma senhora relatar sua vivência, 

esta, muito envergonhada, disse que não possuía experiência com empresas, porém ela 

cuidava da sua casa: administrava todo o dinheiro que entrava, geria a alimentação e a 

distribuição de tarefas dos filhos. Segundo ela, toda sua jornada de trabalho não conseguiria 

ser concluída em 8 horas diárias. Após os demais membros de sua casa chegarem, ela 

continuava trabalhando. Era sempre a última a dormir e a primeira a acordar. E que após 

muitos anos ela, enfim, conseguia cursar uma faculdade. No relato há todo um conhecimento 

de gestão financeira, de gestão de tempo e esforço físico que está sendo invisibilizado. Essa 

desclassificação do conhecimento das mulheres do lar é construída por meio da concepção de 

que conhecimentos oriundos de experiências localizadas e encarnadas são insignificantes. 

Mas não qualquer conhecimento com essas características, em grande medida, o 

conhecimento das mulheres. Sattler (2019, p. 5) mais uma vez: 

 
A experiência cognitiva das mulheres é encarnada, relacional e subjetiva. Claro que 

podemos questionar a existência de estilos ―femininos‖ de cognição contra estilos 

―masculinos‖ – devido ao risco sempre presente de escorregadelas essencialistas e 

naturalizantes. No entanto, ainda que os modos específicos de conhecimento das 

mulheres tenham sido construídos cultural e socialmente, é também verdade que ao 

erigir-se como o critério da autoridade epistêmica o sujeito cognoscente ―masculino‖ 

(semelhantemente construído), ignoram-se e apequenam-se características 

tipicamente associadas à vivência feminina da realidade: situação, contexto, 

emotividade, corporeidade, interesse, desejo. Traços igualmente faltantes às 

reflexões filosóficas – até mesmo em áreas como a ética e a política em que 

pareceriam imprescindíveis em vista da complexidade e pluralidade das vivências 

morais e políticas.  

 

O problema é que essa aniquilação do conhecimento localizado que as mulheres 

possuem causou um déficit na construção científica, política e ética. A suposta ausência de 



39 
 

 
 

localidade do sujeito universal deixou escapar conhecimentos diversos sobre o mundo porque 

não considerou os relatos de grupos não padronizados na concepção de universalidade. 

Como seria o conhecimento acadêmico se essas experiências chegassem ao mundo de 

pesquisas científicas? Parece existir uma realidade que os homens não conhecem. Os homens 

conhecem o mundo a partir da organização feminina, ou seja, nunca o encontraram sem o 

manuseio das mulheres. Reparem o relato da aluna, descrito acima: ela organiza toda a família 

e os envia ao mundo público. As mulheres em grande maioria ensinam esse processo às filhas 

desde quando essas se tornam adolescentes. Essa gestão organizacional do mundo privado 

demanda da mãe um grande esforço para ensinar a(s) filha(s). E essas funções de gestão da 

casa permitem a funcionalidade do mundo público. Parece existir todo um processo de 

aprendizagem da menina quando esta torna-se adolescente, para que ao chegar na vida adulta 

seja, enfim, uma mulher. O ―tornar-se mulher‖ de Beauvoir, pode ser encontrado nessa esfera 

de construção das mulheres. O que se pode observar é que há inúmeros conhecimentos 

desprezados provenientes deste grupo.  

A epistemologia feminista vem olhar para estes saberes extremamente localizados, 

mas que correspondem a saberes que conduziriam à compreensão do mundo de modo mais 

completo. Grande parte das mulheres compartilham deste silenciamento do trabalho 

doméstico. Ao olhar esse destino comum das mulheres, parece extremamente difícil produzir 

como ―eles‖, homens dotados de laboratórios e bolsas de pesquisas e destituídos das 

obrigações familiares, como afirma Haraway (1995). A crítica feminista consiste 

primeiramente no questionamento da concepção masculinista de conhecimento, ideia essa que 

é fundamentada em noções tradicionais da filosofia. Conforme foi visto anteriormente, há um 

problema com esse sujeito neutro da filosofia. Para expressar o primeiro problema do 

conhecimento que é considerado neutro, precisa-se olhar na prática o sentido que o homem 

dará para sua investigação. Para isso, a epistemologia feminista formula critérios para 

identificar quais seriam as boas e quais seriam as más afirmações de conhecimento. Investigar 

o que é sexista e o que não é, evidenciar onde está o aspecto androcêntrico de uma 

determinada teoria (KETZER, 2019, p. 19). 

 
Exemplo disto é o trabalho de Donna Haraway, Primate Visions (1989), no qual ela 

explicita as narrativas predominantes no campo da Primatologia e demonstra uma 

tendência de masculinização das histórias sobre a competência reprodutiva de 

machos agressivos e fêmeas passivas. O que não podemos deixar de questionar 

diante desses resultados é se, afinal de contas, metodologias científicas aceitáveis 

geraram esse tipo de resultado, ou se esses são resultados impregnados de 

preconceitos sociais e políticos (LONGINO, 2012). Essa e outras questões são 



40 
 

 
 

inevitáveis para uma epistemologia que se pretenda feminista. (KETZER, 

2017.p.98) 
 

Conforme a citação acima, começa-se a desnudar o problema apontado pela 

epistemologia feminista. Ao pensar no exemplo de Haraway (1995), o aspecto androcêntrico 

não é parte superficial da teoria, mas é a base que conduz a pesquisa. Parece plausível dizer 

que a ideia de ―macho dominante‖ nada mais é do que a expressão da influência social do 

sujeito investigador: o homem que pode atuar livremente e a mulher pronta para servi-lo. Este 

olhar da situação revela toda a formação masculinista do sujeito que conhece. Coloca-se, 

então, a seguinte questão: seria este olhar do cientista uma visão desprovida de direção 

prévia? Ou parece um olhar construído e tendencioso da organização do mundo? A 

neutralidade e a objetividade científicas estão sustentadas ao analisar o ponto inicial da 

pesquisa? 

As epistemólogas feministas querem investigar se as ideias presentes em uma 

padronização normativa masculinista influenciaram o sujeito que se utiliza do método 

científico, pois é evidente na citação acima que as ideias de fêmea passiva e macho dominante 

estão postuladas como fator principal na pesquisa. Com base nisso, seria possível identificar a 

intervenção política e social no sujeito epistêmico. Pode-se concluir que, ao analisar de perto 

a ciência que vem sendo produzida, esta é uma ciência correspondente a uma parte do mundo, 

pois as demandas de investigação são provenientes apenas de um grupo. A neutralidade do 

sujeito parece não se sustentar porque este sujeito é formado com base em seu meio político-

social.  

Haraway (1995) aponta para esse problema da masculinidade abstrata, que permeia os 

processos científicos. Para combatê-la, ela propõe a investigação do que vem sendo produzido 

como conhecimento. Seu método parte da utilização de pesquisas como as citadas acima para 

demonstrar a parcialidade do sujeito epistêmico. Questiona a neutralidade do pesquisador, 

busca analisar os procedimentos científicos e identifica o viés dominador do homem, para 

propor um processo científico mais justo que rompa com a visão parcial estabelecida como 

neutra. A epistemologia feminista aponta que existem sujeitos localizados, que carregam 

consigo as demandas que o mundo apresentou a eles. O objetivo é mostrar que existem outros 

corpos racionais e que estes não podem se desvincular da sua identidade, pois é exatamente 

por conta de sua constituição social que eles conhecem. 

A questão é que esses sujeitos generalistas se colocam como inquestionáveis, e 

justificam isso por meio de ―atributos‖ pertencentes a este grupo, por exemplo: ser dedutivo, 

analítico, acontextual são características tidas como masculinas. Os atributos pertencentes ao 



41 
 

 
 

grupo das mulheres são sempre os que designam menor eficiência, quando analisados em um 

âmbito cientifico (KETZER, 2019, p. 6). Tais construções dificultam a validade dos processos 

epistêmicos femininos. 

Para compor o processo da epistemologia feminista, precisa-se colocar na discussão 

epistêmica os conceitos de gênero, corpo, sujeito localizado, e não esquecer todo o processo 

político nos quais eles estão envolvidos, como afirma Sattler (2019, p. 5): 

 

Segundo as autoras, não se trata de uma redução da epistemologia à política, mas da 

realização de um objetivo emancipatório, claramente feminista e inclusivo, que 

permita ―a expansão da democracia na produção do conhecimento‖, e que nos 

permita, por sua vez, uma melhor compreensão do mundo em sua pluralidade de 

vivências, no intuito de se ―viver bem nele‖. 

 

É necessário pensar na força coercitiva que uma perspectiva parcial tem na estrutura 

da sociedade. Por meio da análise feita do processo de construção do sujeito universal, chega-

se à conclusão que homens têm um conhecimento de mundo parcial, resultado de uma 

experiência manipulada do mundo. Quem pode acessar o mundo em sua primeira 

representação são as mulheres, principalmente as que não possuem privilégios de classe, raça, 

dentre outros. Tal afirmação evidencia a necessidade da epistemologia feminista, pois se há 

um mundo que é manipulado para ser apresentado aos homens, o conhecimento que eles 

produzem já não corresponde de fato ao mundo real. 

A epistemologia feminista seria uma forma de conhecer por meio de sujeitos que 

lidam com o mundo, em sua representação última, em vez das aparências. As mulheres podem 

ter acesso a uma dimensão de realidade da qual os homens são privados. Se eles não 

conhecem essa parte do mundo, como podem postular verdades sobre elas? Uma 

epistemologia fechada a uma fenomenologia hegemônica, imposta por uma parcela da 

sociedade, pode ter deixado escapar por entre os dedos diversos saberes que revolucionariam 

nossa sociedade. 

Ao pensar na valorização do conhecimento daqueles sujeitos em situação de opressão 

social, a epistemologia feminista localiza o indivíduo no seu meio social. Pois esse sujeito ―é 

vist[o] como um sujeito formado social e culturalmente no jogo das relações sociais e 

sexuais‖ (RAGO, 1998, p. 6). Por ser localizado, entende-se que há sobre ele determinações 

contextuais, históricas, temporais, culturais, linguísticas, políticas, éticas, sexuais, étnicas, 

relacionais, interacionais, subjetivas, intuitivas, emocionais (SATTLER, 2019, p. 7). 

O que Rago (1998) está dizendo é que o mundo, para ser explicado, precisa de 

métodos que permitam a explicação não parcial. Se faz necessário compreender que esse 



42 
 

 
 

conhecimento provém de diferentes lugares sociais. A epistemologia feminista desdobra-se na 

crítica da estrutura social que hierarquiza por meio do gênero, raça e de classe. O modo 

feminista de pensar, como escreve a autora, é revolucionário e benéfico, pois denuncia o 

caráter particularista da ciência e permite que as mulheres encontrem o seu próprio modo de 

pensar, as suas demandas de conhecimento até então tidas como dispensáveis (RAGO, 1998, 

p. 4). Além de questionar a neutralidade e objetividade das práticas de conhecimento, há a 

necessidade de se questionar, também, as pesquisas enviesadas, que são pautadas sobre um 

padrão de masculinidade, ou seja, demanda de pesquisa, processo e resultado, provenientes e 

analisados apenas em uma perspectiva genérica de homem (universal), e assim, comprometem 

toda a pesquisa científica: ―Precisamos do poder das teorias críticas modernas sobre como 

significados e corpos são construídos, não para negar significados e corpos, mas para viver 

em significados e corpos que tenham a possibilidade de um futuro‖ (HARDING, 1995, p. 16). 

Quando se pensa em um conhecimento que enxergue e produza por meio dos corpos e 

suas localizações, tem-se uma sociedade que passa a não ignorar a multiplicidade de saberes. 

Não nega, porém, o direito de grupos sociais originalmente considerados inaptos, para a 

epistemologia, de produzirem conhecimento.  

 

O conhecimento situado é, portanto, aquele que reflete a perspectiva específica do 

indivíduo – contra a pretensão de isenção e imparcialidade – e é necessariamente 

constituído e construído por sua complexidade de pessoa entranhada, corporalmente 

inclusive, num mundo contingente e habitado pela diferença. O conceito de ‗gênero‘ 

é, neste caso, apenas a primeira categoria a partir da qual refletir sobre o modo como 

o status social do sujeito incide sobre sua aquisição, atribuição e justificação de 

conhecimento – é o que caracteriza, afinal, uma epistemologia como sendo 

―feminista‖, em primeiro lugar. (SATTLER, 2019, p. 7) 

 

O marcador da discussão epistêmica feminista é o gênero, e com ela surgem também 

as demandas de uma análise de raça e classe. O conhecimento das margens é, via de regra, 

simplesmente deixado de lado, por não ser padronizados o suficiente para o método 

epistêmico tradicional. Pensar uma metodologia feminista é assumir que, nessa perspectiva, a 

pesquisa é política. É preciso reivindicar o conhecimento das mulheres, para mostrar que elas 

podem ser, sim, o sujeito do conhecimento. Isso as emancipa do conhecimento dos homens 

brancos. Mas para construir esse sujeito que conhece, há então a fusão da epistemologia 

feminista com a epistemologia social, para que se investigue além da relação sujeito e objeto, 

a situação social deste sujeito cognoscente (SATTLER, 2019, p. 8). 

 

Neste ponto, a epistemologia feminista é também uma espécie de epistemologia 

social, e a análise dos processos (de acesso, expressão, padrões de justificação e de 

autoridade epistêmica) do conhecimento reclama a consideração das atribuições 



43 
 

 
 

sociais tanto quanto subjetivas de identidade, pertença, relacionamentos, papéis e 

deveres sociais, e a maneira como estas acabam distribuindo direitos e poderes. 

(SATTLER, 2019, p. 8) 

 

A proposta da epistemologia feminista é buscar conhecimento sobre demandas que 

muitas vezes não estão no centro da discussão epistêmica. Como as questões emanam de 

mulheres, localizadas socialmente, geograficamente e financeiramente, tais propostas de 

investigação epistêmica são instáveis. É o que Harding e Pereira (1993) dizem ser uma 

necessidade para o avanço da epistemologia feminista. Segundo as autoras, a vida social sofre 

constante transformação, isso altera a investigação epistêmica feminista, pois as demandas de 

conhecimento mudam. No entanto, mesmo sofrendo constantes mudanças em seus problemas 

iniciais, essas devem ser mantidas coerentes e consistentes. A epistemologia feminista busca 

democratizar o processo de construção do conhecimento. Quanto mais democrático, mais 

perto de um conhecimento que contemple a todos. Qual o método para operar essa 

democratização? 

 

2.4 A teoria do ponto de vista 

 

A teoria do ponto de vista é uma proposta de inversão do lugar epistêmico, ou seja, de 

rejeição de um sujeito universalizante (SANTOS, 2017, p. 908). Ela busca dar protagonismo 

para grupos historicamente excluídos do processo de saber, como sumariza Sattler (2019), ao 

apresentar a teoria em questão: 

 
A autoridade epistêmica sobre a representação da realidade é outorgada a indivíduos 

ou grupos socialmente subordinados aos distintos, mas interligados, sistemas de 

opressão, a partir dos quais se esclarecem as principais características das 

desigualdades e injustiças aí experienciadas: o seu conhecimento do funcionamento 

da sociedade e das relações de gênero que a permeiam seria mais profundo, mais 

específico, preciso e fidedigno relativamente ao caráter contingente – e não, 

portanto, natural ou inevitável – de sua condição; além disso, os seus interesses por 

justiça social coincidiriam verdadeiramente com interesses humanos universais-

contrariamente à alegação de universalidade da classe branca, masculina, 

privilegiada, da epistemologia canônica. (SATTLER, 2019, p. 13) 

 

Grupos subordinados, de acordo com Sattler (2019), ao vivenciarem as exclusões 

humanitárias, tanto de gênero, raça quanto econômicas, constroem um conhecimento 

privilegiado sobre a sociedade: um conhecimento real de um mundo não manipulado. Eles 

experienciam o mundo em uma esfera relacional entre opressão e oprimido, sem maquiar 

essas subalternizações, compreendem que o lugar social que ocupam é um lugar construído, e 

não natural. Deste modo, passam a observar seu lugar social por meio de uma visão política e 



44 
 

 
 

epistêmica privilegiada, passam a conhecer aspectos fundamentais de sua opressão e como 

esses aspectos afetam as relações sociais constituídas no mundo. 

―A standpoint theory provoca, portanto, o retorno e a expansão do domínio dos 

métodos científicos para o ‗contexto da descoberta‘ em vez de restringi-lo ao ‗contexto de 

justificação‘‖ (SANTOS, 2017, p. 5) Como Harding (2017) havia dito anteriormente, as 

questões iniciais epistêmicas precisam de uma nova formulação que não seja restrita a um 

grupo. A questão é que as mulheres, por serem oprimidas em um sistema capitalista e serem 

criadas dentro de papéis tão bem fundamentados (Exemplo: Sofia em Rousseau), acabam por 

desenvolver um conhecimento para fundamentar ações de emancipação, como afirma Sattler 

(2019, p.14): 

 

 [...] ao mesmo tempo, o conhecimento que as mulheres têm dos papeis ideológicos 

a elas destinados pode ser compartilhado coletivamente, e a compreensão conjunta 

de si como grupo subordinado a uma certa imagem (objetificada) pode servir de 

base para ações de emancipação. Isso significa fazer uso da perspectiva da opressão 

a seu próprio favor, identificando os espaços de confinamento e exclusão como 

pontos privilegiados a partir dos quais compreender e avaliar o opressor e o 

oprimido. 

 

Quanto mais consciente se é da opressão social sobre o grupo de mulheres, e as 

categorias que existem para inferiorizar mulheres que são lésbicas, negras, gordas entre 

outras, mais se entende ―brincadeiras‖ que carregam discriminação, mais se entende o porquê 

da dificuldade em conseguir um emprego, mais compreensível se torna a organização de 

privilégios que regem o mundo. Por mais que exista uma compreensão intelectual das 

opressões vigentes, um sujeito que a vivencia, o faz em ―âmbitos ainda antes dessa reflexão, a 

própria dor e as violências perpetradas especificamente em razão desse processo, 

acompanhadas do silenciamento dos discursos que o evidenciam‖ (SANTOS, 2019, p 909).  

É importante salientar que a teoria do ponto de vista diz respeito ao lugar social 

coletivo e não a um sujeito particular. É a partir deste lugar que é comum ao gênero feminino, 

que são formuladas as questões da epistemologia feminista. A questão do desenvolvimento 

das mulheres dentro de um mundo que as construiu, para serem ainda menos importantes do 

que são hoje, revela ―uma superioridade avaliada também politicamente contra a lógica do 

patriarcado capitalista, já que o conhecimento para as mulheres envolve corporeidade, 

emoção, engajamento relacional e cuidado, posição que desbanca a própria dicotomia‖ 

(SATTLER, 2019, p. 14). Tem-se assim o conhecimento feminino e, principalmente, de 

grupos como o de mulheres negras vítimas de múltiplas opressões que as impediram de 

alcançar um conhecimento sobre as estruturas de poder da sociedade de modo mais profundo 



45 
 

 
 

e particular. Ou seja, o conhecimento priorizado em uma perspectiva da teoria do ponto de 

vista é uma perspectiva vinda de baixo, mas não ingênua. Deve-se estar atendo que a teoria 

defende um ponto de vista feminista e não feminino (HARTSOCK, 1983, p. 289). 

 

Evidentemente, a compreensão do próprio indivíduo como privilegiadamente 

posicionado numa certa perspectiva – ou bem, como alinhado com a teoria feminista 

da perspectiva – não é algo ―gratuito‖ e espontâneo, mas adquirido através de 

reflexão crítica. ―Ser mulher‖ não parece por si só ser suficiente para que se possa 

visualizar todos os meandros do universo da opressão masculina no intuito de se 

alcançar aqueles objetivos práticos e políticos concretos de libertação via construção 

epistemológica – por mais que o seu conhecimento situado lhe conceda um ponto de 

partida para uma futura expressão de justificação (SATTLER, 2019, p.14). 

 

A compreensão epistêmica e política do processo da subalternização do gênero é 

crucial para que ocorra o processo de identificação de opressão e uma postura de revisão das 

construções da organização do mundo. Não haverá conscientização e denúncia se não houver 

no grupo oprimido consciência de sua situação. 

A partir das novas formulações de questionamento, as epistemólogas feministas 

propõem a maximização da objetividade, conforme dito no item anterior, para que se 

ultrapasse os limitadores de conhecimento baseado no gênero. Ou seja, a teoria do ponto de 

vista é a percepção do mundo de sujeitos não localizados em lugares de privilégio. Esse 

conhecimento preocupa-se com questões que são de interesse da sociedade, que são demandas 

de grupos de margem e se preocupa em responder a essas questões de modo mais objetivo 

possível, e o faz excluindo os marcadores do sujeito universal e buscando que a demanda 

cientifica seja respondida de modo mais realista. 



46 
 

 
 

3. A VIDA EPISTÊMICA DA MULHER NEGRA 

 

 

 

Com base nos argumentos apresentados até então, há evidências para crer que o sujeito 

que conhece é limitado a um sujeito marcado socialmente. A marcação epistêmica é uma 

estrutura que se mostra de alcance parcial e, assim, torna-se benéfica a grupos dominantes e 

danosa aos grupos periféricos.  

Uma ideia tradicional de sujeito universal apresenta um sujeito formado para não ter 

marcadores sociais e políticos. No entanto, ao ser analisado, a ideia de um sujeito universal 

não sustenta sua neutralidade. Ao se falar em uma razão universal, encontra-se uma 

vinculação dessa razão a um sujeito marcado social e politicamente. O conhecedor tradicional 

é o homem branco europeu. A ideia de uma suposta universalidade descorporificada marcou, 

então, o modo de se fazer epistemologia na tradição filosófica, o que conduz à seguinte 

indagação: se o homem branco europeu ou norte americano é o centro da discussão e as 

mulheres brancas são classificadas como o segundo sexo, onde estão as mulheres negras nas 

discussões epistêmicas? 

Devido a processos políticos e epistêmicos dos mais diversos, as mulheres negras 

passaram a ocupar o lugar de outro do outro. Quais são os processos epistêmicos e políticos 

que as conduziram a esta situação? As mulheres negras dificilmente são objeto de análise nas 

discussões epistêmicas, pois a escravidão e o machismo as relegaram ao apagamento. Nem 

mesmo a classificação de ―segundo sexo‖ é correspondente ao lugar que se encontra a mulher 

negra, por isso parece real a afirmação de que ela é o outro do outro. O presente capítulo 

começa com essa afirmação porque é exatamente o lugar social que as mulheres negras 

ocupam que traz esta discussão. Como elas lidam com essas opressões? Quais caminhos as 

epistemólogas feministas estão criando para lidar com as opressões estruturais? O capítulo 3 

se dedica a tentar identificar onde se está atualmente. 

 

 

3.1 Opressão: uma questão interseccional 

 

Collins (2019, p. 99) explicita a situação de opressão das mulheres negras ao relatar o 

caso de Nanny, personagem do livro Seus olhos viam Deus (1937), relato esse que mostra 

como as mulheres negras são tratadas como mulas. Esse é o lugar social que é estabelecido 



47 
 

 
 

por meio do trabalho, e que é a elas destinado nos países colonizados. Como se construiu esse 

lugar social das mulheres negras nos países colonizados? Como o lugar social relegado a 

mulheres negras afetam suas vidas epistêmicas? Por que as mulheres negras são injustiçadas 

na produção de conhecimento? Como essa estrutura se reproduz? Como desfazê-la? Tem-se 

no feminismo negro um movimento político que busca explicar como ocorre o processo de 

opressão por meio do gênero, raça, classe e sexualidade (COLLINS, 2019, p. 367).  

Tomar o debate acerca das mulheres negras como principal é começar a compor um 

conceito feminista que consiga abranger a todas. Isso ocorre porque, ao tratar das mulheres 

negras, está-se falando diretamente de um grupo de pessoas que precisa lidar com o dilema 

das opressões interseccionais. O feminismo negro começa a demarcar cada sistema de 

opressão vivenciada por essas mulheres e como os mesmos influenciam na organização 

política e social. A questão abordada por Carneiro (2003) conceitua muito bem onde estão as 

mulheres negras na discussão feminista: 

 

No Brasil e na América Latina, a violação colonial perpetrada pelos senhores 

brancos contra as mulheres negras e indígenas e a miscigenação daí resultante está 

na origem de todas as construções de nossa identidade nacional, estruturando o 

decantado mito da democracia racial latino-americana, que no Brasil chegou até as 

últimas consequências. Essa violência sexual colonial é, também, o ―cimento‖ de 

todas as hierarquias de gênero e raça presentes em nossas sociedades, configurando 

aquilo que Ângela Gilliam define como ―a grande teoria do esperma em nossa 

formação nacional‖, através da qual, segundo Gilliam: ―O papel da mulher negra é 

negado na formação da cultura nacional; a desigualdade entre homens e mulheres é 

erotizada; e a violência sexual contra as mulheres negras foi convertida em um 

romance‖. O que poderia ser considerado como história ou reminiscências do 

período colonial permanece, entretanto, vivo no imaginário social e adquire novos 

contornos e funções em uma ordem social supostamente democrática, que mantém 

intactas as relações de gênero segundo a cor ou a raça instituída no período da 

escravidão. As mulheres negras tiveram uma experiência histórica diferenciada que 

o discurso clássico sobre a opressão da mulher não tem reconhecido, assim como 

não tem dado conta da diferença qualitativa que o efeito da opressão sofrida teve e 

ainda tem na identidade feminina das mulheres negras. (CARNEIRO, 2003, p. 1) 

 

Essa experiência histórica diferenciada das mulheres negras as conduziu a vivenciar 

uma realidade ímpar, conhecida apenas pelo seu grupo. Assim, buscar-se-á responder as 

indagações anteriores e localizar as mulheres negras na produção epistêmica, de acordo com a 

proposta da teoria do ponto de vista. 

O feminismo, até a década de 1980, fez discussões pertinentes ao lugar social das 

mulheres brancas e de classe média. Isso pode ter ocorrido devido a quem produzia as 

problematizações feministas, que eram em maioria mulheres brancas de classe média. Essas 

falavam do lugar onde estavam. Esses trabalhos, como é o caso d‘O Segundo sexo (2016) de 

Beauvoir, constroem uma análise sistêmica da opressão das mulheres, mas sob uma 



48 
 

 
 

perspectiva de gênero limitada e localizada. Um exemplo dessa perspectiva localizada em 

Beauvoir é, como já foi visto, como ela trata a inserção das mulheres no mercado de trabalho. 

Observe que, ao tratar das mulheres e o trabalho, parece que Simone de Beauvoir, coloca a 

condição ―mulher no mercado de trabalho‖ como algo novo. Ela conceitua alguns problemas 

e benefícios desta condição. Ao construir essas observações não é possível identificar relações 

de trabalho como a situação que as mulheres negras foram submetidas.  

Tratar o trabalho como algo novo não corresponde à situação das mulheres negras, 

pois, como já foi apresentado no primeiro capítulo, estas sempre trabalharam. Quando se 

pensa em mulheres negras do continente africano, sabe-se que historicamente elas 

trabalhavam nas mercearias, nas colheitas, trabalhavam em prol do bem-estar de sua família 

(COLLINS, 2019, p. 107). Quando ocorre o processo de escravidão, essas mulheres 

continuam trabalhando, mas há um diferencial nesta nova configuração, que é o processo de 

desumanização que a escravidão constrói: trabalham de modo exploratório, e em prol dos seus 

―donos‖ (COLLINS, 2019. p. 107). Isso configura uma total mudança no conceito de trabalho 

para essas mulheres, pois antes o faziam em prol dos seus e agora são forçadas a fazê-lo em 

prol do capital dos senhores de engenho.  

Para compreender a importância de um feminismo interseccional, é necessário 

compreender que opressões de gênero e de raça podem estar estruturadas de maneiras 

interligadas. Uma opressão não se desvincula da outra, ambas se completam em um sistema 

que deseja suprimir algumas existências. 

A resistência das mulheres negras é um ponto muito importante para se abordar dentro 

de uma perspectiva de produção de conhecimento. Como foi apresentado no primeiro 

capítulo, a situação de escravidão que foi imposta às mulheres negras trazidas do continente 

africano para as Américas e Caribe as colocou em um processo de opressão estrutural, 

portanto, de constante necessidade de resistência.  

Por exemplo, o processo de escravidão no Brasil deixou o legado do lugar social em 

que as mulheres negras brasileiras estão hoje. Elas ainda são a maioria nos trabalhos 

exploratórios e precarizados, como o de empregadas domésticas e babás, e ainda continuam 

sendo forçadas a deixar seus filhos sozinhos em casa para receber uma baixa remuneração, 

que lhe garante apenas a sobrevivência, quando garante.  

 

Se 6,2 milhões de pessoas, entre homens e mulheres, estavam empregadas no 

serviço doméstico, mais de 4 milhões eram pessoas negras – destas, 3,9 milhões 

eram mulheres negras. Estas, portanto, respondem por 63% do total de 

trabalhadores(as) domésticos(as). Ou seja, do ponto de vista do discurso, as 

mulheres negras ―podem estar onde quiserem‖; na prática, porém, a realidade as 



49 
 

 
 

direciona, de maneira desproporcional, a trabalhos como o serviço doméstico 

remunerado, com toda a precariedade e exploração que lhe são característicos. Do 

total de ocupadas no mercado de trabalho, 18,6% das mulheres negras exerciam 

trabalho doméstico remunerado, proporção que cai a 10%, quando se trata de 

mulheres brancas. (PINHEIRO,2019, p.12) 

 

As mulheres negras são exploradas no trabalho, pois nelas consolidam-se as bases do 

capital. De acordo com algumas discussões sobre a relação entre capitalismo e patriarcado, há 

uma compreensão de que capitalismo e patriarcado se configuram como duas opressões que 

se constituem por meio do gênero, raça e classe (ver, nesse sentido, HARTSOCK, 1983). Ao 

pensar no desenvolvimento do modo de produção capitalista, e o lugar de exploração que a 

mulher negra foi colocada nesse sistema, é possível começar a compreender esse arranjo. 

Harding (1995) afirma que o feminismo interseccional tem interesse em construir um projeto 

de ciência que explique melhor o mundo, que compreenda que existem mulheres que sofrem a 

opressão de gênero, mas não de raça e classe, e que existem mulheres que são acometidas por 

todas as opressões. Essas mulheres que são escravizadas (negras) são moldadas como se 

fossem unidades de trabalho, são economicamente exploradas e politicamente impotentes 

(COLLINS, 2019, p. 107).  

A afirmação sobre o gênero pode ser considerada o primeiro marcador de exclusão, 

pois a ideia consiste na construção da definição de mulher ocidental do período iluminista. 

Aspectos de exclusão do desenvolvimento racional as colocam em situação de incapacidade 

de produzir conhecimento e as distanciam da definição de quem pode ser o sujeito do 

conhecimento. Já raça é um novo marcador social. O seu uso relega a população negra ao 

processo de desumanidade. Então, ao pensar no lugar que é construído para as mulheres 

negras na sociedade moderna, compreende-se que este é um lugar de plena exploração. Os 

processos de opressão experenciados entre o grupo de mulheres negras e mulheres brancas, 

possuem aspectos que demonstram a profundidade da opressão vinculada à raça. Ser mulher e 

negra torna-se um processo inteiramente problemático, devido a sobreposições das opressões 

que relegam o grupo de mulheres negras a um processo de apagamento de humanidade. 

Durante o período da escravidão, essas mulheres sofriam diversos abusos sexuais. Ao 

contrário das brancas que eram objetos de cortejo, as negras eram objetos de plena 

exploração. Mas note que as duas condições retiram delas a humanidade e as objetificam. No 

entanto, as gravidades das opressões variam, como é apresentado o relato de Gwaltey no 

artigo de Collins (1980, p. 148) relata: 

 
Minha mãe costumava dizer que a mulher negra é a mula do homem branco e que a 

mulher branca é o seu cachorro. Agora, ela disse isso para dizer o seguinte: nós 



50 
 

 
 

fazemos o trabalho pesado e apanhamos, quer façamos um bom trabalho ou não. 

Mas a mulher branca está mais próxima do patrão, e ele faz um carinho em sua 

cabeça e a deixa dormir dentro de casa, mas não vai tratar nenhuma das duas como 

se estivesse lidando com uma pessoa. 

 

A opressão sofrida pela mulher branca é atrelada à existência de um ser com algum 

requinte. Quando a opressão ocorre com as mulheres negras, estas não são vistas como 

humanas, são apenas objetos explorados, porque o fato de ser negra não permitia que ela fosse 

mulher, ela era apenas fêmea. A negação de humanidade para as mulheres negras começa as 

excluindo da própria definição de ser mulher. Percebam, então, como a intersecção das 

opressões se dá. Há o problema das (i) mulheres objetificadas, problema comum a todas do 

sexo feminino, e há o problema das (ii) mulheres negras, escravizadas e colonizadas. O 

problema (ii), enfrentado apenas pelas mulheres negras, engloba a construção de um ser 

apenas sexualizado, o que supostamente autoriza sua exploração e demonização.  

Como o modo de conceber a mulher negra afeta seu status epistêmico? A seguir a 

tentativa de responder a essa questão. 

Ao chegar aos lugares colonizados como o Brasil, as mulheres brancas ocuparam mais 

um lugar social, o de purificadoras da raça. Os critérios de pureza estavam associados à cor da 

pele dos ascendentes dessas mulheres. Pensando no discurso de Sourjorn Truth Eu não sou 

uma mulher? (COLLINS, 2019, p.261) e analisando a construção do ser mulher no processo 

de colonização e na definição de mulher vinda da Europa, parece que não é possível se 

encontrar nesta categoria, e se retoma novamente a questão de ser o outro do outro.       

 
A consequência semântica da colonialidade do gênero é que "mulher colonizada" é 

uma categoria vazia: nenhuma mulher é colonizada; nenhuma fêmea colonizada é 

mulher. Assim, a resposta colonial a Sojouner Truth é, obviamente, 

"não". Diferentemente da colonização, a colonialidade do gênero ainda está 

conosco; é o que permanece na intersecção de gênero/classe/raça como construtos 

centrais do sistema de poder capitalista mundial (LUGONES, 2014, p. 5). 
 

Davis (2016) considera que Truth seja a precursora do feminismo negro estadunidense, 

por denunciar a situação das mulheres negras, evidenciando a desigualdade que havia entre a 

luta da negra e da branca. Para Collins (2019), por sua vez, Truth 

 

[...] confrontava assim a premissa do culto à verdadeira condição de mulher, 

segundo o qual as mulheres de ―verdade‖ são frágeis e decorativas. Toni Cade 

Bambara sustenta que os entendimentos de gênero eurocêntricos, baseados na 

experiência da classe média branca, são não apenas problemáticos para os afro-

americanos, mas prejudiciais. (COLLINS, 2019, p. 261) 

 

São prejudiciais, pois relegam as mulheres negras ao limbo, elas não são mulheres 

porque não correspondem ao que é definido por mulher, não são consideradas humanas 



51 
 

 
 

porque são negras, e os conceitos da escravidão perpetrados pelos grupos dominantes as 

classificam como animais. Pensar em concepções como estas para definir um grupo social 

leva a pensar a dimensão, complexidade e necessidade de repensar as explicações dadas para 

justificar a organização do mundo. A colonialidade do gênero (LUGONES, 2014, p. 6) é o 

desdobramento do processo de apagamento epistêmico das mulheres que estão em países 

colonizados e possuem marcadores sociais de outra opressão. 

 
[...] A teoria pós-colonial sugere que definir as pessoas de cor como menos 

humanas, animalescas ou mais ―naturais‖ nega a subjetividade dos povos africanos e 

asiáticos e corrobora a economia política de dominação que caracterizou a 

escravidão, o colonialismo e o neocolonialismo. A dominação sempre envolve 

tentativas de objetificar o grupo subordinado (COLLINS, 2019, p. 138). 

 

As mulheres negras, além do processo de exclusão dos lugares sociais destinados aos 

homens, são excluídas também da definição de mulher europeia. Não são tratadas nem como 

Sofia ou qualquer outro modelo de mulher europeu, porque o colonizado não é visto como 

humano, mas como macho ou fêmea. O aspecto de ser colonizado é um aspecto de opressão. 

Atrelar isso ao ser mulher negra é mais uma camada de opressão que é necessário questionar. 

É isso que Maria Lugones afirma (2014, p. 8). Por isso, é necessário enfatizar o final da 

citação acima, pois a ideia de colonialidade do gênero carrega todos os pressupostos de 

inferiorização do ser mulher negra.  

O conceito de colonialidade do gênero é o elo das opressões colocadas sobre o grupo. 

Essa ideia vigora hoje, pois ainda se pode ver, com base em dados como os citados acima, que 

as negras ainda são a base da pirâmide social, visto que a ideia da escravidão que foi vendida 

na construção dos países colonizados as apresenta como carecendo de humanidade.  

No caso das afro-americanas, sobreviver é tão desgastante que poucas tiveram 

oportunidade de realizar um trabalho intelectual nos moldes tradicionalmente definidos 

(COLLINS, 2019, p. 412). A desigualdade social segue em voga no Brasil, pois segundo o 

IBGE (Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística), em pesquisa realizada em 2015, 9,1% 

da população negra no Brasil é analfabeta, contrastando com 3,9% da população branca, ou 

seja, o analfabetismo ainda é desigualmente alto na população negra brasileira. A razão desta 

desigualdade é esclarecida com a análise da herança do processo de escravidão que ainda 

repercute, de modo corriqueiro, na divisão dos lugares sociais no continente Americano.  

O apagamento da valorização do que é produzido pelas mulheres negras, a ausência 

delas como pessoas que possuem autoridade sobre determinado assunto, ou seja, o 

apagamento de sua pessoalidade, cria a ideia de que a vida da mulher negra vale menos. A 



52 
 

 
 

capacidade epistêmica da pessoa equivale ao seu valor de humanidade. Como as mulheres 

negras são excluídas dos processos epistêmicos estas se tornam dispensáveis. A concepção de 

descartável é atrelada a este grupo.  

Apesar de a escravidão ter sido abolida formalmente, um sistema semelhante de 

opressão se manteve pós-escravidão. Esse imaginário social de que não existe mulher negra e 

sim fêmea negra, abriu espaço para a naturalização da violência em todos os âmbitos, física, 

verbal e epistêmica. Exemplos dessas opressões não são difíceis de encontrar, Collins cita 

alguns: 

 
Proibir mulheres negras de votar, excluir dos cargos públicos afro-americanos e 

mulheres e recusar tratamento equitativo no sistema de justiça criminal: tudo isso 

substancia a subordinação política das mulheres negras. As instituições de ensino 

também fomentaram esse padrão de privação de direitos. Práticas do passado, como 

negar alfabetização a escravos e relegar as mulheres negras, no sul do país, a escolas 

subfinanciadas e segregadas, fizeram com que a educação de qualidade para as 

mulheres negras fosse sempre exceção, e não regra. (COLLINS, 2019, p.35.) 

 

 

Como Collins (2019) evidencia, a ideologia de dominação segue presente no 

imaginário social das Américas, e o Brasil ainda carrega a ideia de supremacia europeia como 

um ideal a ser alcançado. Um exemplo disso é a ideia de que apenas os europeus são 

considerados aptos a desenvolver pensamento. Vê-se isso com muita força no curso de 

Filosofia, pois são estudados filósofos que são, em sua maioria, europeus ou estadunidenses. 

Parece que todos os outros lugares do mundo precisam pensar como eles para serem 

considerados de fato inteligentes. Um segundo exemplo é sobre a padronização do corpo 

feminino, que tem como corpo ideal o das mulheres europeias. A mulher que não é 

esteticamente enquadrada não é apta para ocupar a posição de auxiliar (a mulher europeia), ou 

seja, não será cortejada ou desejada. Deste modo, as mulheres que se veem longe do ideal 

tentam a todo custo embranquecer: pintam os cabelos de loiro, colocam lente de contato, 

emagrecem, a fim de tentar compor a figura da mulher europeia, mesmo que seu formato de 

corpo destoe. A mulher negra, como foi dito, ocupa outra posição no imaginário social, 

contrário ao ideal europeu. E, como foi visto, a sociedade se organiza por meio do sistema de 

binaridade. O sistema binário reflete na construção de sistema de opressão. 

 
As afro-americanas ocupam uma posição na qual há um paralelismo entre as partes 

inferiores de uma série desses binarismos, e essa situação tem sido fundamental para 

manter nossa condição subordinada. A natureza supostamente emocional e passional 

das mulheres negras é há muito utilizada para justificar sua exploração sexual. Da 

mesma forma, limitar o acesso das mulheres negras à educação e, depois, alegar que 

nos faltam fato/opinião. Negar a humanidade plena das mulheres negras, tratando-

nos como o Outro objetificado em múltiplos binarismos, demonstra o poder que o 



53 
 

 
 

pensamento binário, a diferença formada por oposição e a objetificação exercem nas 

opressões interseccionais. (COLLINS, 2019, p. 139) 

 

No capítulo 1 do livro de Patrícia Hill Collins, Pensamento feminista negro (2019), ela 

cita Maria W. Stewart, uma das pioneiras da luta das mulheres negras na sociedade 

estadunidense. Stewart já direcionava a discussão a respeito da condição das mulheres negras 

para a tripla opressão à qual essas eram submetidas (gênero, raça e classe). Stewart, em um 

discurso em 1833, declarou que, ―assim como o rei Salomão, que não pegou em um prego 

nem em martelo na construção de seu templo, mas levou os louros por ele, os estadunidenses 

brancos levam o mérito [...] quando, na realidade, sua principal base e alicerce fomos nós‖.  

A relação de exploração é também responsável pela produção de invisibilidade. O 

processo de destituição da autonomia intelectual e a sobrecarga de trabalho físico sobre as 

mulheres negras é um modo de instituir que elas não nasceram para pensar. As relações 

sociais, de modo geral, imputam à mulher negra um lugar de descrédito. Não haveria neste 

grupo de pessoas, de acordo com o imaginário social, a capacidade de reflexão. 

 
A sombra que obscurece essa complexa tradição intelectual das mulheres negras não 

é nem acidental nem benigna. Suprimir os conhecimentos produzidos por qualquer 

grupo oprimido facilita o exercício do poder por parte dos grupos dominantes, pois a 

aparente falta de dissenso sugere que os grupos subordinados colaboram 

voluntariamente para sua própria vitimização. A invisibilidade das mulheres negras 

e de nossas ideias – não apenas nos Estados Unidos, mas na África, no Caribe, na 

América do Sul, na Europa e em outros lugares onde vivem as mulheres negras – 

tem sido decisiva para a manutenção de desigualdade social. (COLLINS, 2019, p. 

32) 

 

É importante para os detentores do poder limitar as mulheres negras a essas 

concepções, pois a pirâmide social precisa permanecer como está. Os exploradores precisam 

continuar negando acesso aos direitos sociais, negando autonomia intelectual e, sobretudo 

negando que essas estruturas de marginalização existem, porque se todas as mulheres negras e 

não brancas souberem o porquê de sua situação social, elas entenderão que podem desfazer 

essa estrutura social. É necessário, por parte dos opressores, reforçar os estereótipos que ditam 

essa localização na estrutura social, para que não seja alcançada a autonomia. 

 

Tomada em conjunto, a rede supostamente homogênea de economia, política e 

ideologia funciona como um sistema altamente eficaz de controle social destinado a 

manter as mulheres afro-americanas em um lugar designado e subordinado. Esse 

sistema mais amplo de opressão suprime as ideias das intelectuais negras e protege 

os interesses e as visões de mundo da elite masculina branca. (COLLINS, 2019, p. 

35)  

 



54 
 

 
 

Em outras palavras, a economia, a política e a ideologia são necessárias para manter a 

exploração das mulheres negras.  

 

3.2 O feminismo negro e a produção acadêmica. 

 

A epistemologia feminista negra começou a ganhar destaque em 1980, com Evelyn 

Fox Keller, Bell Hooks, Alison Jaggar, Patricia Hill Collins, dentre outras. Essas autoras 

começaram a questionar a sua invisibilidade dentro da discussão do próprio racismo que 

sofriam. O pensamento feminista negro se desenvolve justamente a partir deste processo de 

exclusão. As opressões conduzem as mulheres negras a um lugar social exclusivamente delas. 

O movimento feminista europeu acaba, por meio de sua omissão, negligenciando um campo 

epistêmico que poderia responder de fato a questões que lhe são caras, como a da 

emancipação feminina. Pode-se dizer isso porque Beauvoir acredita que a emancipação é 

coletiva. Pensando na situação das mulheres negras na América latina, sabe-se que estas 

ocupam a base social. Sendo assim, quando ocorrer a emancipação deste grupo, 

consequentemente as outras mulheres europeias e brancas também serão emancipadas, porque 

as opressões das mulheres negras são formadas de todas as outras. Ao tornar uma mulher 

negra realmente livre na sociedade, libertar-se-ão as demais. Os problemas das brancas são 

parte dos problemas das negras.  

O conhecimento das mulheres negras está colocado no lugar de inapropriado, ou 

desnecessário. No entanto, as formas como elas conhecem o mundo é a partir de uma teoria 

que se utiliza das diversas perspectivas para construir indagações que respondam perguntas 

integrais sobre o mundo, principalmente quando essas mulheres negras são politizadas. A 

consciência de suas demandas sociais, somada à forma intelectual de denúncia, começa a 

produzir um campo epistêmico desconhecido de explicação sobre o mundo.  

A crítica epistêmica, desenvolvida pelo pensamento feminista interseccional, vem 

problematizando, por meio da teoria do ponto de vista, os aspectos centrais dessa opressão. 

Para conseguir compreender o processo de emancipação das mulheres como plural e não 

singular — i.e., englobando as mulheres que sofrem diversas e diferentes camadas de 

opressão, é necessário traçar críticas à conceituação tradicional presente no debate feminista 

branco, é necessário desvendar os problemas presentes na vida epistêmica das pessoas 

marginalizadas.  



55 
 

 
 

As mulheres negras acadêmicas começaram a fazer a articulação entre o machismo, a 

raça e a classe, partindo do objetivo de afrontar o silêncio estrutural sobre a condição 

específica das mulheres negras na esfera da produção de conhecimento (WALLACE, 1994). 

O feminismo negro foi pensado como uma teoria social crítica, porque há conscientização por 

parte das mulheres negras feministas, independente da classe social, de que o afastamento das 

mulheres negras das tarefas epistêmicas não foi algo natural, mas sim um processo político. É 

preciso lembrar que muitos lugares de produção epistêmica são elitizados e brancos. Isso 

remete à questão das perguntas que são feitas para que ocorra a investigação epistêmica, se 

não há perguntas vindas das realidades das mulheres negras nunca existirá produção que 

responda às suas demandas. Neste cenário surgem as acadêmicas e pesquisadoras negras que 

buscam colocar as perguntas corretas para as investigações científicas, a fim de produzir um 

lugar epistêmico que produza conhecimento sobre a realidade das mulheres negras e não 

sobre seus estereótipos. 

 

As experiências das acadêmicas afro-americanas ilustram como indivíduos que 

desejam rearticular um ponto de vista de mulheres negras por meio do pensamento 

feminista negro podem ser suprimidos por processos prevalentes de validação de 

conhecimento. A exclusão do letramento básico, de experiências educacionais de 

qualidade, bem como de cargos docentes e administrativos, limitou o acesso das 

mulheres negras estadunidenses a posições influentes na academia. As mulheres 

negras há muito fazem reivindicações de conhecimento que contestam as 

reivindicações dos homens brancos de elite. (COLLINS, 2019, p. 406) 

 

O certame é que, ao questionar as teorias desenvolvidas por homens brancos, tais 

denúncias eram desacreditadas com o seguinte pretexto ―as mulheres negras não constituíriam 

uma pesquisa com credibilidade‖ (COLLINS, 2019, p. 406), o que remete à discussão sobre 

injustiça epistêmica. O grupo social das mulheres negras sofre de um descrédito epistêmico 

estrutural e, deste modo, o que produz tem um peso sempre inferior que a produção de grupos 

com alta credibilidade epistêmica, por exemplo, homens brancos. 

Como lidar com esse impasse? Collins (2016, p. 4) entende essas mulheres negras 

como outsiders within 
10·

. E dentro das academias, para participar dos lugares de produção 

epistêmica, muitas vezes é preciso ser forasteiras de dentro. Por que ser uma forasteira de 

dentro conduziria à inserção nos campos epistêmicos? Collins (2016, p. 2) responde: 

 
Alguns dos benefícios do status de outsider within incluem:  

                                                           
10

 O termo outsider within não tem uma correspondência inquestionável em português, por isso optou-se por 

manter o termo original. Possíveis traduções do termo poderiam ser ―forasteiras de dentro‖, ―estrangeiras de 

dentro‖. Revista Sociedade e Estado – Volume 31 Número 1 Janeiro/Abril 2016 



56 
 

 
 

1. a definição de Simmel de ―objetividade‖ como ―uma peculiar composição de 

proximidade e distância, preocupação e indiferença‖;  

2. a tendência das pessoas de se abrirem para ―estranhos‖ de maneiras que nunca 

fariam umas com as outras;   

3. a habilidade do ―estrangeiro‖ em ver padrões que dificilmente podem ser 

percebidos por aqueles imersos nas situações. 

 

Quando se é acadêmica e pertencente a um grupo marginalizado, como é o caso das 

mulheres negras, tornam-se as forasteiras. Este conceito de forasteira de dentro é necessário 

para o desenvolvimento do feminismo negro, visto que este tem por objetivo ser criado por 

mulheres negras e para mulheres negras (COLLINS, 2016, p. 3). É necessário que esse grupo 

de acadêmicas se infiltre nas esferas de poder, para teorizar a organização do ponto de vista 

do feminismo negro. 

 

[...] A definição assume que mulheres negras defendem um ponto de vista ou uma 

perspectiva singular sobre suas experiências e que existirão certos elementos nestas 

perspectivas que serão compartilhados pelas mulheres negras como grupo. Em 

terceiro lugar, embora o fato de se viver a vida como mulher negra possa produzir 

certas visões compartilhadas, a variedade de classe, região, idade e orientação sexual 

que moldam as vidas individuais de mulheres negras tem resultado em diferentes 

expressões desses temas comuns. Portanto, temas universais que são incluídos nos 

pontos de vista de mulheres negras podem ser experimentados e expressos de forma 

distinta por grupos diferentes de mulheres afro-americanas. Por último, a definição 

pressupõe que, embora o ponto de vista de mulheres negras exista, seus contornos 

podem ainda não se dar de forma clara para as próprias mulheres negras. Logo, um 

papel para mulheres negras intelectuais é o de produção de fatos e de teorias sobre a 

experiência de mulheres negras que vão elucidar o ponto de vista de mulheres negras 

para mulheres negras (COLLINS, 2016, p.6). 

 

O ato de deixar as mulheres negras fora de todos os grupos de produção de 

conhecimento acabou por deixá-las em uma posição privilegiada de análise. O grupo de 

mulheres negras ainda se subdivide, pois há entre elas diferenças econômicas e sexuais que 

influenciam na profundidade dessa perspectiva. De acordo com Collins (2016), o lugar que a 

mulher negra ocupa na sociedade lhe proporcionou um ponto de vista sobre a realidade que 

conseguirá desenvolver teorias que constroem indagações reais sobre suas vidas. 

Isso remete mais uma vez a Harding (1995), quando ela discorre sobre a instabilidade 

das categorias analíticas na teoria feminista. Parece que essas constantes expansões de 

problemas são resultados das múltiplas experiências vivenciadas pelas mulheres negras, o que 

não permite a estagnação da teoria, mas impele as feministas a uma busca constante de novas 

formulações de questionamentos e um caráter de resposta com objetividade maximizada. 

―Vem crescendo nossa capacidade de descobrir androcentrismo nas análises tradicionais de 



57 
 

 
 

modo a encontrá-lo no conteúdo das afirmações científicas ou nas próprias formas e objetivos 

do processo usual de produção de conhecimento‖ (HARDING, 1995, p. 4).  

Estar presente nos lugares que constroem o conhecimento é uma estratégia eficiente, 

pois permitir analisar de dentro. As mulheres negras olham o mundo de uma perspectiva de 

baixo, e, ao serem inseridas nos lugares epistêmicos, podem conhecer também o processo de 

instauração das opressões. Esse lugar de outsider, ainda que por parte dos grupos dominantes 

seja a manutenção do subjugar das mulheres negras, para as mulheres negras é uma grande 

ferramenta epistêmica. Um exemplo da influência de grupos dominantes nas questões 

epistêmicas é a pesquisa desenvolvida sobre ser mãe solteira e os estereótipos estabelecidos 

de que as mulheres negras se colocam nesta situação para usufruírem de assistência social 

(COLLINS, 2019, p.407). Há uma ideia fechada sobre a resposta a esta investigação. Quando 

este mesmo problema é colocado por mulheres negras, estas elencam outros ramos desta 

questão, outras explicações, que dizem respeito às lutas que elas enfrentam para lidar com a 

discriminação do trabalho, a falta de apoio às crianças, as condições de moradia inferiores, 

etc. Como colocar na teoria essas questões encobertas nas pesquisas dominantes de ciências 

sociais? Como adequar isso ao método qualitativo?  

 
Assim, uma questão importante que as intelectuais negras enfrentam é saber o que 

constitui uma justificativa adequada de que determinada reivindicação de 

conhecimento, como um fato ou uma teoria, é verdadeira. Assim como os 

descendentes de Hemmings eram sistematicamente desacreditados, muitas de nós, 

mulheres negras, somos vistas como testemunhas não confiáveis de nossas próprias 

experiências. Assim, acadêmicas negras que optam por acreditar em outras mulheres 

negras podem ser vistas como suspeitas. (COLLINS,2019, p. 408) 

 

Para poder produzir conhecimento que seja vindo das demandas das mulheres negras, 

precisa-se criar teorias no método positivista. Essa demanda é identificada exatamente pelas 

que estão inseridas na academia e percebem que só haverá um espaço para a produção de uma 

epistemologia feminista negra se esta se utilizar do padrão estabelecido por eles. O ponto 

negativo deste método, como afirma Collins (2019, p. 408), está no fato de que as abordagens 

positivistas têm o objetivo de criar descrições científicas da realidade, por meio da produção 

de generalizações objetivas, o que é questionável, pois o método positivista propõe uma 

anulação dos aspectos humanos, com exceção da racionalidade. 

O método positivista é construído com alguns requisitos: o primeiro é que se tenha um 

distanciamento do ―objeto‖ de estudo; o segundo é que não exista emoção envolvida na 

pesquisa; e o terceiro diz que a ética e os valores não devem estar envolvidos. Assim, 



58 
 

 
 

colocam-se as ideias contrárias para debater e quem possui o argumento mais forte é 

considerado o que possui mais ―verdades fortes‖. (COLLINS, 2019, p. 409) 

Esse método acaba por reforçar a exclusão das mulheres negras na produção 

acadêmica. Na sua problematização e nas tentativas de formulações de teorias para uma 

epistemologia feminista, chega-se ao ponto de construir questões epistêmicas baseadas em 

suas vivências. 

 

A experiência como critério de significado com imagens práticas, como veículos 

simbólicos é um princípio epistemológico fundamental para os sistemas de 

pensamento afro-americano. ―Olhem meu braço!, disse Sojourner Truth. ―Já arei, 

plantei, trabalhei em estábulos, e homem nenhum se saía melhor do que eu! E por 

acaso não sou mulher?‖ (COLLINS, 2019, p. 413). 

 

Os relatos de Truth conduzem à indagação feita inicialmente neste trabalho, e refeita 

com Harding nesta sessão. O discurso rico desta mulher negra é de uma compreensão de 

mundo, que conduz a indagações científicas a serem pesquisadas. Admirar o discurso de 

Truth não é o objetivo, o cerne do seu discurso é a pergunta epistêmica que ela coloca, que 

conduz a questões relevantes até hoje: O que é uma mulher? E como esta construção social 

afeta a nossa vida, enquanto mulheres negras? 

Este discurso de Truth, assim como de outras mulheres negras ao longo da história, é 

um tipo de conhecimento que resulta de suas experiências. Compreende-se, em uma visão de 

superação do racionalismo cartesiano, que o conhecimento advém da experiência. Ao explicar 

esses padrões, algumas teóricas feministas sugerem que as mulheres são socializadas em 

nexos relacionais complexos, nos quais o comportamento é governado mais por regras 

contextuais que por princípios abstratos (COLLINS, 2019, p. 414). 

Neste capítulo observou-se que o lugar social das mulheres negras é resultado de 

diversas opressões. No entanto, esse processo de exclusão acaba por permitir a elas vivência e 

conhecimento sobre o mundo que só é possível para as pessoas que estão na mesma situação. 

O feminismo negro se utiliza da experiência para construir indagações que buscam explicar 

epistemicamente como é a realidade das mulheres negras e como estas sobreviveram em um 

sistema tão hostil a elas. Propõe também uma inserção das pesquisadoras negras em processos 

que ainda se utilizam de métodos androcêntricos, para que, por meio deles, se construa uma 

teoria epistêmica voltada para a experiência das mulheres negras. A teoria que parece mais 

adequada a este processo é a teoria feminista do ponto de vista, pois ela permite, a partir da 

tomada de consciência coletiva e do ativismo, o conhecimento de grupo. E permite, a partir 

desse conhecimento de grupo, a investigação de questões que lhe são caras. 



59 
 

 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS. 

 

A partir de todo o percurso teórico feito até aqui, observa-se no primeiro capítulo que 

foi apresentado uma concepção geral do processo de construção das mulheres, por meio da 

definição de mulher ideal feita por Rousseau, na sua obra Emilio. Rousseau argumentou que 

não era possível uma igualdade real entre homens e mulheres.  

Para analisar as definições de mulher postuladas por Rousseau, utilizou-se a filósofa 

Simone de Beauvoir, que sistematizou em suas obras O segundo sexo I e II, como o processo 

de ser mulher era um processo político e social. A análise filosófica foi de que todas as 

pessoas do sexo feminino eram obrigadas a tornarem-se mulher. Este tornar-se mulher é 

enquadrado em definições que tinham a pretensão de serem inquestionáveis, para que se 

mantivesse a subjugação deste grupo.  

O conceito de emancipação é proposto por Beauvoir, por meio de uma inserção da 

mulher no mercado de trabalho e, nesse momento, a discussão passa a ser direcionada às 

mulheres não europeias, porque o processo de emancipação que começa a ser desenhado por 

Beauvoir não é um processo de emancipação possibilitado a todas as mulheres. A autora 

discorre sobre a situação da mulher europeia e fala de acordo com o seu conhecimento da 

sociedade, acabando por deixar pessoas pelo caminho.  

A mulher negra, que é inserida na presente discussão, por meio do trabalho de Angela 

Davis, é a que está à margem de toda a problematização desenvolvida por Beauvoir até aqui. 

Com base nisso, indagou-se sobre como trilhar um caminho epistêmico que permita uma 

epistemologia consciente dos seus vieses e pronta para usá-los em direção a uma objetividade 

mais forte. Esta indagação leva ao capítulo 2. 

Por meio da análise do sujeito universal e da demonstração de que este não sustenta a 

neutralidade que diz ter, passou-se a identificar a localização política, social e epistêmica 

deste sujeito que conhece (homens, brancos, europeus). Buscou-se teorias que permitiram às 

mulheres participarem da construção das investigações epistemológicas, com um destaque 

especial da teoria feminista do ponto de vista, que propõe uma análise materialista da prática 

epistêmica.  

Todavia, mesmo havendo uma teoria que permita uma explicação coerente sobre o 

mundo de uma perspectiva não androcêntrica, existe um grupo de mulheres, as mulheres 

negras, que por aspectos históricos e sociais evidenciados no capítulo 1, não têm acesso livre 

a esses campos de produção intelectual.  



60 
 

 
 

O capítulo 3 é chave para esta pesquisa, pois nele foi explicado, a partir das obras de 

algumas feministas negras, como Patricia Hill Collins e Angela Davis, que o lugar social das 

mulheres negras as subalternizou, mas também construiu um caminho de conhecimento sobre 

o mundo, que apenas pessoas pertencentes ao grupo mulheres negras podem trilhar. Esse 

caminho pode conduzi-las a uma compreensão ímpar do mundo, a partir de seu status 

enquanto forasteiras de dentro, devido às suas vivências dentro dos sistemas opressores. Isso 

conduziu a uma ideia e um conhecimento sobre o mundo mais completo, um conhecimento 

feminista negro, possibilitado pelo ponto de vista das mulheres negras. Ponto de vista esse 

que consegue explicar tanto as questões internas desse grupo social como mudar os 

estereótipos sociais estabelecidos sobre ele. 



61 
 

 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ARAÚJO, Carolina. Corredor estreito. FAPESP. Edição 252. Fev. 2017. Disponível em: 

https://revistapesquisa.fapesp.br/2017/02/09/corredor-estreito/ Acesso: 07/05/2020 

 

______. Mulheres na pós-graduação em filosofia no Brasil – 2015. ANPOF, 2016. 

 

ARRUZZA, Cinzia; BHATTACHARYA, Tithi; FRASER, Nancy. Feminismo para os 99%: 

um manifesto. Boitempo Editorial, 2019. 

 

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo: a experiência vivida.Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira, v. 3, 2016. 

 

______. O segundo sexo. Nova Fronteira, 2014. 

 

______  Por uma moral da ambiguidade seguido de Pirro e Cinéias. Tradução de Marcelo J. 

de Moraes. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2005. 

 

BRAGATO, Fernanda Frizzo; CASTILHO, Natalia Martinuzzi. O pensamento descolonial 

em Enrique Dussel e a crítica do paradigma eurocêntrico dos direitos humanos. Revista 

Direitos Culturais, v. 7, n. 13, p. 46-59, 2013. 

 

BRASIL, Mapa, Embrapa e IBGE divulgam resultados sobre Mulheres Rurais. Brasília. 

Mar.2020. Disponível em: https://www.embrapa.br/documents/10180/1645386/Mulheres+ 

Rurais+-+Censo+Agro+2017/fc59f4c6-c94d-6b78-887d-5a64b1a70a7d. 

 

BODANIS, David. Mentes Apaixonadas. Tradução: Carolina de Melo Araújo. Rio de 

Janeiro. Revista Diálogos Mediterrânicos, n. 6, p. 197-202, 2014. 

 

BUENO, Winnie de Campos. Processos de resistência e construção de subjetividades no 

pensamento feminista negro: uma possibilidade de leitura da obra Black Feminist Thought: 

Knowledge, Consciousness, and the Politics of Empowerment (2009) a partir do conceito de 

imagens de controle. 2019. 169f. Dissertação (Mestrado em Direito) – Programa de Pós-

Graduação em Direito da Universidade do Vale do Rio dos Sinos – UNISINOS. São 

Leopoldo, 2019. 

 

BUTLER, Judith. Questione di genere: il femminismo e la sovversione dell'identità. Gius. 

Laterza & Figli Spa, 2013. 

CALVELLI, Haudrey Germiniani; LOPES, Maria de Fátima. A teoria do conhecimento e a 

epistemologia feminista. In: Livro de Anais do Congresso Scientiarum Historia IV. 2011. p. 

347-353. 

CARDOSO, Cláudia Pons. Amefricanizando o feminismo: o pensamento de Lélia Gonzalez. 

Revista Estudos Feministas, v. 22, n. 3, Florianópolis, p. 965-986, set/dez 2014. 

 

CARLOTO, Cassia Maria. O conceito de gênero e sua importância para a análise das relações 

sociais. Serviço social em revista, Londrina, v. 3, n. 2, p. 201-213, 2001. 

 

https://www.embrapa.br/documents/10180/1645386/Mulheres+Rurais+-+Censo+Agro+2017/fc59f4c6-c94d-6b78-887d-5a64b1a70a7d
https://www.embrapa.br/documents/10180/1645386/Mulheres+Rurais+-+Censo+Agro+2017/fc59f4c6-c94d-6b78-887d-5a64b1a70a7d


62 
 

 
 

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o feminismo: a situação da mulher negra na América Latina a 

partir de uma perspectiva de gênero. Racismos contemporâneos. Rio de Janeiro: Takano 

Editora, v. 49, p. 49-58, 2003. 

CARVALHO, Maria Regina Viveiros de. Perfil do professor da educação básica / Maria 

Regina Viveiros de Carvalho. – Brasília, DF: Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas 

Educacionais Anísio Teixeira, 2018. 67 p. Série Documental. Relatos de Pesquisa, ISSN 

0140-6551 ; n. 41) 1. Perfil do Professor. 2. Educação Básica. I. Título. II. Série. 

 

CICHOSKI, Luiz Paulo Da Cas. Epistemologia social: dois projetos para a dimensão 

social do conhecimento. 2013. 

CICHOSKI, Luiz; RUIVO, Leonardo. Epistemologia Coletiva: crença, justificação e 

conhecimento de grupo. Veritas (Porto Alegre), v. 62, n. 3, p. 508-539, 2017. 

 

COLLINS, Patricia Hill. Aprendendo com a outsider within: a significação sociológica do 

pensamento feminista negro. Sociedade e Estado, v. 31, n. 1, p. 99-127, 2016. 

 

______. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e a política do 

empoderamento. Boitempo Editorial, 2019. 

 

CRISOSTOMO, Maria Aparecida dos Santos; REIGOTA, Marcos Antonio dos Santos. Black 

female university professors: trajectories and narratives. Avaliação: Revista da Avaliação da 

Educação Superior (Campinas), v. 15, n. 2, p. 93-106, 2010. 

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. Boitempo Editorial, 2016. 

 

DE MATOS MULLER, Felipe; ETCHEVERRY, Kátia Martins (Orgs). Ensaios sobre 

epistemologia do testemunho. Porto Alegre, RS: Editora Fi. 2017. 

 

DE PAULA PEREIRA, Bergman. De escravas a empregadas domésticas - A dimensão 

social e o" lugar" das mulheres negras no pós-abolição. Anais do Encontro da ANPUH, 2011. 

 

DESCARTES, René. Discurso do método: Meditações: Objeções e respostas: As paixões 

da alma; Cartas. Abril Cultural, 1973. 

 

FERREIRA, Maria Luísa Ribeiro; AMARAL, Margarida Gomes. As mulheres e a 

filosofia. Faces de Eva. Estudos sobre a Mulher, n. 36, p. 123-131, 2016. 

GILLIGAN, Carol. Reply by Carol Gilligan. Signs: journal of women in culture and 

society, v. 11, n. 2, p. 324-333, 1986. 

 

GOMES, Anderson Soares. Mulheres, Sociedade e Iluminismo: o surgimento de uma filosofia 

protofeminista na Inglaterra do século XVIII. Matraga-Revista do Programa de Pós-

Graduação em Letras da UERJ, v. 18, n. 29, 2011. 

 

HARAWAY, Donna. Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o 

privilégio da perspectiva parcial. Cadernos pagu, n. 5, p. 7-41, 1995. 

 



63 
 

 
 

HARDING, Sandra. Gênero, democracia e filosofia da ciência. Revista Eletrônica de 

Comunicação, Informação e Inovação em Saúde, Rio de Janeiro, v. 1, n. 1, p. 163-168, jan-

jun 2007. 

 

HARDING, Sandra; PEREIRA, Vera. A instabilidade das categorias analíticas na teoria 

feminista. Estudos feministas, p. 7-32, 1993. 

 

HARTSOCK, Nancy CM. The feminist standpoint: Developing the ground for a specifically 

feminist historical materialism. In: Discovering reality. Springer, Dordrecht, 1983. p. 283-

310. 

HUME, D. (1748). "Of National Characters". In: D. Hume. Essays: Moral, Political and 

Literary. Editado por T. H. Green e T. Grose. London: Longmans, Green and Co., 1875. Vol. 

1.  

JESUS, Carolina Maria de. Quarto de despejo: diário de uma favelada. Francisco Alves, 

1960 

KETZER, Patricia. Como pensar uma Epistemologia Feminista? Surgimento, repercussões e 

problematizações. Argumentos, ano 9, n. 18 - Fortaleza, jul./dez. 2017. 

 

______. Uma Análise Feminista da Injustiça em Casos de Atribuição de Autoridade 

Epistêmica. Pesquisa, Gênero & Diversidade, p. 53. 2020. 

 

KUHNEN, Tânia Aparecida. FRICKER, Miranda. Epistemic Injustice: Power and the Ethics 

of Knowing. New York: Oxford University Press, 2007. Princípios: Revista de Filosofia 

(UFRN), v. 20, n. 33, p. 627-639, 2013. 

 

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural da amefricanidade. In: Tempo Brasileiro. n. 

92-93 Rio de Janeiro: Ed. Global, jan./jun. 1988a. 

 

LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos Feministas, v. 22, n. 

3, p. 935-952, 2014. 

MARCONDES, Mariana Mazzini et al (Orgs). Dossiê mulheres negras: retrato das 

condições de vida das mulheres negras no Brasil. Brasília, 2013. 

 

MIRANDA, Anadir dos Reis. BODANIS, David. Mentes Apaixonadas. Record, 2012. 

 

NEGRI, Fernanda De. Women in Science: Still Invisible? In: A Snapshot of the Status of 

Women in Brazil: 2019 

 

NOGUEIRA, Bárbara Weinert Ferreira. A contribuição de Rousseau para a desigualdade de 

gênero. IV Simpósio gênero e políticas públicas GT 8: Gênero, educação e escola. UEL. 2016 

Disponíveis em: 

http://www.uel.br/eventos/gpp/pages/arquivos/GT8_Barbara%20Weinert%20Ferreira%20No

gueira.pdf Acesso: 07/05/2020 

 

NUNES, João Arriscado. O resgate da epistemologia. Revista Crítica de Ciências Sociais, n. 

80, p. 45-70, 2008. 

 



64 
 

 
 

PEREIRA, Bergman de Paula. De escravas a empregadas domésticas – a dimensão social e o 

―lugar‖ das mulheres negras no pós-abolição In: XXVI SIMPÓSIO NACIONAL DE 

HISTÓRIA – ANPUH: 50 ANOS, I, 2011, São Paulo. Anais do XXVI Simpósio Nacional de 

História – ANPUH: 50 anos. São Paulo: ANPUH-SP, 2011 (anais eletrônicos). 

 

PINHEIRO, Luana et al. Os Desafios do passado no trabalho doméstico do século XXI: 

reflexões para o caso brasileiro a partir dos dados da PNAD contínua. 2019. Brasilia, 

Novembro de 2019 Disponível em < 
https://www.ipea.gov.br/portal/index.php?option=com_content&view=article&id=35231&Ite

mid=444>  Acesso em 06 de junho de 2020. 

 

 

RAGO, Margareth. Epistemologia feminista, gênero e história. Masculino, feminino, plural. 

Florianópolis: Ed. Mulheres, p. 25-37, 1998. 

 

ROUSSEAU, Jean-Jacques; FERREIRA, Roberto Leal. Emílio ou da educação. São Paulo: 

Martins Fontes, 2004. 

 

ROHDEN, Fabíola. Uma ciência da diferença: sexo e gênero na medicina da mulher. 

Editora Fiocruz, 2001. 

RUIVO, José Leonardo. À guisa de introdução: o que é a epistemologia social? Suas 

origens, ramificações e perspectivas. Proceedings of the Brazilian Research Group on 

Epistemology, p. 11-31, 2018. 

SANTOS, Breno Ricardo Guimarães. Genealogia epistêmica e normas de credibilidade. 

Sofia, v. 7, n. 1, p. 126-146, 2018. 

 

______. Injustiças epistêmicas, Dominação e Virtudes. 2017. 

 

SANTOS, Marina França. A representação de mulheres nos espaços de poder e a standpoint 

theory: contribuições de uma epistemologia feminista. Veritas (Porto Alegre), v. 62, n. 3, p. 

904-933, 2017. 

 

SALES, Benes Alencar. A polissemia do sujeito cartesiano. Princípios: Revista de Filosofia, 

v. 14, n. 22, p. 4, 2007 

SATTLER, Janyne. Feminist Epistemology. 2019 

 

SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação & realidade, v. 20, n. 

2, 1995. 

 

______. Gender: a useful category of historical analysis. Education & reality, v. 20, n. 2, 

1995. 

 

SILVA, Sergio Gomes da. Masculinidade na história: a construção cultural da diferença 

entre os sexos. Psicol. cienc. prof. vol.20 no.3 Brasília Sept. 2000. Disponível em: 

https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1414-98932000000300003 / 

Acesso: 07/05/2020  

 

https://www.ipea.gov.br/portal/index.php?option=com_content&view=article&id=35231&Itemid=444
https://www.ipea.gov.br/portal/index.php?option=com_content&view=article&id=35231&Itemid=444


65 
 

 
 

STACH-HAERTEL, Brigitte Ursula. A constituição de subjetividades legitimadoras das 

desigualdades de gênero: Um estudo a partir de referenciais da Psicologia e Educação. 

2009. Tese de Doutorado. Universidade de São Paulo. 

 

WEIL, Simone. The Notebooks of Simone Weil. Routledge, 2013. 

 

 

 

. 

 


