
1 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO  

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SILVIO CLAUDIO FERRARI DE SOUZA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 A NEGLIGÊNCIA NO TRATADO “DA EDUCAÇÃO DA CRIANÇA” 

DE PLUTARCO 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cuiabá-MT 

2021 



2 

 

SILVIO CLAUDIO FERRARI DE SOUZA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 A NEGLIGÊNCIA NO TRATADO “DA EDUCAÇÃO DA CRIANÇA” 

DE PLUTARCO 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada como requisito parcial 

para obtenção do título de Mestre em 

Filosofia, pelo Programa de Pós-Graduação 

em Filosofia da Universidade Federal de Mato 

Grosso. 

Orientadora: Prof. Dra. Maria Cristina Theobaldo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cuiabá-MT 

2021 



3 

 

 



4 

 

 



5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esta dissertação ao meu pai Paulo Carlos de 

Souza (in memoriam) e aos meus três filhos, Paulo 

Fernando, Priscila Emile e Luis Carlos, que sempre 

foram a razão da minha preocupação com a 

educação das crianças, pois antes que houvesse o 

nascimento do primogênito, o Paulo Fernando, li o 

compêndio “Orientação da Criança” da autora 

norte americana Ellen White. 



7 

 

AGRADECIMENTOS 

  

Agradeço ao MEU Deus, pois é Dele que tenho me nutrido e tenho avançado dia 

após dia, não vejo razão de não tê-Lo na minha vida. 

 

Agradeço pelo profissionalismo, pela dedicação, pela diplomacia que exerce, pelo 

carinho que dedica seu magistério, pela paciência e que foi precisa orientação que pude 

usufruir, assim agradeço à Prof. Dra. Maria Cristina Theobaldo; 

 

Agradeço todos os colegas e amigos do Grupo “Questões do Renascimento”, que 

sempre tiveram uma mensagem de ânimo e instrução nesta minha caminhada. 

 

Agradeço aos professores do Departamento de Filosofia, primeiro por ter me 

aceitado neste Programa, segundo por demonstrar profissionalismo e dedicação exemplar, 

terceiro pela exatidão nas decisões tomadas e, finalizando, pela preocupação de excelência 

que o Departamento esmera.  

 

Agradeço de maneira especial a nossa Secretária Acadêmica, a Jussara, que 

sempre demonstrou um afeto singular a todos aqueles que chegam ao PPGF e que sempre me 

incentivou a galgar mais esta etapa da vida. 

 

Agradeço ao Prof. Dr. Marcus Silva da Cruz que aceitou participar da minha 

banca neste momento de pandemia e através das observações precisas e incentivadoras que 

sempre demonstrou na minha caminhada. 

 

Agradeço ao Prof. Dr. Mario Spezzapria que mesmo em férias se dispôs a 

compartilhar seus conhecimentos na leitura e avaliação desta dissertação. 

 

Agradeço à Profa. Dra. Sara Juliana Pozzer da Silveira que se dispôs a fazer parte 

da arguição como examinadora suplente.  

 



8 

 

Agradeço a todos aqueles que por grandes e pequenas ações me fizeram chegar a 

mais essa etapa da educação, em especial ao Prof. Nelly Piagentini, à Madalena de Arruda e 

minha irmã Soraia Célia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

RESUMO 

 

 

Esta pesquisa busca expor três pontos: 1. Apresentar uma breve contextualização da vida e 

obras de Plutarco; 2. Analisar o termo negligência no tratado “Da Educação da Criança” de 

Plutarco e 3. Contextualizar a recepção do “Da educação da criança” no Renascimento, 

particularmente em Juan Luis Vives. Muitas são as negligências reclamadas por Plutarco em 

seu Tratado: a eugenia, a nutrição da criança, a escolha do “paidagogo”, a prioridade dos pais 

“filois”, a formação do caráter, a irresponsabilidade da juventude e outras. No Renascimento, 

Plutarco está entre os autores gregos que mais interesse despertaram, sendo o mais lido e 

imitado, traduzido e editado no humanismo do Renascimento. A proposta de recepção em 

Juan Luis Vives toma como base algumas obras nas quais o humanista trata exclusivamente 

da educação pueril, e consiste na tentativa de mapear em Vives as negligências apontadas por 

Plutarco no “Da Educação da Criança”. 

 

Palavras-Chave: Plutarco; Educação da criança; Negligência, Renascimento; Vives.  

 

 

 

 

 

 



10 

 

 

ABSTRACT 

 

 

This research seeks to expose three points: 1. To present a brief contextualization of Plutarch's 

life and works; 2. Analyze the term neglect in the treatise “The Education of Child” by 

Plutarch and 3. Contextualize the reception of “The education of child” in the Renaissance, 

particularly in Juan Luis Vives. There are many negligences claimed by Plutarch in his 

Treaty: eugenics, the child's nutrition, the choice of “paidagogo”, the priority of “filois” 

parents, character formation, the irresponsibility of youth and others. In the Renaissance, 

Plutarch is among the Greek authors who most aroused interest, being the most read and 

imitated, translated and edited in the humanism of the Renaissance. The proposal for 

reception in Juan Luis Vives is based on some works in which the humanist deals exclusively 

with puerile education, and consists of an attempt to map in Vives the neglects pointed out by 

Plutarch in “The education of child”. 

Keywords: Plutarch; Education of child; Negligence, Renaissance; Vives. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

 

SUMÁRIO 

 INTRODUÇÃO ................................................................................................... 12 

 

 CAPÍTULO 1 ....................................................................................................... 19 

 1.   Contexto histórico de Plutarco ..................................................................... 20 

  1.1 - Vida e Obras.................................................................................... 20 

  1.2 - O problema da Autoria do “Da Educação da Criança” ..................  22 

  1.3 - O Mundo Grego-Romano de Plutarco ............................................ 25 

  1.4 - Plutarco e o Estoicismo .................................................................. 32 

  1.5 - A Recepção de Plutarco no Renascimento ..................................... 35 

 2.  O conceito de Criança em Plutarco .............................................................. 37 

 3.  Educação e Paideia em Plutarco ................................................................... 43 

 

 CAPÍTULO 2 ....................................................................................................... 55 

 1.  Análise do título “Da Educação da Criança” ................................................ 55 

 2. Mapeamento das negligências no “Da Educação da Criança” .................... 58 

 3.  As negligências nas relações familiares ........................................................ 63 

 4.  As negligências no contexto educacional ..................................................... 72 

 5. As negligências e suas consequências .......................................................... 81 

 

 CAPÍTULO 3 ....................................................................................................... 85 

 1.  Breve contexto histórico de Juan Luis Vives ............................................... 86 

  1.1 Vida e Obras de Vives .................................................................... 86 

  1.2 O Renascimento espanhol de Vives ............................................... 90 

 2.  Concepção de Infância no Renascimento e em Vives ................................ 95 

 3.  Aportes da recepção da negligência plutarquiana na educação em Vives ... 104 

 

 Considerações Finais ........................................................................................... 115 

 

 Referências .......................................................................................................... 117 

 

 Anexos ................................................................................................................. 129 



12 

 

INTRODUÇÃO 

 

Vemos, assim, uma vez mais confirmada a 

justeza de incluir Plutarco entre os grandes 

clássicos do pensamento universal. 

SOARES, 2011. p. 112 

 

 

Somos constantemente interpelados, neste mundo hodierno, com notícias de 

sentenciados por abandono de crianças. O que leva um pai, uma mãe e ou responsável a 

negligenciar seus rebentos enquanto deveria estar atento aos cuidados dos pequenos? São 

muitas as indagações e suposições que poderiam ser levantadas, mas isto parece não ser 

incomum nem no passado e nem no presente da humanidade.  

O tema da educação das crianças, particularmente o relacionado à atenção familiar 

em relação aos filhos já era uma preocupação desde a Antiguidade. Da produção literária e 

filosófica sobre o tema destacamos a noção de negligência em Plutarco. 

Muitos já comentaram sobre o processo educativo que Plutarco delineou em seus 

escritos. O Tratado “Da Educação da Criança” tem sido um dos mais utilizado e influente. Foi 

dele, especialmente, a inspiração para inúmeras obras no Renascimento.  

Os escritos do Polímata não podem ser vistos como informações armazenadas em 

uma enciclopédia, pois, mais que um filósofo, Plutarco é um professor; assim, seus 

aconselhamentos e advertências têm sempre uma lição a deixar, uma meditação a propor. É 

nesse sentido que seus escritos se tornaram inspiração para muitos pensadores no 

Renascimento como Montaigne, Thomas More, Erasmo e Vives. É o que também 

encontramos no “Da Educação da Criança”, que marcou de modo expressivo manuais com 

regras para um processo educativo inovador.  

O primeiro século da nossa era viveu uma transformação educacional 

significativa. O Mundo ocidental estava repensando seus objetivos educacionais, porquanto o 

modelo romano estava mesclado com uma cultura helenística e cosmopolita. É nesse cenário 

que a figura de Plutarco1 emerge.  

A proposta desta dissertação é compreender a noção de negligência encontrada no 

Tratado “Da Educação da Criança” de Plutarco e como tal noção foi recepcionada no 

                                                           
1  As principais obras de Plutarco são as Obras Morais e as Vidas Paralelas, escreve também sobre diferentes 

assuntos, tais como: Questões Gregas, Questões Romanas, sobre a monarquia, a democracia e a oligarquia, 

sobre os estóicos, sobre a sorte, questões platônicas, sobre alimentação e muitos outros.  



13 

 

Renascimento, especificamente no pensador espanhol Juan Luis Vives quando retrata a 

educação pueril. Fundamenta-se com o seguinte problema: como na proposta educacional de 

Vives reaparece a noção de negligência encontrada no Tratado “Da Educação da Criança” de 

Plutarco? A hipótese a ser perseguida é a noção de negligência no Tratado “Da Educação da 

Criança” de Plutarco sendo esta notoriamente percebida no Renascimento na proposta da 

educação pueril de Juan Luis Vives. 

É possível afirmar pelo menos três destaques que justificam o estudo do Tratado 

“Da Educação da Criança”:  

1. É o único tratado da Antiguidade, especificamente dedicado à pedagogia, que nos chegou 

na íntegra, fato que lhe confere o direito de ser um documento indispensável para qualquer 

estudo de história e de filosofia da educação no Ocidente2.  

2. Expressa a preocupação com a formação das crianças por serem elas os futuros cidadãos 

que governariam a cidade, o Império ou províncias3.  

3. O fato de não mais encontrarmos contemporaneamente uma concepção unitária quanto à 

família em si, constituindo ela modos de nucleação familiar de diferentes configurações, 

percebe-se a indecisão de a quem caberia a responsabilidade da educação da criança, que 

tem sido, em certas circunstâncias, transferida para a escola, aos professores e professoras 

ou ao âmbito familiar alargado, aquilo que tradicionalmente era responsabilidade dos pais. 

Os procedimentos metodológicos foram norteados por pesquisa bibliográfica de 

fontes primárias e secundárias, centrando-se no mapeamento da noção de negligência com 

base em duas traduções em língua portuguesa e uma em língua espanhola bem como no 

original em grego. Para o original grego a referência é a obra Moralia - Volume I, traduzida 

por Frank Cole Babbitt (1927), uma edição bilíngue. Houve preocupação pelo cotejamento 

com duas outras versões: Plutarch, De liberis educandis, (editado por Gregorius N. 

Bernardakis em 1888) e outra da biblioteca virtual livre Vivliothikiagiasmatos. Apesar de não 

constar no mapeamento, foi realizado cotejamento também com a edição da biblioteca virtual 

Wikisource. 

Para as traduções em língua portuguesa do Tratado, utilizamos a de Joaquim 

Ribeiro, publicada em 2010 pelo Centro de Estudos de Coimbra e a de Maria Aparecida de 

Oliveira Silva, publicada em 2015 pela Editora Edipro. A versão que será utilizada como 

referência em toda a dissertação será a de Joaquim Pinheiro, apesar de que em certos 

                                                           
2 Ver Joaquim Pinheiro (2010). 
3 Ver Oliveira Silva (2015). 



14 

 

momentos a versão da plutarquiana Oliveira Silva será contemplada por trazer uma 

mensagem mais propicia para o tema da negligência na sua tradução, mas o leitor será avisado 

quando isto acontecer. A tradução na língua espanhola utilizada foi a Obras Morales y de 

Costumbres (Moralia I) de Otal e López (1985). 

A metodologia utilizada para identificar as negligências (amaleia ou qualquer 

outra palavra do original grego) nas traduções em língua portuguesa teve ainda por 

instrumentos dicionários, léxicos e fontes bibliográficas que trabalham o grego koine. 

Partimos do pressuposto que Plutarco escreveu numa koine literária. Também outros termos 

gregos foram fundamentados em pesquisa e referenciados conforme sua importância para o 

nosso tema.  

Alguns termos revelados nas pesquisas bibliográficas, que foram usados como 

referências nesta dissertação, apesar de pertencerem a contexto e épocas diferentes e aplicados 

a personagens de diferentes contextos (especialmente nas Vidas Paralelas), não 

compartilhando, portanto, o mesmo espaço histórico e geográfico, tomaram lugar como 

referências por pertencerem aos escritos de Plutarco e, nessa medida, também para o nosso 

tema. 

O referencial teórico está fundamentado em três pilares. O primeiro capítulo, por 

se tratar de um panorama da vida de Plutarco, não se preocupou em estabelecer uma 

referência privilegiada, pois as obras utilizadas são diversas e panorâmicas, apesar de algumas 

se destacarem como, por exemplo, as de Oliveira Silva (2014, 2006), e as publicadas pelo 

Centro de Estudos da Universidade de Coimbra para Plutarco: Soares (2011) e Pinheiro 

(2014). O segundo capítulo está basicamente voltado para o estudo filológico já exposto na 

metodologia com destaque para anotações de exegeses feitas das obras de Plutarco. O terceiro 

capítulo está dividido em quatro partes: 1. Vida e Obras do humanismo Juan Luis Vives, que 

se fundamenta, principalmente, nas obras de Prieto (2013), Monsegú (1961) e Noreña (1970); 

2. o entendimento acerca do Renascimento que se centra em Delameau (1984), Garin (1991, 

1993 e 1994), Kristeller (1986, 1993, 1995 e 2016) e Rossi (2001), mas quando relacionado 

ao Humanismo Espanhol se fundamenta também em Monsegú (1961) e Noreña (1970); 3. o 

conceito de criança no Renascimento e para Vives baseia-se em Ariès (1986), Heywood 

(2017), Rodrigues Oliveira (2007), Postman (1999) e Kohan (2005); e o mapeamento da 

recepção nas obras de Vives fundamentado nas Obras Completas de Juan Luis Vives, 

volumes I e II, com tradução, comentários e notas de Lorenzo Riber (1948). 



15 

 

Dessa forma, a pesquisa tem por objetivo geral examinar o tratado de Plutarco 

“Da Educação da Criança” com ênfase na noção de negligência (αμέλεια, amaleia) e como o 

Tratado foi recepcionado no humanismo do Renascimento. Os objetivos específicos 

subscrevem as três partes da dissertação: 

1. Apresentar o “Da Educação Da Criança” de Plutarco. 

2. Mapear a noção de negligência (amaleia) no “Da Educação da Criança”. 

3. Delinear as influências de Plutarco no Renascimento com recorte das obras do pensador 

Juan Luis Vives quanto à educação pueril. 

Entendemos, assim, que a pesquisa sobre o “Da Educação da Criança” de Plutarco 

se insere num dos temas mais caros da tradição filosófica, pois tem em seu objetivo 

preocupações voltadas para a educação do ser humano e sua vida em sociedade, sendo este 

um tema que concerne tanto ao campo da filosofia da educação quanto ao campo da ética; 

exemplos nesse sentido podem ser encontrados em Platão, em Aristóteles, nas escolas 

helenísticas, na filosofia latina, notadamente em Cícero, só para ficarmos entre os antigos, e é 

uma das tópicas centrais da filosofia do Renascimento. Muitos pensadores, enfim, se 

preocupam com a formação do ser humano seja na sua relação com a sociedade, seja nas 

questões relacionadas à própria natureza do homem e dele consigo mesmo. Abbagnano (2007) 

demonstra que a educação e a filosofia caminham muitas vezes juntas nas correntes 

filosóficas que têm em comum: 

 

As obras de Locke, Rousseau, Pestalozzi, Frôebel são muito importantes 

desse ponto de vista, inclusive por terem esses autores combinado os 

métodos educacionais, com as novas concepções filosóficas que iam 

surgindo pouco a pouco. Assim, podemos dizer que Locke representa a 

Pedagogia do empirismo; Rousseau, a Pedagogia do iluminismo; Pestalozzi, 

a Pedagogia do criticismo; e Frôebel a Pedagogia do romantismo. 

(ABBAGNANO, 2007, p. 748) 

 

Na educação que Plutarco idealiza encontramos uma das preocupações de fundo 

da filosofia – a interface entre formação e prática moral. Sobretudo, Plutarco vai além das 

conjecturas acerca da natureza humana; como leitor de Platão e Aristóteles, ele propõe a 

tríade - physis, logos e ethos - que será desmembrada em lições filosófica de cunho moral e 

educacional:  

 

O tratado Da educação das crianças responde (2A-B), sem dúvida, de forma 

afirmativa, ao defender a conciliação e a interdependência dos três elementos 

(physis, logos e ethos) e valorizando a primazia da instrução em detrimento 

daquilo que é inato quando se afirma: “a natureza sem instrução é cega, tal 



16 

 

como a instrução separada da natureza é insuficiente e o exercício separado 

de ambos não obtém resultado” (4B). (PINHEIRO, 2010, p. 15) 

 

Especialmente, consideramos que o que mais sintetiza a reflexão filosófica sobre 

as negligências no “da Educação da Criança” está expressa na passagem do clássico trabalho 

de Werner Jaeger: 

 
O problema da possibilidade de educar a natureza humana é um caso 

particular das relações entre a natureza e a arte em geral. Muito instrutiva 

para este aspecto do problema é a contribuição de Plutarco no seu livro A 

Educação da Juventude, que tão fundamental seria para o Renascimento, em 

que as suas edições se repetiram e as suas idéias foram decisivas para a nova 

pedagogia. O autor declara na introdução que conhece e utiliza a literatura 

antiga referente à educação, o que já teríamos notado, mesmo sem ele ter 

dito. Isto não se refere apenas a este tema concreto, mas também ao capítulo 

seguinte, em que trata dos três fatores fundamentais de toda a educação: 

natureza, ensino e hábito. É evidente que tudo isto se baseia em teorias 

pedagógicas mais antigas. E para nós uma grande fortuna que Plutarco nos 

tenha transmitido não só a conhecida “trindade pedagógica” dos sofistas, 

mas ainda uma série de idéias intimamente vinculadas àquela doutrina e que 

manifestam claramente o seu alcance histórico. É através do exemplo da 

agricultura, encarada como o caso fundamental do cultivo da natureza pela 

arte humana, que Plutarco explica a relação entre os três elementos da 

educação. Uma boa agricultura requer em primeiro lugar uma terra fértil, um 

lavrador competente e uma semente de boa qualidade. Para a educação, o 

terreno é a natureza do Homem; o lavrador é o educador; a semente são as 

doutrinas e os preceitos transmitidos de viva voz. Quando as três condições 

se realizam com perfeição, o resultado é dotada recebe, pelo conhecimento e 

pelo hábito, os cuidados adequados, podem ser em parte compensadas as 

suas deficiências. Em contrapartida, até uma natureza exuberante decai e se 

perde, quando é deixada ao abandono. E isto que torna indispensável a arte 

da educação. O que se obtém da natureza com esforço torna-se estéril se não 

é cultivado. E chega mesmo a ser tanto pior quanto melhor era por natureza. 

Uma terra menos boa, mas trabalhada com perseverança a inteligência, 

acaba por dar os melhores frutos. Acontece o mesmo com o cultivo das 

árvores, a outra metade da agricultura. Os exemplos do treino do corpo e da 

criação dos animais são mais uma prova da possibilidade de cultivar e 

educar a physis. O que é preciso é empreender a tarefa no momento exato, 

quando a natureza ainda é maleável e o que se ensina é facilmente 

assimilado, gravando-se na alma. (JAEGER, 1995, p. 363-364) 

 

A tríade pedagógica como norteadora e instrumento da formação moral será 

operada por filósofos como Heráclito, Platão, Aristóteles e outros. Com Juan Luis Vives não 

será diferente, em suas recomendações educacionais ele irá propor uma filosofia moral que 

tem na natureza e no hábito a base de sua mensagem, ou seja, componentes da clássica tríade 

dos antigos a serem utilizados como procedimento para que a criança venha a aprender de 

maneira prática: “[...] Sobre a educação das crianças - circula o modelo da formação do 



17 

 

caráter que faz convergir de modo harmônico "natureza", "discurso", "hábito", que valoriza a 

obra do mestre (que aconselha e orienta), que sublinha o papel do meio na educação e, por 

fim, o objetivo ético-filosófico deste processo.” (CAMBI, 1999, p. 97). 

Metaforicamente, assim Plutarco se refere à tríade: “A terra é, por natureza, boa. 

Porém, sendo negligenciada, fica estéril, e quanto melhor é a sua natureza tanto mais 

empobrece por ficar abandonada, acabando por se tornar inculta”. (PLUTARCO, 2010, 2D). 

Nessa direção, nos parece que a relevância dos objetivos aqui apontados para o campo dos 

estudos focados na intersecção entre filosofia e educação adquirem projeção. Nisso reside 

nosso destaque para a negligência em suas variadas formas como um dos elementos que 

interfere na consecução da tríade pedagógica e, consequentemente, pode colocar o processo 

formativo em risco. 

O primeiro capítulo se dedica a apresentar Plutarco, divide-se em quatro partes. A 

primeira procura oferecer uma visão panorâmica e histórica, trabalhando a problemática da 

autoria do Tratado, a data da obra, o mundo greco-romano do Beocio, seu público, sua relação 

com o estoicismo (pois muitas foram as disputas com esta doutrina encontrada nos seus 

escritos). A segunda parte desenvolve de modo abreviado a recepção dos seus escritos no 

Renascimento, especialmente o “Da Educação da Criança”. A terceira parte se direciona na 

tentativa de entender o conceito de criança, e traz um estudo dos termos gregos utilizados no 

Tratado. A quarta parte centra-se no processo educativo desenvolvido por Plutarco, qual sua 

visão educacional e como pode ser entendida a sua Paideia.  

A proposta do segundo capítulo consiste no mapeamento das negligências que 

Plutarco reclama no seu Tratado. Tal mapeamento, apesar de visar um estudo sistemático4, em 

nenhum momento tem a intenção de esgotar os significados do referido termo, pois foram 

muitos os não abordados. Entre as noções de negligência pesquisadas, algumas delas exigem 

maior empenho, outras revelam um ensino singular; enfim, todas são de grande aproveito para 

a pesquisa. Das noções que mais produziram recepção no Renascimento, encontram-se as 

relacionadas à eugenia, à nutrição da criança, à escolha do paidogogo e do professor, aos 

maus tratos, à natureza, ao ciclo de estudos, ao amor conjugal, à religiosidade no processo 

educativo.  

                                                           
4  Estudei grego no curso de Teologia, nos anos de 1982-1986, tive algumas experiências em leituras de textos 

da koine, mas nenhum deles como um estudo especializado, assim, o estudo apresentado são leituras de 

identificação das negligências (amaleias) e as palavras correlacionadas no original grego. Não pretendo 

considerar um estudo filológico em razão do meu conhecimento da língua grega ser limitado. Prefiro 

considerar como um estudo exploratório. 



18 

 

Plutarco termina seu Tratado preocupado com a juventude e seu cotidiano, 

mostrando a negligência dos jovens quando do seu viver displicente, momentâneo e 

imediatista. Nesse sentido, exalta o valor da virtude e apresenta como pô-la em prática. Ele 

propõe uma nova orientação educacional, mostrando a importância do afeto entre pais e 

filhos; a obrigação moral dos pais investirem na educação daqueles que geram; o casamento e 

as regras do bom viver matrimonial, que acumulam saber e experiência e se tornam pilares 

dos valores essenciais da vida. 

O terceiro capítulo se direciona para a recepção do “Da educação da Criança” no 

Renascimento, onde os escritos de Plutarco assumem papel de relevância. Optamos por fazer 

um recorte do período bem como do pensador que recepciona Plutarco; dessa forma, se busca 

em Vives essa recepção. O capítulo divide-se em quatro partes. A primeira contextualiza o 

pensador espanhol Juan Luis Vives: sua vida e suas obras. A segunda se preocupa com o 

Renascimento espanhol de Vives e seu público. A terceira parte busca entender como a 

criança é enxergada no Renascimento, bem como Vives a entende. A quarta e última parte 

propõe um mapeamento das negligências de Plutarco nas obras sobre a educação pueril de 

Vives, as quais lhes conferem, entendemos, uma nova roupagem.  

A inspiração para escrever sobre Plutarco é impressionante. O Polímata era um 

professor, não daqueles vinculado a uma escola com caráter corporativo, mas com uma 

personalidade marcante capaz de cativar a atenção de seus ouvintes.  Menciona-se em torno 

de 250 obras contendo 300 livros, sua produção literária é considerada a mais extensa e rica 

de toda a literatura grega. Faço minhas as palavras de Alves (1995): “Assim, Plutarco foi, 

depois do Renascimento, um dos escritores antigos que mais contribuíram para modelar a 

mentalidade do Ocidente europeu”. 

 

 

 



19 

 

CAPÍTULO 1 

 

Neste capítulo sete tópicos são trabalhados, todos eles relacionados a Plutarco e 

ao seu Tratado, trazendo de forma sintética referências sobre os assuntos que interessam à 

pesquisa e alguns pontos dos escritos plutarquianos que se relacionam com o nosso tema. Os 

tópicos aqui apresentados (vida e obras, o problema da autoria do “Da educação da Criança”, 

o mundo greco-romano de Plutarco, a recepção do tratado no Renascimento, Plutarco e o 

estoicismo, o conceito de criança, educação e paideia em Plutarco) não têm o propósito de 

esvaziar o assunto, antes, entendemos contribuir no sentido de reafirmar a importância do “Da 

educação da Criança” entre os escritos filosóficos sobre educação.  

Primeiramente encontra-se um sucinto contexto histórico, trazendo uma análise da 

autoria do Tratado à época imperial romana. Situar Plutarco neste contexto histórico torna-se 

importante para entender os destinatários do Tratado. Desde já é conveniente demarcar que o 

Queronense escreve para o público aristocrata, não para o povo em geral e sim para gregos e 

romanos, com ênfase diretamente aos gregos. A recepção que o Tratado terá no Renascimento 

é importantíssima para o terceiro capítulo, quando tratamos do pensador Juan Luis Vives e 

seus escritos sobre a educação pueril, assim esta breve síntese procura expor a questão desta 

recepção. 

Os tópicos seguintes também trazem algumas informações que irão ajudar a 

entender partes do segundo capítulo, pois as ideias que Plutarco desenvolve estão relacionadas 

a um pano de fundo que carece de ser descortinado, se evitando, assim, a distorção do seu 

escrito, exemplo nesse sentido é a relação de Plutarco com o estoicismo. O tópico sobre o 

conceito de criança que Plutarco adota ainda poderia ser mais bem desenvolvido, mas 

julgamos trazer o imprescindível, oferecendo, assim, a ideia de como o Polímata entende esta 

fase da vida humana.  

Finaliza o capítulo o tópico sobre como Plutarco enxerga o problema da educação. 

Procuramos pontos de distinção e de contato entre a educação enquanto procedimentos e a 

paideia. Nessa síntese apertada da educação/padeia de Atenas, Esparta e Roma, procuramos 

demonstrar como estes modelos educacionais influenciaram Plutarco ao reclamar aos pais a 

negligência quanto à educação dos filhos. 

Sobretudo, para compreender o tratado “Da Educação da Criança”, consideramos 

apropriado ampliar o cenário em torno de Plutarco: historiador, moralista, filósofo, polímata, 

vivendo no período greco-romano. 



20 

 

 

1. Contexto Histórico de Plutarco 

 

1.1 - Vida e Obras5 

 

A data do nascimento de Plutarco é discutível, segundo Rovira Reich (2017), o 

filósofo nasceu um pouco antes do ano 50 da nossa era, sob o governo de Claudio, talvez no 

ano de 45 ou 46 d.C.. Viveu sob os governos de Nero, Galba, Oton, Vitelio, Vespasiano, Tito, 

Domiciano, Nerva e Trajano, conhecendo pessoalmente alguns destes. Nasceu em Queronéia, 

localizada na região grega da Beócia, situada entre os golfos de Eubeia e de Corinto. Plutarco 

permaneceu fiel a vida toda a sua terra natal, onde a família residiu por gerações. Poderia ter 

aberto a sua academia em cidades importantes, mas escolhe a casa familiar para deixar seu 

legado. É impressionante a sua fidelidade para com os seus, pois os principais protagonistas 

de seus livros são seus próximos. Entre esses estão amigos de diferentes formações e 

profissões, entre as formações se destacam: filósofos estoicos, pitagóricos, platónicos, 

epicureos, peripatéticos, cínico; e nas profissões: retores, sofistas, matemáticos, geómetras, 

gramáticos, poetas, músicos, sacerdotes, e um número considerável de políticos. 

Oriundo de uma rica família da Beócia, que por gerações ocupou posições cívicas 

de autoridade na região de Queroneia, seu pai foi Autóbulus. Aos 20 anos parte para Atenas 

para estudar. Encontra seu mestre, Amônio de Lamptra, que irá influenciar seus escritos. Após 

terminar os estudos viaja pela Grécia, Sicília, Ásia Menor e Alexandria. No ano de 68 d.C. 

retorna à Beócia e constitui família. Plutarco viveu um matrimonio feliz com Timóxena, tendo 

6 filhos: Autobulo, Plutarco6, Soclaro7, Quirón, Timóxena e um (ou dois8) filho ou filha de 

nome desconhecido. Alguns relacionam Lâmprias9 como filho de Plutarco. Na biografia de 

                                                           
5  Ver: Silva Oliveira (2016, 2014, 2007, 2006), Ferreira (2002), Pinheiro (2010), Leão (2018), Soares (2010), 

Rovira Reich (2017), Westaway (1922), Dias (2002). 
6  Silva Oliveira (2016) menciona este filho de Plutarco bem como um outro filho de nome desconhecido.  
7  “O seu primogênito, Soclaro, morreu jovem. Quirón era considerado um jovem belo, morreu na sua ausência 

assim como sua filha Timóxena, que tinha o mesmo nome de sua mãe. Plutarco escreve sobre a morte da 

filha no tratado Consolatio ad uxorem, onde revela a beleza do amor e da união conjugal, cheio de 

compaixão, ternura e da força que radica na esperança humana e sobrenatural”. (ROVIRA REICH, 2012, p. 

XXV).  
8  Ver Ceola (2015).  
9  Silva Oliveira (2007) faz a seguinte nota de referência em seus escritos: “Lâmprias, neto de Plutarco, 

organizou os escritos avoengos em um catálogo cuja classificação utilizamos em nossos dias. Há 

controvérsias sobre o grau de parentesco de Lâmprias. Conforme observou Flacelière, no Suda, Lâmprias é 

apresentado como filho de Plutarco, no entanto, ao longo de sua obra, Plutarco nomeia todos seus filhos sem 

citar o nome de Lâmprias. Ver: R. Flacelière e J. Irigon. In: op. cit., p. CCCVI. O único parente com esse 



21 

 

Demóstenes, ele afirma que queria continuar a morar na sua pequena cidade para que ela não 

se tornasse ainda menor. Plutarco era no mínimo bilíngue, algo estranho para os gregos.  

Plutarco vive a sua juventude e até mesmo sua formação acadêmica sob o reinado 

de Nero. Quando da visita de Nero à Grécia, Plutarco o descreve como um monstro, mas 

também um libertador. Aos 30 anos Plutarco já era considerado um mestre. Também exerce 

vários cargos públicos, demonstrando atenção e dedicação à pátria. Nesse período 

desempenhou o sacerdócio em Delfos. Vive toda a maturidade sob o domínio dos Flávios, 

quase nada escrevendo nessa fase, talvez pelo desagrado dos imperadores, mas, 

possivelmente, pelos deveres públicos que absorveram sua atenção. 

Plutarco irá proferir muitos discursos aos nobres romanos. Eles o aproximam de 

Mestrio Floro, que será o responsável pela concessão da cidadania romana a Plutarco, que se 

torna um grego com dupla cidadania. Apesar de todo o contato com a literatura latina, 

Plutarco mantém o grego na sua escrita. Na velhice irá escrever a maioria de suas obras, 

provavelmente entre os anos 68 e 117 d.C., sob o domínio dos Nervas. É na velhice que 

escreve o tratado “Da Educação da Criança”, o tom de Vate10 que usa demonstra autoridade 

na exortação que transmite. 

Seus escritos foram organizados primeiramente pelo Catálogo de Lâmprias, no III 

século. Mais tarde, entre os séculos VI ao XI, o códice Ambrosianus organiza os escritos de 

Plutarco sob o nome de Ethika, certamente por causa do grande número de tratados que 

versam sobre temas ético-filosóficos. No século XIII, Máximo Planudes, reedita a lista de 

Lâmprias, retirando as obras que considerou pseudas. Em 1572, já no Renascimento, Henri 

Etienne Stephanus publica a primeira edição completa das obras de Plutarco. O “Da Educação 

da Criança” teve sua primeira tradução para o Latim em 1410 por Guarino Verosoni, sendo 

publicada somente em 1471. 

Plutarco é visto como um historiador, um biografista, um moralista, um filósofo. 

227 títulos11 compõem suas obras literárias, sendo que 130 não chegaram aos nossos dias. As 

Vidas Paralelas e as Obras Morais são suas obras organizadas. As Vidas Paralelas reúnem 

50 biografias de chefes militares, legisladores e governadores, tais narrativas biográficas 

agrupam pares de homens ilustres, sendo um grego e um romano, buscando elucidar o caráter 

                                                                                                                                                                                     
nome é seu avô paterno; assim, conforme vemos no verbete sobre o catálogo em Paul-Wissowa, é certo que 

se trate de seu neto, pois havia o costume de se nomear o primeiro neto com o mesmo nome do avô.” (p. 13) 
10  Indivíduo que faz vaticínios; profeta, vidente, adivinho, falar com autoridade, exortando. 
11  Segundo o Catálogo de Lamprias, de 227 obras em 278 rolos, só se conservam 83 obras em 87 rolos. (Báez, 

2004).  



22 

 

e as virtudes de cada um. As Obras Morais e de Costumes compõe-se de tratados filosóficos 

sobre política, moral, história e aspectos da natureza humana. 

Plutarco foi contemporâneo do historiador Flavio Josefo12. Em Plutarco 

Historiador Silva Oliveira (2006) referenda a condição de Plutarco como historiador, 

contudo, dentre as muitas recusas do filósofo como historiador está a sua metodologia de não 

examinar a consistência dos fatos históricos, imprimindo, antes, realidade a acontecimentos 

fictícios. Silva Oliveira contesta essa perspectiva interpretativa e demonstra um Plutarco 

historiador, principalmente nas Vidas Paralelas, ressaltando sua impressionante visão espaço-

temporal. As Obras Morais são compostas por 75 ou 80 tratados, o “Da Educação da 

Criança” está inserido nelas. Esta imprecisão é devida à incerteza autoral de alguns dos 

tratados. Atualmente acredita-se que pelo menos dez trabalhos da coleção de Planudes sejam 

espúrios. 

Plutarco morre em sua terra natal13, vítima de uma dolorosa enfermidade, com 

cerca de 80 anos, faleceu rodeado de afeto e honra entre seus familiares e de respeito e 

gratidão pelos amigos e concidadãos. 

 

1.2 – O Problema da Autoria do “Da Educação da Criança” 

 

Em relação à autoria, é comum encontrarmos estudos que remetem o tratado “Da 

Educação da Criança” a um Pseudo-Plutarco, posição sustentada nos estudos de D. 

Wyttenbach (1820) e outros, que o declaram como proveniente de anotações de um de seus 

alunos. Joaquim Pinheiro, com base nos estudos de Wyttenbach, apresenta quatro pontos do 

“Da Educação da Criança” que indicam não ser uma obra autêntica de Plutarco. Os 

argumentos foram resumidos por Silva Oliveira (2015), são eles: 

1. à semelhança dos textos de Plutarco contém um conjunto vasto de citações e alusões, 

mas elas parecem ser encaixadas no texto de forma pouco natural; 

2. não faz referência a Píndaro e a Menandro, dois dos autores mais citados nas Obras 

Morais;  

3. utiliza mais a conjunção final ίνα do que ως e ὅπως;  

                                                           
12  “É possível que Plutarco tivesse lido Josefo e tivesse também sido influenciado por ele. Aliás, como já temos 

referido, o espírito do trabalho de Plutarco, Vidas Paralelas, é muito semelhante ao das AJ de Josefo. Cf Plut., 

Ant. XXVIII, 2” (RODRIGUES, 1999, p. 220). 
13  “A data da morte de Plutarco é também incerta. Flacelière discorda de C. P. Jones, que acredita que Plutarco 

morreu no intervalo entre 119 e 125. O primeiro propõe que Plutarco tenha vivido aproximadamente até 

127”. (SILVEIRA, 2006, p. 7). 



23 

 

4. utiliza com frequência a primeira pessoa do singular (1A, 4E, 5C, 6B e E, 7A e B, 8E, 

10B, D e E, 11A, C e D, 12A e F, 13C, 14A14, ao contrário do que acontece nos demais 

tratados, nos quais Plutarco usa, geralmente, a primeira pessoa do plural ou a forma 

impessoal. 

Apesar desses argumentos serem ainda aceitos, dedico argumentos em defesa da 

autoria de Plutarco para o Tratado e sigo Silva Oliveira (2015) para justificar minha posição, 

quando traz os seguintes argumentos: 

1. Recurso a Ampolo, demonstrando que em Plutarco há um discurso voltado para a 

educação das crianças nas suas várias etapas, que é perceptível nas biografias. 

2. Plutarco menciona que Platão possui uma reputação memorável (2C). Tal argumento 

confere autoridade inconteste às ideias de Platão e justifica sua filiação filosófica à 

escola platônica. Para Plutarco o Filósofo é alguém enviado pelos deuses (2E). Também 

refere à escola platônica. Platão demonstra preocupação com a geração e a educação das 

crianças, vistas como futuras cidadãs. É o tema da obra de Plutarco.  

3. A expressão “Eu Direi” (5A) – é um tom de Vate - não são predições, mas deveriam ser 

seguidas pelos pais. Plutarco era Sacerdote de Apolo, em Delfos, portanto, existia uma 

ligação na sua fala com a ordem emanada do sacerdócio. 

4. Em Plutarco, as origens do povo grego se remetem a dois povos: atenienses e 

espartanos. Encontramos isto no “Da Educação das Crianças”.  

Ainda podem ser destacados os seguintes pontos: 

a. Durante os primeiros séculos não houve contestação sobre sua autoria; 

b. É interessante que Planudes retirou os textos incertos da sua lista. O Tratado estava no 

Catálogo de Lâmprias e Planudes continuou a adotá-lo em sua lista. 

c. O Centro de Estudos da Universidade de Coimbra para Plutarco, referência atual para os 

estudos plutarquianos, tem sempre destacado que Plutarco é o autor do “Da Educação das 

Crianças”. 

Uma discussão que tem tomado volume e está intrinsicamente ligada à polêmica 

em torno da autoria do Tratado, é o fato de Plutarco ter escrito numa koiné. A corrente mais 

apreciada era a de que Plutarco, por ser um filósofo grego, preocupou-se com a construção 

                                                           
14  As referências de um escrito de autores gregos antigos são encontradas no corpo do texto, são identificadas 

pelos algarismos arábico (começando com o algarismo 1 e consequentemente) e as letras a, b, c, d, e, f e 

consequentemente também. Esta identificação não se resume no parágrafo apenas, pois, o tradutor pode usar 

um outro parágrafo para dar sentido ao texto, deixando claro a identificação quanto ao original, assim sendo 

identifica o texto quanto ao original colocando como exemplo 1A, 2B. 



24 

 

das frases e o uso mais frequente de construções gramaticais, escrevendo em grego clássico, o 

Ático. A koiné era um idioma eclético (vinda de várias fontes), proveniente da fusão dos 

vários dialetos. Estudos tem demonstrado que Plutarco utilizou a koiné nos seus escritos. 

Silva Oliveira demonstra um Plutarco relacionado a koiné apesar de deixar claro que: 

“Plutarco não está preocupado em unir gregos e romanos em uma koiné cultural, pelo 

contrário, quer delimitar o espaço da cultura grega nele, a fim de apontar a contribuição que 

os gregos oferecem ao mundo político de Roma.” (2007, p. 206). 

Rocha Junior (2007) traz algo significativo no seu estudo sobre esse tema. Ele faz 

uma explanação da obra de Plutarco “Sobre a Música”. Quando discute a autoria desta obra, 

demonstra que os estudos filológicos ocorridos no século XIX foram manchados de vícios, 

tornando-se arbitrários em suas conclusões; salienta que os textos passaram por uma 

“purificação” e declara que Plutarco escreve numa Koiné literária: 

 

Porém, os textos do queronense foram compostos não utilizando o estilo dos 

autores Áticos, mas empregando a koinē literária, muito influenciada pelo 

aticismo, que também foi utilizada por Partênio, Antônio Liberal e pelos 

romancistas. (ROCHA JUNIOR, 2007, p. 93). 

 

Autores que se preocuparam em pesquisar o grego no período neotestamentário 

tem afirmado que Plutarco escreveu numa Koiné. Cardoso (1959) traz esta conclusão: 

 
O grego neotestamentário é também uma língua literária. Nela se 

escreveram, além dos Livros Sagrados, contratos comerciais, inscrições 

religiosas e profanas, fórmulas de magia, cartas particulares, etc.. Dela se 

serviram os historiadores Políbio (te. 120a.C), Dionísio de Halicarnasso (fl. 

c. 31 a.C), Estrabão (tc.19 p.C), Filo de Alexandria (f 45 p.C), Flávio José (t. 

100 p.C). Plutarco (t. 120 p.C), Padres da Igreja, etc.. (CARDOSO, 

1959/1960, p. 146). 

 
Também segundo Lima Oliveira (2016), Plutarco escrevendo suas obras numa Koiné. 

 
Historiadores como Políbio (203-120 a.C), Estrabão (64 a.C. - 11 d.C), 

Dionísio de Halicarnasso (54 a.C. - 8 d.C), Filon de Alexandria (10 a.C. - 50 

d.C), Flávio Josefo (37-103 d.C.), Plutarco (46-126 d.C), escreveram em 

koiné. Assim, o grego koiné não foi um idioma exclusivo do Novo 

Testamento15, pois foi uma língua popular. (p. 102, 103) 

 

Quanto à autoria do tratado “Da Educação da Criança”, podemos concluir que 

apesar de estudos filológicos do século XIX o descrever com autoria incerta, remetendo a um 

pseudo Plutarco, atualmente outros estudos demonstrando que o Tratado é de autoria do 

                                                           
15  Já que os escritores cristãos primitivos escreveram em grego koiné, a língua do seu tempo, os especialistas 

denominavam essa língua de “grego bíblico”. 



25 

 

filósofo queronense. O “Da Educação da Criança”, que julgo ser de Plutarco, é um dos 

documentos mais importantes que possuímos para o estudo da interface entre filosofia prática 

e educação. 

 

1.3 - O Mundo Greco-Romano de Plutarco 

 

A vida de Plutarco no mundo grego-romano tem sido palco de inúmeros debates, 

especialmente naquilo que tange ao seu papel na segunda sofística. Não é incomum identificar 

Plutarco como pertencente à segunda sofística16. Entende-se por segunda sofística o 

renascimento da literatura (com ênfase no uso da retórica) de exaltação da grandiosidade do 

Império Romano. Freitas (2016) afirma que foi comum considerar a produção literária de 

Plutarco como um instrumento de exaltação do poderio romano frente às nações subjugadas17. 

 
São listados nomes como Albino, Nigrino, Apuleio, Celso, Ático e Máximo 

de Tiro, mas Plutarco é considerado, dentre todos os chamados 

médioplatônicos, o maior representante de tal movimento. (FREITAS, 2016, 

p. 27)18. 

 

Martins e Brener (2017) declaram que o termo “segunda sofística”, cunhado por 

Filóstrato em Vidas dos sofistas, designa o período entre os séculos I e III d.C., considerando-

a como uma “Renascença” da sofística clássica. Ainda demonstra que a relação entre a 

sofística ateniense do século V a. C. e a sofística dos primeiros séculos da nossa era é bastante 

complexa, e tomar a segunda simplesmente por ressurgimento da primeira não nos esclarece 

frente às dificuldades apresentadas pelo escasso testemunho a que temos acesso. Para Barbara 

Borg (2004), mesmo o termo sendo atribuído a Filóstrato, em princípio ele permanece 

controverso em razão do seu uso entre os contemporâneos de Filóstrato bem como em 

discussões modernas. Borg faz uma advertência sobre a aplicação do termo segunda sofística 

aos textos preocupados com a identidade grega apenas, pois há muitos outros fenômenos que 

são aceitos mesmo por indivíduos e grupos de pessoas sem qualquer interesse na delimitação 

de tal identidade: 

                                                           
16  Ver Zandoná (2008) e Cunha Neto (2016). 
17  Ver Balthazar (2012). 
18  “É preciso ter presente, antes de mais nada, que o filósofo e biógrafo de Queroneia está inserido no ambiente 

cultural e filosófico que viria, posteriormente, a receber a alcunha de “médio platonismo”, termo que se 

refere ao movimento representado por uma aquarela de pensadores que antecederam o neoplatonismo e a 

síntese de Plotino. Como uma marca importante dos médio-platônicos, temos a tentativa de conciliação das 

doutrinas de Platão e daquelas de seu discípulo Aristóteles, tentativa esta que, observados certos limites, 

encontrará sua expressão no modo como Plutarco encaminha a sua reflexão filosófica”. (FREITAS, 2016, p. 

18). 



26 

 

 

La popularidad de los sofistas refleja la dominación general de la cultura 

griega en el Mediterráneo durante el siglo II y principios del III. El empleo 

del griego como la lengua de las Meditaciones del emperador estoico Marco 

Aurelio tal vez pueda descartarse como una aberración, en el sentido que la 

profundidad de su inmersión en la cultura griega no puede considerarse 

típica de la elite occidental de este o cualquier otro periodo de la historia de 

Roma; por este motivo no es prudente hablar en términos de la existencia 

de una cultura literaria grecorromana unificada que fuera característica 

de una elite bilíngue (grifo nosso). Puede aceptarse, en cambio, que la 

superioridad de la cultura griega, que la elite romana había reconocido hacía 

ya mucho tiempo, directa o indirectamente, se hizo más pronunciada que 

nunca en el periodo de los Antoninos y en el de los Severos. (GARNSEY y 

SALLER, 1991, p. 214)  

 

Cristopher P. Jones, em Plutarch and Rome (1971), traz significativa contribuição 

quanto à vida e obra de Plutarco. Ele demonstra que o objetivo de Plutarco ao escrever as 

Vidas não foi o de reconciliar gregos e romanos, mas revelar uma moralidade para si e seus 

companheiros. Ele ainda declara que os tratados políticos de Plutarco, que foram muito 

negligenciados, são de importância vital para compreender sua posição frente ao poderio 

romano. Jones demonstra que a atitude de Plutarco em relação a Roma - geralmente 

favorável, mas crítica em certos aspectos da vida romana - não era excepcional, e sim, antes, 

típica de sua classe.  

Ainda na coletânea de Borg (2004) sobre a segunda sofística, encontramos no 

primeiro capítulo um apontamento de Cristopher P. Jones, no qual o autor argumenta que 

muitos pesquisadores se distraem em reconhecer várias outras “lealdades” (GARNSEY y 

SALLER, 1991, p. 22) quando abordam o mundo grego romano.  

 
Plutarch’s observations about Rome as a guarantor of stability and peace 

‘have to be relativized against the background of the loss in freedom for the 

world of Greek states and in Greek values, though Trajan’s successors 

‘brought about a higher estimation for Roman rule in the eyes of Aelius 

Aristides, Pausanias and Lucian. (JONES, 2004, p. 14)  

 

Segundo Balthazar (2012), temos, pois, que Plutarco não pode ser colocado no 

contexto de instrumento propagador do Império Romano, ele declara: 

 
[...] uma historiografia recente vem problematizando essa abordagem que 

identificou Plutarco como favorável ao domínio romano, pois, a partir da 

noção de poder foucaultiano, passaram a compreender que a manutenção da 

unidade do Império não se deu de maneira uniforme ou harmoniosa, mas, 

sim, mantida por um exercício de poder, marcado por conflitos, resistências, 

contestações e manipulações. (p. 124). 



27 

 

 

Por sua vez, em Plutarco e Roma, Maria Aparecida Silva Oliveira (2006) se 

posiciona quanto à polêmica de atribuir Plutarco como instrumento literário não pertencente a 

segunda sofística: “Para analisar a narrativa plutarquiana empregamos a teoria foucaultiana 

sobre a resistência cultural, a fim de demonstrar o uso de um importante instrumento de 

transmissão de idéias contrárias à política romana: a escrita.” (p. 257). 

Norberto Guarinello, que assina o prefácio da obra de Silva Oliveira (2006), 

Plutarco Historiador, expõe que Plutarco foi uma figura central no processo de recriação de 

uma identidade grega sob o Império e expressa que sua tentativa de reposicionar e repensar a 

relação entre gregos e romanos, terá fortes influências na literatura posterior. Ainda declara: 

 
A imposição destas duas “culturas” hegemônicas [grega e romana] não 

eliminou a diversidade étnica, nem se implantou de modo homogêneo. 

Línguas, costumes, crenças religiosas, práticas sociais específicas 

permaneceram, num estado de tensão e de assimilação negociada, nas várias 

regiões do Império durante longa existência. (SILVA, 2006, p. 19) 

 

Assim, querer que Plutarco seja um instrumento de propagação do poder latino 

não pode ser aceito, pois o discurso plutarquiano valoriza os hábitos, a religião, a filosofia, a 

literatura grega e, como veremos mais à frente, também outros elementos explicitamente 

presentes no “Da Educação da Criança”. 

A posição que Plutarco ocupou no período greco-romano gera conflitos que 

muitos tentam apaziguar. Um trabalho bastante objetivo e que sintetiza muitas das linhas que 

geraram tais conflitos é o da Oliveira Silva (2008). Nele há uma análise resumida dos 

diferentes tipos de interpretação quanto ao período, sua cultura e vida política, demonstrando 

que cada linha adotada conduz para uma interpretação diferente, especialmente, sobre o papel 

de Plutarco no mundo grego-romano. A Autora faz uma análise um tanto detalhada da 

complexidade em atribuir a Plutarco uma linha decisória da sua participação neste contexto da 

segunda sofística. Segundo Oliveira Silva (2008), Elisabeth Rawson atribuía ao Império 

Romano dois movimentos contrários “o de suplantar as práticas culturais de seus 

conquistados e o de fundir-se com os mais evoluídos. (p. 55). Ainda se referindo as ideias 

difundidas no século XIX, utiliza o estudo de J. P. Mahafy (1890) que demonstra que Plutarco 

submete ao poderio romano e se preocupa com o seu povo, com os problemas da Queroneia, e 

que suas obras refletem esse pensamento. 

Já no século XX, Oliveira Silva utiliza R. H. Barrow (1965) e C. P. Jones (1970). 

Segundo Oliveira Silva, Barrow procura demonstrar que Plutarco seria um conciliador entre 



28 

 

gregos e romanos e que através das práticas culturais gregas busca a identidade grega onde a 

miscigenação se faz presente naquele contexto. Com Jones apresenta dois pensamentos que os 

gregos à época de Plutarco nutriam. O primeiro, de que os romanos eram bárbaros e usavam o 

mito fundador de Rômulo e Remo para justificar suas ideias, e o outro era o dos intelectuais, 

na produção literária do século I a.C., que associavam a origem de Roma a personagens 

míticos como Enéas. Este pensamento era um sinal de aprovação da política imperial, e para 

Jones Plutarco fazia parte deste grupo. Oliveira Silva considera tais interpretações mais 

consistentes para o entendimento do mundo grego-romano de Plutarco.  

Ainda Oliveira Silva, através de Paul Veyne (1992), expõe que o pensamento 

deste autor é que Roma se transforma numa Grécia. Traz, também, o estudo de Françoise 

Frazier, do qual deduz que a “escrita plutarquiana atua como patrimônio cultural de seu povo 

e que, portanto, sua obra se ‘constituiria em um lugar de preservação da memória grega’”. 

(p. 59). Com Rebecca Preston, Oliveira Silva demonstra que Plutarco fazia parte de uma elite 

que foi arrebanhada pelo Império Romano, a qual, por sua vez, tinha liberdade para divulgar a 

cultura grega. A Autora segue com a menção ao estudo de Jacques Boulogne, que utiliza a 

obra de Plutarco Quaestiones Romanorum e revela que o uso do poderio militar romano 

mostra que este seria formado por bárbaros civilizados pelos gregos. Ainda destaca o estudo 

de Italo Gallo: 

 

[...] Gallo infere que sua proximidade com o poder o converteu em um 

indivíduo que compartilhava da ideologia de uma elite romana culta e 

refinada, produto de uma koiné19 greco-romana. Por esse motivo, Plutarco 

pensava na composição cultural do Império em três categorias: bárbaros, 

gregos e romanos. (p. 61) 

 

Nessa mesma linha, os estudos de Paolo Desideri revelam que Roma apropriou-se 

das “práticas culturais gregas, não por admiração ou respeito, mas por sua utilidade e 

eficiência na divulgação da política imperial nos ricos territórios de cultura grega na região 

oriental do Império”. (p. 60-61). 

 

Por fim, Oliveira Silva conclui com a seguinte declaração: 

 
Há pouco mais de duas décadas apenas, os especialistas nas obras de 

Plutarco se debruçam sobre a relação política entre gregos e romanos 

manifesta em suas reflexões. Em linhas gerais, esses estudos reforçam a 

teoria de uma dominação cultural e política dos romanos sobre um grupo de 

                                                           
19  Neste mesmo sentido revela Cambi (1999) “[...] acolhendo o grego como língua culta e redescrevendo, 

segundo aquela koiné cultural, os diversos saberes e as diversas artes.” (p. 110). 



29 

 

intelectuais gregos oriundos das elites locais, mediante um processo 

denominado de cooptação. Em virtude dessa dependência, intelectuais 

gregos empregariam suas técnicas literárias para a construção de um 

discurso que sustentasse o poder imperial em suas regiões. Não descartamos 

a existência desse processo de cooptação das elites locais, contudo, o que 

não podemos aceitar é que ele tenha sido uniforme e absolutamente eficaz, 

isto é, sem qualquer tipo de resistência política ou cultural por parte desses 

mesmos gregos. (2008, p. 63) 

 

Um último exemplo da complexidade da questão pode ser inferido a partir do 

comentário de Cambi (1999): “[...] pense-se em Plutarco e seus conselhos educativos - 

enquanto em Roma permanecerá um aspecto autoritário da educação familiar, ligada à 

centralidade da potestas do pater famílias [...]” (p. 53).  

Assim, apesar de Plutarco exercer autoridade local na Queroneia, que poderia ser 

visto como um protegido, um apadrinhado do poder romano e que seus escritos fossem para 

enaltecer o grande Império Romano, não é possível fazer tal afirmação diante das muitas 

visões sobre o assunto. 

 

Las lealtades locales eran un factor destacado. Actuaban dentro de la esfera 

mediterránea también. Sería absurdo tachar de fracasados a los numerosos 

políticos locales que no siguieron ninguna carrera pública fuera de sus 

ciudades y provincias: entre ellos se cuentan hombres tan distinguidos como 

Dión de Prusa en el Asia Menor, Plutarco de Queronea en Grecia y Apuleyo 

de Madaura en África. Sería subvalorar la fuerza del patriotismo local y la 

buena disposición de hombres destacados a satisfacer sus ambiciones en su 

país. (GARNSEY y SALLER, 1991, p. 22) 

 

Frente à complexidade da questão de Plutarco estar ou não escrevendo para 

exaltar o poder latino, é possível inferir que os seus escritos estavam naturalmente revelando 

aquilo que os romanos viviam20, “[...] a Grécia, capturada pelos romanos, capturou-os 

culturalmente.” (FUNARI, 2002, p. 77), ao que Marrou (1973) completa: 

 

A influência grega na educação romana revela-se muito mais extensa ainda: 

apresenta-se sob dupla forma; ao mesmo tempo que a aristocracia romana 

educa seus filhos à grega, faz deles gregos cultos, ela duplica esta educação 

estrangeira com um ciclo paralelo de estudos, exatamente calcado no das 

escolas gregas. (p. 386) 

 

Funari (2002) revela que a sociedade romana estava dividida entre os patrícios, 

que eram uma aristocracia de sangue (sendo estes os nobres, os chefes de famílias poderosas, 

                                                           
20  Não usaremos o termo aculturação, pois com a interpretação da cultura por Clifford Geertz a ideia de cultura 

como manifestações visíveis deixou de ser referenda, talvez um processo de modelagem, de assimilação 

melhor seria entendido neste contexto do mundo grego-romano.  



30 

 

proprietários de terras), constituíam a minoria da população e dominavam e governavam a 

cidade; os plebeus21, constituindo homens livres, pequenos agricultores, comerciantes e 

artesãos (sendo estes a maioria da sociedade romana); os clientes, sempre submissos aos 

patrícios em razão da dependência (eram os estrangeiros e refugiados pobres); os escravos, 

eram mercadorias dos patrícios e dos plebeus (sendo que os patrícios detinham a maioria 

deles) e os libertos, os ex-escravos (sendo alguns funcionários públicos que atingiram os mais 

altos postos do Estado, enriqueceram no comércio e chegaram a participar da aristocracia). 

Quanto aos pobres, eles eram a maioria22. Casavam-se cedo23 para ajudar no 

sustento da família e aprendiam a ler e escrever com os pais ou com professores que também 

eram pobres. A rotina desse cidadão romano consistia em acordar com o raiar do dia, as 

crianças iam comprar pães ou bolos para levar na escola, o trabalho ia até ao meio-dia, e todos 

fechavam os estabelecimentos para irem almoçar, geralmente no verão fazia uma sesta, mas a 

principal refeição era à noite. A moradia era em prédios de até 5 andares, geralmente para os 

pobres, pois os ricos moravam em casas.  

Segundo Guarinello (1984), a economia romana teve seu desenvolvimento com o 

escravo trabalhador agrícola24: “no seio da atividade agrícola romana que condicionam as 

formas de desenvolvimento possível no mundo romano.” (p. 64). O grande desenvolvimento 

ocorre nas médias propriedades, onde se utilizava mão de obra especializada e cara para a 

produção de mercadorias de luxo. A existência de uma concentração de terras e escravos nas 

mãos dos ricos convergia para que os pequenos produtores não suportassem a concorrência, 

os levando a abandonar suas terras e migrar para as cidades: “Em decorrência desse processo, 

o povo romano, que antes era formado principalmente de camponeses, passou a se constituir 

principalmente por urbanos.” (FUNARI, 2002, p. 60). 

                                                           
21   Segundo Guarinello (2013) os plebeus neste período chegavam a quase um milhão de habitantes (p. 141). 
22  “Roma contava então com dois grupos sociais bem distintos: uma minoria muito rica, que constituía o grupo 

político dirigente no exército e nas instituições, e uma grande massa de pobres, que vivia "do pão e do circo", 

ou seja, recebia alimentos a preços baixos e espetáculos públicos gratuitos para sua diversão.” (FUNARI, 

2002, p. 61). 
23  “Teoricamente, os rapazes eram considerados aptos para o casamento a partir dos 14 anos, as raparigas 

núbeis aos 12 anos. Mas provou-se que, de facto, se concluíam e consumavam verdadeiros casamentos antes 

de a noiva atingir os 12 anos e a puberdade, contudo, estes casamentos só tinham efeito legal passada a idade 

mínima fixada por lei.” (GRIMAL, 1996, p. 90). 
24  Funari (2002) relata que em razão de “[...] pequenos agricultores arruinados que faziam crescer os números 

do êxodo rural e inchar as cidades, sobretudo a capital. Para amenizar o problema social das massas de 

desocupados que habitavam Roma, o Estado resolveu dar-lhes subsídios.” (p. 61). Segundo Guarinello 

(1987) “as guerras contínuas e por longos períodos levavam à ruína os pequenos camponeses, obrigando-os a 

deixar seus campos incultos, que eram ocupados pelos grandes proprietários de terras. Migrando em massa 

para os centros urbanos, tornavam-se uma população subocupada, sem meios fixos de subsistência.” (p. 74-

75). 



31 

 

Esta sociedade dividia em três categorias as crianças e os jovens. As crianças, os 

impúberes e os jovens. As crianças eram aquelas que dependiam de cuidado singular e no 

âmbito da vida familiar. Segundo Cambi (1999): “as crianças romanas, através de sua 

educação familiar, entram em contato com os valores e os princípios da vida civil, 

incorporando-os como valores comuns e modelos de comportamento.” (p. 107). A outra 

categoria, os impúberes, eram aqueles “antes da puberdade ou nascimento dos pêlos, estava, 

necessariamente, sob a autoridade do pai ou de um tutor” (FUNARI, 2002, p. 63). Os jovens, 

aqueles que a partir do nascimento dos pêlos até os 25 anos de idade, eram considerados 

quase adulto.  

Para Marrou (1973), o mundo romano se viu levado a adotar as formas e os 

métodos da educação helenísticas (p. 375) tornando-se um “estado bilíngue25”.  

  

Assim, a aristocracia romana adotou, para seus filhos, a educação grega; 

achava ela, a domicílio, pessoal docente entre os numerosos escravos que a 

conquista lhe proporcionava. (p. 381) [...] As famílias romanas, preocupadas 

em assegurar a seus filhos a mais completa educação, nada poupavam para 

proporcionar-lhes a melhor formação grega. (p. 382) 

 

Os romanos copiam o modelo de escola grega26: a primária27, dos sete anos aos 11 

anos, limitada a ensinar ler e escrever, quando muito calcular, usando os dedos ou pedrinhas; 

a secundária, dos 11 anos aos 15 anos; nem todas as crianças que passavam pela escola 

primária atingiam a escola secundária, chamada de gramática, era geralmente a elite quem 

frequentava, tanto moças28 como rapazes, sentando um ao lado do outro e o estudo se 

concentrava em música, geometria, astronomia, literatura, frações (pesos e medidas) e 

oratória; e a superior, chamada de retórica, dos 15 anos aos 20 anos, especialmente dedicada 

ao domínio da arte oratória, com estudos voltados para os vários tipos de retórica: política, 

forense, filosófica, também treinavam a declamatio. 

Quando Plutarco reclama que os pais se preocupavam mais com o escravo que lhe 

dava lucro do que com a escolha do pedagogo e/ou professor, observamos como o comentário 

de Marrou (1973) pode esclarecer a questão: 

                                                           
25  Segundo Funari (2002) “Meninos de posses aprendiam, desde muito cedo, o grego, que deviam falar e 

escrever perfeitamente, assim como escreviam um latim muito elaborado.” (p. 63). 
26  Ver Cambi (1999, p. 114). 
27  “O aluno devia levar uma malinha com o material escolar: tinteiro, penas, cadernos de madeira para os 

exercícios e encontrava na escola livros que devia estudar. Os alunos iam para casa almoçar e voltavam à 

tarde para continuar o estudo.” (FUNARI, 2002, P. 62). 
28  Segundo Funari (2002) “Neste quadro, a educação das meninas era pouco considerada, pois as mulheres não 

podiam ter participação na vida pública nem no exército. No entanto, sabemos que muitas meninas humildes 

também eram alfabetizadas e que houve entre o povo romano algumas poetisas e intelectuais.” (p. 64-65). 



32 

 

 

O mestre de primeiras letras continua sendo, em Roma como na Grécia, um 

joão ninguém; sua profissão é a última das profissões rem indignissimam, 

fatigante e penosa, mas paga [...]. (p. 414-415) 

 

Era essa a sociedade romana em que Plutarco participava e para a qual escrevia. 

Três questões podemos deduzir desse contexto grego-romano: 1. Plutarco dirige seu Tratado 

“Da Educação da Criança” para a elite, gregos e romanos, apesar de chamar a atenção para a 

necessidade de algum nível de educação para todos, inclusive para os pobres29. 2. Plutarco 

busca resgatar a cultura da Grécia Clássica. 3. que a negligência reclamada por ele era uma 

realidade vivida no seio destas duas elites. O Queronense exemplifica a boa educação quando 

relata na Vida Paralela de Catão o fato dele decidir ensinar o filho e não deixar sua educação 

sob a responsabilidade de outros. 

Assim, reconhecendo a dificuldade do tema, entendemos estar fora do nosso 

alcance responder em definitivo sobre os termos que compõem o cenário do mundo grego-

romano - especialmente a identidade cultural e o contexto histórico político - vivido por 

Plutarco; nos restringimos, portanto, a uma visão panorâmica, uma vez que a atuação de 

Plutarco tem sido palco de inúmeras controvérsias e interpretações.  

 

1.4 – Plutarco e o Estoicismo 

 

A relação de Plutarco com o estoicismo também parece ser polêmica. Pois, ora os 

pesquisadores o têm associado às doutrinas estoicas, ora outras pesquisas trazem o Beócio 

combatendo a Stoá Poikíle. Plutarco é contemporâneo de Epiteto e de Sêneca; tem 

conhecimento do estoicismo, bem como do epicurismo30. É recorrente encontrarmos 

considerações sobre a aceitação de parte da doutrina estoica por Plutarco. Exemplificando: 

quando trata sobre a paideía, é comum afirmar que esta promove uma felicidade útil a toda 

humanidade, ideia também presente na doutrina estoica. Contudo, Joaquim Pinheiro nos 

alerta: 

 

                                                           
29  “Alguém poderia dizer: “Que é isto? Tu prometeste dar conselhos sobre a educação das crianças de condição 

livre e descuidaste, manifestamente, a educação das crianças pobres e plebeias. Porventura concordas que se 

dê formação apenas aos ricos? Não é difícil responder a isso. Eu preferiria que esta educação aproveitasse 

realmente a todas as crianças de forma indiferente; contudo, alguns, que trabalham no campo, por falta de 

recursos não podem tirar proveito dos meus conselhos. Culpem a sorte e não quem os aconselha! Devem, 

porém, os pobres esforçar-se por, na medida do possível, dar aos filhos a melhor educação. Se não que lhes 

procurem dar aquilo que estiver ao seu alcance.” (8E). 
30  Ver Plutarco em “Tratados Antiepicúreos” (2004). 



33 

 

Além disso, embora critique os Estóicos em alguns tratados, encontramos 

em Plutarco o desenvolvimento de temas similares a estes, como a definição 

da virtude e do vício, da paixão e da razão, até com alguns pontos de 

contacto. Ainda assim, Plutarco não era um adepto dessa corrente que tanto 

sucesso teve na filosofia helenística. O mesmo se poderia dizer em relação 

ao Epicurismo. Temas epicuristas como o prazer, a felicidade ou a dor não 

são alheios ao Queronense. (PINHEIRO, 2014, p. 122). 

 

Plutarco irá discordar do ideal sapiens31 que os estoicos defendiam, pois para ele é 

impossível ao homem ter uma perfeição para o bem como também uma perfeição para o mal, 

como os pórticos pregavam. Para ele a virtude é um balanceamento entre as qualidades boas e 

as qualidades más que o homem externa. A razão deve dominar as paixões e é através deste 

domínio que se alcança a virtude. Enfim, Plutarco convive com o estoicismo de maneira 

prática e, de certo modo, comum em seu cotidiano, porquanto o próprio Imperador Nero tinha 

como preceptor o filósofo Sêneca.  

Se por um lado, o estoicismo exerceu influência significativa na vida política 

romana durante séculos, sendo presença marcante na República:  

 

Assim, a auctoritas provinha da virtus, isto é, do conjunto de qualidades que 

o homem político poderia e deveria reunir no exercício da vida pública. 

Eram virtudes ligadas ao estoicismo e coerentes com o mos maiorum 

(tradição, costume mais antigo). (VENTURINI, 2011, p. 175). 

 

Plutarco, por seu lado, demonstra as incoerências da doutrina estoica, 

questionando a eficiência da virtude estóica32 como ingrediente disciplinar das ações do 

governante. Ao comparar as ideias de Plutarco com as da corrente estoica no que se refere à 

vida política, podemos encontrar similaridades, mas a tônica da divergência está na postura do 

governante: para os estoicos a virtude é inflexível, ainda que venha colocar o bem comum em 

risco, já o Beócio afirma que o governante deve estar atento para o bem comum, disciplinando 

suas decisões conforme as circunstâncias, sempre baseado na moderação e nunca em ações 

que coloquem em risco a coletividade, nem que para isto a palavra empenhada venha a ser 

desfeita ou as virtudes em questão reavaliadas. Para ele os fins justificam os meios. 

De outra parte, há a relação do estoicismo com a cristianismo. Assmann (1994) 

trata da relação entre o estoicismo e o cristianismo fazendo a seguinte declaração: “De 

qualquer forma que se vejam o estoicismo e a doutrina religiosa do cristianismo nascente, é 

impossível silenciar acerca das semelhanças entre eles.” (p. 25). Ou seja, é possível enxergar 

                                                           
31 O “homem impassível, inabalável e acima de suas paixões”. Ver Bueno (2016). 
32 Segundo Silva Oliveira (2007) “Plutarco critica a doutrina filosófica dos estóicos em dois pontos: a defesa do 

sábio asceta e o postulado de que a virtude pode ser adquirida sem o aprendizado metódico de teorias.” (p. 16). 



34 

 

uma relação entre o estoicismo e o cristianismo, contudo, não se pode determinar que o 

cristianismo tenha na sua base o estoicismo:  

 

[...] podemos declarar que é equivocado atribuir ao cristianismo tudo o que 

se lhe costuma atribuir, e que parcela de sua doutrina é originária do 

pensamento pré-cristão, sobretudo do estoicismo, embora seja equivocado 

também ver no cristianismo apenas uma continuidade da cultura anterior. 

(ASSMANN, 1994, p. 37). 

 

Segundo Westaway (1922), o surgimento do cristianismo não provocou o choque 

de novidade que por vezes supõem. Plutarco não menciona em nenhum escrito essa 

“novidade” presente em seu contexto histórico: “Yet it is most extraordinary that Plutarch 

never so much as mentions it, for at times only a few miles separated him from St. Paul. 

Plutarch must have met Christianity, if not in Italy, certainly in Greece.”. (p. 11), o que pode 

sugerir ser em razão do fato de acreditar se tratar de uma derivação do próprio estoicismo, 

apesar de Jaeger (1985) expor que o cristianismo já fazia prosélitos e Plutarco orienta a não 

receber folhetos de cunho religioso que eram ofertados de porta em porta. 

 

Temos que contar com a existência de panfletos religiosos que nos tempos 

helenísticos serviram como meio de propaganda fides para muitas seitas, 

embora esses escritos efêmeros não tenham sobrevivido. Platão menciona 

certas brochuras órficas que foram distribuídas por membros daquela seita 

de casa em casa, e Plutarco, em suas Regras para recém-casados, adverte as 

mulheres casadas a não admitir estranhos pela porta dos fundos, pois elas 

tentarão inserir suas brochuras sobre outras pessoas religiões e isso pode 

fazer com que não gostem de seus maridos. (JAEGER, 1985, p. 17) 

 

Plutarco escreve diferentes tratados e diálogos para se contrapor à doutrina 

estoica33, e dentre eles, podemos citar: “Antiestoicos”; “Que os estoicos falam mais 

paradoxalmente que os poetas”; “Sobre o destino”; “De esu carnium”; “Das contradições dos 

estoicos”; “Das noções comuns contra os estoicos”; “Como perceber seus progressos na 

virtude”; “Sobre o afeto aos Filhos”. 

Aceitar ou não que Plutarco era contrário às doutrinas estoicas não é nosso objetivo, 

nos contentamos em registrar a polêmica em torno da relação entre o estoicismo e o Polímata, 

sendo essa às vezes aceita por alguns comentadores e rejeitada por outros. Certamente, tal 

                                                           
33  “A estratégia discursiva do escritor de Queroneia consiste em denunciar posições contrárias à sua, mas 

correntes, ao seu tempo, entre alguns pensadores. Os visados começam por ser, na abertura do libelo, 

genericamente denominados de ‘os filósofos’ (οἱ φιλόσοφοι, 493B), para, ao longo da arenga, virem a ser 

nominalmente identificados, caso da escola epicurista (através das referências a Epicuro e Hegésias) ou, de 

forma indirecta, se deduzir a sua identificação através de passos precisos (caso uma vez mais dos Epicuristas, 

mas também dos Estóicos)”. (SOARES e ROCHA, 2012, p. 16). 



35 

 

relação vai motivar o Beócio a comentar e a questionar determinados temas na doutrina 

estóica, como o problema da razão, da virtude, do caráter e outros que serão comentados no 

“Da Educação da Criança”. 

 

1.5 – A Recepção de Plutarco no Renascimento 

 

Soares (2011) afirma que Plutarco foi um dos autores mais frequentemente 

traduzidos e editados, mais lido e imitado no Renascimento34:  

 
A influência de Plutarco determina mesmo, muitas vezes, uma nova forma 

de mentalidade, uma nova atitude cultural, que passa pela reflexão sobre 

temas e motivos, em que se implicam e interpenetram parâmetros de carácter 

ontológico ou comportamental, do domínio da moral e da psicologia 

individual ou social, até então latentes, que se revigoram e actualizam 

através da sua mensagem. (SOARES, 2011, p. 46) 

 

Em setembro de 2002, num consórcio entre várias universidades e associações de 

estudiosos de Plutarco (universidades de Lille, Monpellier, Lovaina, Complutense, Málaga, 

Florença, Salerno e Coimbra), realizou-se importante evento em torno de Plutarco cujos 

trabalhos foram reunidos nas Actas do Colóquio sob o título Os fragmentos de Plutarco e a 

recepção da sua obra, que já na sua introdução registra a importância de Plutarco no 

Renascimento, nas palavras de José Ribeiro Ferreira: 

  
[...] Plutarco nos legou na sua obra um conjunto de valores que muitas 

repercussões tiveram depois: frugalidade, simplicidade, honestidade, 

diligência, temperança, autodomínio, coragem, integridade, justiça, amor à 

pátria, amor à liberdade, indulgência. 

[...] A memória de Plutarco de modo algum se perde ao longo da Idade 

Média e tornou-se um dos autores mais lidos e exaltados no Renascimento, 

com assinalável influência no movimento das ideias e nas controvérsias da 

época. Humanistas leram-no ... traduziram-no, citaram-no, louvaram-no.  

[...] Montaigne considerou-o o breviário da sua época e Shakespeare nele se 

inspirou para a composição das suas grandes tragédias romanas e a partir de 

então não mais deixou de ser um ponto de referência. (2002, p. 7, 8). 

 

Também com Freedman (1992) vemos a importância de Plutarco no 

Renascimento: “quando a literatura grega foi ressuscitada no Ocidente com o Renascimento, 

Plutarco veio para ocupar um lugar central nas letras ocidentais” (v. 5, p. 384).  

                                                           
34  O Renascimento caracterizou-se por um período de intensa agitação no campo econômico, político, social, 

religioso e cultural, envolvendo um período equivalente aos séculos XIV e XVI (Kristeller, 1993). 



36 

 

Sobretudo, estudos demonstram recepções anteriores e posteriores ao 

Renascimento. Paula Barata Dias, por exemplo, trouxe elementos da recepção de Plutarco na 

patrologia. Ela esclarece que em parte esta recepção ocorreu por se encontrar em Plutarco 

argumentos que, quando adequadamente manejados, contribuíram para a fundamentação dos 

valores religiosos da Igreja, o que foi reconhecido na declaração de gratidão expressa no 

conhecido epigrama do bizantino João Mauropo, bispo de Euceta (séc. XI), no qual é patente 

o apreço que os cristãos devotavam a Platão e a Plutarco: 

 
Se quiseres afastar alguns pagãos das Tuas ameaças, ó Cristo, poupa-me 

Platão e Plutarco. De facto, ambos são, em palavras e costumes, muito 

conformes à Tua lei. Se ignoraram que Tu eras o Deus do universo, então só 

o dom da Tua bondade é preciso para que, entre tantos, os queiras salvar. 

(DIAS, 2002, p. 164). 

 

Dias é categórica ao afirmar que “está afastada a ideia de uma recepção de 

Plutarco interrompida pela Idade Média Cristã: houve uma recepção continuada, de qualidade 

diversa decerto, mas, apesar de tudo, uma recepção consciente da identidade do polígrafo 

grego” (p. 168). Ela ainda declara que esta recepção se deu de forma mais acentuada em 

relação às Obras Morais do que as Vidas Paralelas35.  

Na recepção de Plutarco no medievo tardio, também segundo Dias (2002), foram 

levantadas 1281 referências em autores tão diversos como Tertuliano, Minúcio Félix, 

Cipriano, Ambrósio, Jerónimo, Santo Agostinho, Cassiano, Cassiodoro, Isidoro e outros, 

apesar de forte presença de Pseudo-Plutarco e referências ao mártir alexandrino do séc. III, 

Plutarco. Ainda se tratando do medievo, encontramos em João de Salisburia uma significativa 

recepção de Plutarco, pois a Institutio Traiani, inspira-o a escrever o Policraticus36, em torno 

de 1160.  

Já para a recepção posterior ao Renascimento, o trabalho de Manuel Alves (1995) 

trata da recepção de Plutarco em Eça de Queiroz. Ele faz a seguinte declaração: 

 
Assim, Plutarco foi, depois do Renascimento, um dos escritores antigos que 

mais contribuíram para modelar a mentalidade do Ocidente europeu, como 

se pode comprovar pela obra de Shakespeare pelas numerosas edições e 

                                                           
35  Essa declaração de Dias se contrapõe ao que muitos afirmam sobre Plutarco no medievo. “Nos tempos 

medievais deu-se particular atenção às Vidas, mais do que às Obras morais ou Moralia”. (OSÓRIO, 2001, p. 

139). 
36  “Este texto atribuído até bastante tarde a Plutarco, gozou de grande autoridade em tempos medievais no 

domínio da teoria política; por isso João de Salisbúria o integra no Livro V do seu Policraticus quando passa 

a tratar do príncipe, suas virtudes e ofícios, nomeadamente no que dizia respeito às suas relações com os 

conselheiros e homens de corte”. (OSÓRIO, 2011, p. 140). Ver também Ortiz, 2000. p. 75. 



37 

 

títulos de obras e de publicações em que entra o nome de Plutarco e ainda os 

múltiplos extractos, resumos, traduções e adaptações da sua obra. (p. 953). 

 

Alves (1995) tende a considerar que encontraram em Plutarco uma espécie de 

moral laica que informou a mentalidade de alguns dos iluministas franceses em substituição 

da moral cristã.  

Para retornarmos ao nosso Tratado, podemos afirmar que o “Da Educação das 

Crianças” fez obrigação de leitura por grande parte da Europa no período renascentista. Tal 

repercussão pode ser medida não somente pela quantidade de reedições e traduções, mas 

também de referências, críticas, imitações e atualizações realizadas a partir do Tratado. 

Feitas as considerações de caráter contextual, no tópico seguinte passaremos a 

tratar do “Da educação da Criança” em perspectiva mais direta. 

 

2. O Conceito de Criança em Plutarco 

 

Encontramos no “Da Educação da Criança” duas palavras que quando traduzidas 

para a língua portuguesa remetem ao conceito de “criança”, sendo elas, criança e jovem. 

Muitas são as discussões sobre as fases da vida humana, inclusive para determinar as etapas 

em que se dividem estas fases. Segundo Marrou (1973), Hipócrates dividia a vida humana em 

oito períodos de sete anos e a educação clássica se detinha em três ciclos: o παιδίον, 

“criancinha” (abaixo de sete anos); o παῖς, “criança” (de sete a catorze anos); e μειράκιον, 

“adolescente” (de catorze a vinte e um) (1973, p. 164). 

A antiguidade não reconhecia a criança, ou melhor, a infância com suas próprias 

características e qualidades. Platão, Aristóteles e outros escreveram sobre a criança, mas não 

para propor um conceito quanto a esta etapa da vida. Platão oferece um bom exemplo de 

como era vista a criança quando, mesmo falando sobre os brinquedos disponíveis para a 

criança, estes deveriam estar submetidos à vida de adulto: 

 

Por exemplo, o homem que pretende ser um bom construtor necessita 

[quando menino] entreter-se brincando de construir casas, bem como aquele 

que deseja ser agricultor deverá [enquanto menino] brincar de lavrar a terra. 

Caberá aos educadores dessas crianças supri-las com ferramentas de 

brinquedo moldadas segundo as reais. (PLATÃO, 1991, 92). 

 

Aristóteles traz ideia similar quanto às “ocupações futuras”; procura expor a idade 

das fases da vida da criança e as atividades correspondentes a serem realizadas junto a ela, 



38 

 

estão todas submetidas à preparação para a vida adulta na pólis: “Tudo isto deve preparar o 

caminho para as ocupações futuras; os jogos das crianças devem ser, na maior parte, uma 

imitação das coisas que, mais tarde serão atividades sérias.” (ARISTÓTELES, 1998, p. 553, 

554). 

O “Da Educação da Criança” é o primeiro tratado que procura expor as 

peculiaridades dessas etapas da vida humana. Plutarco delineia dois períodos da existência de 

uma pessoa ainda não adulta, qual seja, criança e jovem37. Soares (2011) indica a 

multiplicidade de vocábulos gregos utilizados por Plutarco para referir a criança e o jovem: 

βρέφος (brephos), νηπιος (nepios), παιδίων (paidion), παιδαρίων (paidarion), παῖς (pais), 

ἄπαιδες (antipais), μειρακίῳν (meirakion), νέος (neos), νεανίας (neanias), νεανίσκος 

(neaniskos), ἔφηβος (ephebos), demonstrando que “para designar uma mesma realidade, o 

autor dispõe, na maioria dos casos, de várias palavras.” (SOARES, 2011, p. 14). 

Os termos:  

1. βρέφος (brephos) pode ser traduzido por bebê, criança ainda no ventre da mãe, o feto, ou 

o recém nascido.  

2. νηπιος (nepios) significa criança pequena, criança de tenra idade, criancinha, criança de 

colo, criança que necessita de cuidado. 

3. παιδίων (paidion) (plural παιδία) é uma forma diminutiva de pais, sendo sinônimo de 

brephos e vepios. Significa bebê, criança pequena, criança que se carrega no colo, ou 

criança que se pode pendurar no pescoço. 

4. παιδαρίων (paidarion) também outro diminutivo de pais, podendo designar crianças mais 

velhas. Significa bebê, recém-nascido, criança que uma mulher dá à luz, o nascido. 

5. παῖς (pais) é termo mais usado para criança e jovem. Funciona como sinônimo de todos 

estes outros termos relacionados. O sentido que melhor se encaixa na tradução é “filho 

de”. Significa “aquele que ainda não é um homem adulto (ἀνήρ)”. Plutarco expõe as três 

fases da vida: pais (criança), aner (homem adulto) e geron (velhice). Declara que o 

melhor da vida é quando se passa de paides a andres. Este último termo não pode ser 

confundido com o meirakion. Temos, então, quatro etapas da vida: infância, juventude, 

idade adulta e velhice. Exemplificando: os exercícios mais violentos eram praticados 

                                                           
37 É prudente esclarecer que a argumentação desenvolvida aqui não tem o condão de encontrar referências da 

identidade feminina da criança in separado. Geralmente as pesquisas estão centradas no universo masculino. 

Não é, pois, nosso objetivo fazer a separação entre o masculino e o feminino, conforme destaca Soares (2010) 

“a abundância ou carência de dados sobre esses períodos da vida dependem do que as fontes revelaram.” (p. 

28).  



39 

 

pelos mais velhos, meirakia, enquanto as manobras eram executadas pelos mais novos, 

paides. 

6. ἄπαιδες (antipais) significa que a criança se encontra no limiar da meninice, deixou de 

ser menino há pouco tempo, alguém que está à frente ou para lá da meninice, melhor 

entendido como um adolescente. 

7. μειρακίῳν (meirakion) significa jovem. Seu atributo primordial é a sua força física. Está 

sempre referente à fase que se inicia com a carreira militar, geralmente por volta dos 17 

anos. Sem haver uma exatidão quanto à idade cronológica do início e final da juventude, 

Plutarco relata que o meirakion pode ser aos 20 anos (Augusto, Brut. 27.3) e tanto aos 17 

como aos 25 anos no caso de Catão Censor (Cat. Ma. 2.3). 

8. νέος (neos) significa também jovem, mas com a ideia de jovem inexperiente. O termo era 

usado para contrapor o presbyteros (ancião) como para geron (velho). Também era usado 

para sinônimo de meirakion e neanias. 

9. νεανίας (neanias) tem o mesmo significado de meirakion e neos. O diminutivo neaniskos 

pode ter duas interpretações: sinônimo de pais ou a etapa que antecede a de pais e que 

sucede a do aner.  

10. ἔφηβος (ephebos) é a fase imediatamente seguinte à infância; a ephebia passou a ser 

conhecida como a fase de preparação militar, um período probatório, quando o jovem ao 

findar esta fase era apto a desempenhar as funções próprias de um cidadão, e com vigor 

físico necessário para ser um soldado. Os epheboi são os soldados preparados a combater 

e os neaniskoi são jovens soldados. 

Mapear os termos gregos referentes à criança e ao jovem no “Da Educação da 

Criança” nos ajuda a identificar como foram aplicados. Nossa intenção não é fazer uma 

exegese, e sim, antes, colher subsídios para interpretar o universo plutarquiano em torno da 

infância no Tratado. No levantamento realizado foram encontrados os seguintes termos: 

παίδων, παιδίων, παιδία, παῖδας, παῖδ’, παιδίοις, παῖδες, νέοις, νεότης, νέους, νέοι, νεότητος, 

νέων, νεανίσκε, νεανίσκου, μειρακίων, μειρακίσκους. Ainda também se identificou que 

Plutarco utiliza dois outros vocábulos para a palavra criança: τέκνον (teknon) e υἱός (hyios)38; 

ao tomarmos comparações entre esses termos - teknon e hyios - verificou-se que se encontram 

no Tratado e não foram relacionados por Soares (2011). 

No mapeamento do tratado “da Educação da Criança” encontram-se os seguintes 

termos gregos que Soares destacou em sua pesquisa para tratar da criança e do jovem, são 

                                                           
38  Ver Brown (1984, vol. I, p. 545-555). 



40 

 

eles, παιδίων (paidion) (plural παιδία), e suas variantes; νέος (neos); νεανίας (neanias) e 

μειρακίῳν (meirakion). Quanto às referências do mapeamento abaixo e os demais, utilizamos 

a seguinte legenda: o número 1 refere-se ao original da Biblioteca Virtual 

Vivliothikiagiasmatos; o número 2 refere-se à edição de Gregorius Bernardakis (1888) e o 

número 3 refere-se à edição de Frank C. Babbitt (1927). 

 

Termo grego 

Original grego 
Traduções 

 

1 2 3 

Joaquim 

Pinheiro 

(2010) 

Oliveira Silva 

(2015) 

Otal y López 

(1985) 

παίδων 

paidon 

1A 1A 1A criança crianças hijos 

8E 8E 8E crianças crianças niños 

9D 9D 9D crianças crianças niños 

9D 9D 9D crianças crianças niños 

9E 9E 9E crianças crianças niños 

11D 11D 11D crianças crianças niños 

11D 11D 11D crianças crianças hijos 

12A 12A 12A crianças crianças niños 

12B 12B 12B crianças crianças niños 

12B 12B 12B crianças crianças niños 

13E 13D 13E jovens crianças hijos 

14C 14C 14C juventude crianças hijos 

παιδίων 

paidion 

 

3F 3F 3F criança filhos niños 

παιδία 

paidia 

3F 3F 3F crianças crianças hijos 

5ª 5A 5A crianças crianças niños 

9ª 9A 9A crianças crianças niños 

παῖδας 

paidas 

4C 4C 4C filhos filhos hijos 

4D 4D 4D filhos filhos hijos 

6C 6C 6C crianças crianças niños 

6F 6F 6F crianças crianças niños 

8C 8C 8C crianças crianças niñez 

8D 8D 8D crianças crianças hijos 

8F 8F 8F crianças crianças hombres 

9B 9B 9B crianças crianças hijos 

11C 11C 11C crianças crianças niños 

12D 12D 12D crianças crianças niños 

12F 12F 12F crianças crianças niños 

παῖδ’ 

paid 
3F 3F 3F infância infância niño 

παιδίοις 

paidiois 
3F 3F 3F crianças crianças hijos 

παῖδες 

paides 

 3F  Não tem tradução  Não tem tradução Não tem tradução 

9E 9E 9E crianças crianças niños 

10A 10A 10A crianças crianças niños 

νέοις 

neois 

4C 4C 4C jovens jovens jóvenes 

10B 10B 10B jovens jovens jóvenes 

νεότης 

neotes 

3E 3E 3E crianças crianças niños 

13F 13F 13F jovens jovens juventud 



41 

 

νέους 

neous 

13B 13B 13B jovens jovens jóvenes 

14B 14B 14B jovens jovens jóvenes 

νέοι 

neoi 
13D 13D 13D jovens jovens juventud 

νεότητος 

neotetos 

5B 5B 5B juventude juventude juventud 

13F 13F 13F filhos filhos hijos 

νέων 

neon 
8F 8F 8F crianças crianças hombres 

νεανίσκε 

neaniske 
2ª 2A 2A jovem jovem muchacho 

νεανίσκου 

neaniskou 
10C 10C 10C jovem jovem joven 

μειρακίων 

meirakion 

12A 12A 12A juventude 
juventude dos 

adolescentes 
adolescente 

12A 12A 12A jovens adolescentes adolescencia 

12B 12B 12B jovens adolescentes jóvenes 

μειρακίσκους 

meirakiskous 

 

12C 12C 12C jovens rapazotes não traduz 

 

O vocábulo Teknon refere à criança em relação com seus pais e antepassados. 

Teknon indica tanto a criança que ainda não nasceu como o filho mais velho. Não faz 

distinção entre os sexos, mas geralmente se refere ao filho. Esse vocábulo também se emprega 

metaforicamente para se dirigir a alguém ou indicar um aluno no relacionamento com seu 

mestre. O verbo Τίκτω (tiktein) pode ser traduzido como dar à luz, carregar, produzir, tem 

sempre a ideia de criança, descendente, filho. 

Já o vocábulo υιὁς (hyios) no sentido lato refere-se tanto aos filhos de pais 

humanos como aos rebentos de animais e plantas. Podendo significar descendência, sem 

referência aos antepassados imediatos. A ideia do relacionamento familiar pode desaparecer 

totalmente e ceder lugar ao relacionamento de interesse. O relacionamento entre professor e 

aluno pode ser representado por aquele que existe entre pai e filho. 

O quadro abaixo mapeia estes outros dois termos gregos que Plutarco utiliza: 

 

Termo 

grego 

Original grego 
Traduções 

 

1 2 3 
Joaquim Pinheiro 

(2010) 

Oliveira Silva 

(2015) 
Otal y López (1985) 

τέκνων 

teknon 

1A 1A 1A filhos filhos hijos 

3D 3D 3D crianças filhos crianza 

3E 3E 3E crianças filhos hijos 

3E 3E 3E crianças filhos hijos 

4E 4E 4E filhos filhos hijos 

5B 5B 5B filhos filhos hijos 



42 

 

6A 6A 6A filhos filhos hijos 

7E 7E 7E crianças filhos hijos 

11E 11E 11E jovens adolescentes adolescentes 

13C 13C 13C filhos filhos hijos 

13E 13E 13E filho filhos hijo 

14B 14B 14B filhos filhos hijos 

14B 14B 14B filhos filhos hijos 

τέκνα 

tekna 

3C 3C 3C filhos filhos hijos 

3C 3C 3C crianças filhos hijos 

3D 3D 3D filhos filhos hijos 

4A 4A 4A filhos crianças hijos 

τέκνοις 

teknois 

3D 3D 3D filhos filhos hijos 

4B 4B 4B filhos filhos hijos 

4F 4F 4F filhos filhos hijo 

7E 7E 7E crianças filhos hijos 

14A 14A 14A filhos filhos hijos 

τέκνου 

teknou 
4F 4F 4F filhos filhos hijos 

υἱὸν 

hion 

5A 5A 5A filho filho hijos 

10D 10D 10D filho filhos hijo 

υἱοῖς 

hiois 

14A 14A 14A filhos filhos hijos 

14B 14B 14B filhos filhos hijos 

υἱούς 

hious 
4B 4B 4B filhos filhos hijos 

 

Encontramos no “Da Educação da Criança” uma relação maior do termo pais em 

relação aos outros termos. Esta conclusão é enfatizada por Soares: 

 
Considerando que a análise onomástica dos vocábulos relativos à infância e 

juventude revelou que um mesmo termo (pais) designa um indivíduo desde 

que nasce até aos 24 anos e que, não obstante alguns aspectos exclusivos de 

cada uma das idades, os dois períodos de tempo confrontam o indivíduo com 

algumas realidades similares, não optámos por iniciar por uma reflexão 

tradicional, bipartida em infância e juventude. (SOARES, 2011, p. 28). 

 

Mas, o termo teknon, no Tratado, sempre se refere a filho, trazendo, em parte, a 

ideia do relacionamento entre professor e aluno na figura do pai e filho: 

 
[...] os pais, então, arrependem-se de ter negligenciado a educação dos 

filhos39 e, quando já de nada serve, afligem-se com as faltas destes. Com 

efeito, alguns dos pais escolhem para os filhos aduladores e parasitas, 

homens inqualificáveis e execráveis, que corrompem e maltratam a 

juventude. (PLUTARCO, 2010, 5B). 

 

                                                           
39  Para “filhos” o termo usado por Plutarco é teknon. 



43 

 

Plutarco, apesar de utilizar esses termos (pais, neos, neanias, meirakion, teknon e 

hyios) para se referir às crianças e jovens, podemos também encontrar ideias que separam a 

criança do jovem, demonstrando que cada fase tem suas características. O Queronense 

reprova os pais que não conseguem distinguir a percepção que o filho tem da própria função 

motora40, por exemplo, ao não distinguir a mão direita da esquerda. Se nos detivermos na 

expressão “habituar” podemos observar que tal crítica remete à primeira infância. 

 

Em geral, não é ridículo habituar as crianças a comer com a mão direita, e, 

se estenderem a esquerda, repreendê-los, não tendo, depois, qualquer 

preocupação em ouvir os ensinamentos correctos e segundo os bons 

costumes? (PLUTARCO, 2010, 9A). 

 

Outro exemplo diz respeito à manifestação sobre o excesso de trabalho imposto a 

uma criança e sobre a necessidade de descanso. É interessante notar que na tradução de 

Joaquim Pinheiro (2010), “descanso” está associado ao período que a criança deve estar livre 

das deliberações dos adultos: “É conveniente dar às crianças um momento de descanso depois 

dos trabalhos contínuos, se pensarmos que toda a vida se divide em momentos de descanso e 

de trabalho.” (PLUTARCO, 2010, 9B e 9C); enquanto Maria Aparecida Silva Oliveira (2015) 

utiliza a expressão “divertimento”, dando uma ideia mais infantil para estas atividades 

próprias da criança: “Devem, então, dar repouso às crianças pelos contínuos trabalhos, porque 

consideramos que toda a vida delas está dividida entre divertimento e seriedade”. 

(PLUTARCO, 2015, 9B e 9C).  

Talvez seja muito ambicioso tentar definir o conceito de criança de Plutarco, mas 

é possível vislumbrar sua inserção nas dimensões sociológica e pedagógica, pois as pesquisas 

nos mostram mais as diferenças da criança em relação ao adulto, concomitantemente a sua 

condição na sociedade.  

 

3. Educação e Paideia em Plutarco 

 

Consideramos prudente já de antemão expor que não é nosso objetivo propor 

definições fechadas para os dois tópicos - educação e paideía - pois eles se entrelaçam. Tanto 

a proposta pedagógica como a paideia de Plutarco visam contemplar as duas vertentes 

educacionais clássicas da Grécia, ou seja, Esparta e Atenas, bem como a educação latina. 

Seguimos Borg (2004) quando expressa que:  

                                                           
40  É por volta dos 6 aos 8 anos de idade que a lateralidade se manifesta. 



44 

 

 

Paideia como conhecimento sobre o passado e sobre a tradição significa 

"conhecer o mundo", como Marco Galli o expressou, e assim significa saber 

o que é importante no presente. Representar o passado, seja em palavras ou 

em imagens, tem um significado vital. (p. 1, tradução nossa) 

 

Apesar de, primeiramente analisarmos a proposta educacional de Plutarco ficando 

para o final a sua Paideia, não é nosso propósito separá-las, pois consideramos não ser 

possível entender o processo educacional plutarquiano sem a paideia. 

A proposta educacional apresentada no “Da Educação da Criança” traz pontos que 

já foram discutidos tanto no conjunto das Obras Morais quanto nas Vidas Paralelas41. 

Para Plutarco “A formação é o único dos bens que temos que é imortal e divino.” 

(2010, 5E). O termo usado por Plutarco é paideia, Joaquim Pinheiro preferiu traduzir por 

formação, enquanto Oliveira Silva (2015) por educação. É através da educação que se pode 

moldar o caráter positivamente ou negativamente, sendo que a virtude pode ser ensinada: “[...] 

o que engrandece muito a importância da virtude são os hábitos, os princípios educativos, as 

lições e a conduta de vida” (PLUTARCO, 2010, 3A). 

Apesar de não ser nosso propósito abordar as contribuições do campo 

epistemológico que estão presentes nos escritos educacionais de Plutarco, já que para ele 

“uma criança é como uma matéria prima bruta, pronta a ser ‘moldada’ (πλάττοντι) e 

‘trabalhada’ (δημιουργοῦντι) (SOARES, 2011, p. 63), não podemos deixar de registrar a 

seguinte passagem do “Da Educação da Criança”: 

 

Na natureza humana, os dois bens mais importantes são a inteligência e o 

raciocínio. A inteligência comanda o raciocínio e o raciocínio está ao serviço 

da inteligência. O raciocínio, por sua vez, não se perturba com a sorte, não se 

pode tirar pela calúnia, é incorruptível na doença e não se injuria na velhice. 

Na verdade, apenas a inteligência, ao envelhecer, se rejuvenesce. 

(PLUTARCO, 2010, 5E). 

 

A dimensão moral é o que mais interessa a Plutarco. É possível afirmar que o 

modelo educacional plutarquiano visava entender os desafios que se tinham à frente e como 

enfrentá-los, buscando respostas mediante uma formação de relevo moral com ênfase na 

influência cultural grega. Apesar do domínio romano, a educação romana naquele contexto 

histórico já tinha sido influenciada pelo sistema educacional grego (Marrou, 1973). Isso pode 

ser notado em Plutarco quando escreve sobre a vida de Emilio Paulo, pois o considerava um 

                                                           
41  Ver: Westaway (1922), Duff (2008), Rovira Reich (2017), Soares (2008, 2011), Pinheiro (2010, 2014), Silva 

Oliveira (2007).  



45 

 

grande educador, expõe ali que é através dele que os romanos iriam se apropriar dos 

ensinamentos e da educação grega. 

Nos primórdios, a educação romana diferia das ideias gregas. Ela era realizada 

pelo pater familias. Mesmo após se tornar adulto, o filho permanecia sob o poder do pai. Quer 

para concluir contratos, fazer carreira política ou qualquer atividade, era decisão do pai, era 

dele o cursus honorum42. Só após a morte do pai o filho viria a se emancipar e tomar decisões. 

A bipolaridade cultural passou a fazer parte da educação romana. Apesar de governantes 

como Catão43 e outros recusarem inicialmente a influência grega, os romanos aderiram à 

educação grega como forma de complementar a formação tradicional e pátria. Quando já sob 

a influência grega, a educação romana dava atenção à educação física, mas tinha como 

objetivo primeiro formar bons oradores que, por sua vez, está acoplada à formação moral, é o 

que encontramos, por exemplo, em Quintiliano44. Para Quintiliano as palavras poderiam 

influenciar o destino das multidões. 

 

Ele definiu um orador como vir bonus dicendi peritus, e mostrou que ele 

deve ser um homem de abundantes dons naturais, bem como um homem de 

ampla cultura. A mera fluência da fala, na opinião de Quintilian, não 

constitui o orador; o elemento moral foi o mais importante. (WESTAWAY, 

1922, p. 23. tradução nossa). 

 

Cicero45 traz uma proposta educacional formativa para o jovem romano: 

primeiramente um estudo na infância46, depois uma formação filosófica, na sequência, um 

estágio forense47 e termina com uma formação militar48. A escolarização romana dividia-se 

em três etapas: a escola primária (7 aos 12 anos), que consistia na leitura e escrita de latim e 

grego; a secundária (12 aos 16 anos), que ensina gramática e literatura; e a terciária (após aos 

16 anos), que incluía a retórica, a oratória forense. Segundo Soares (2011), “havia também 

romanos, que, depois de instruídos com mestres helenos, passavam a ministrar as suas lições 

aos jovens de filhos das famílias mais nobres e proeminentes.” (p. 86). 

                                                           
42  O jovem romano era considerado incapaz até aos 25 anos. Ele só poderia entra para a vida pública depois dos 

27 anos. Essas idades não eram exatas: no governo de Sula aos 30 anos enquanto que no governo de Augusto 

aos 25 anos. 
43  Para Catão, a educação preparava a criança para assumir a aristocracia. Escreve um manual de história em 

letras maiúsculas para facilitar o aprendizado. 
44  Quintiliano (2015, Tomo I e Tomo II). 
45  Ver Plutarco em Vidas Paralelas – Demóstenes e Cícero. (2010, p. 105). 
46  Os ricos mandavam seus filhos para ser ensinados por mestres gregos. 
47  “[...] os romanos viam com bons olhos que os jovens (τοὺς νέους) desempenhassem o papel de advogados de 

acusação de criminosos, treino que lhes desenvolveria a agressividade e capacidade de defesa.” (SOARES, 

2011, p. 82). 
48  O Campo de Marte em Roma era um espaço para exercícios físicos em geral e exercícios militares com 

armas e cavalos. 



46 

 

Os escritos de Plutarco são ricos em detalhes sobre a educação na Grécia: a 

educação liberal vivenciada em contexto diferente, ou seja, Esparta e Atenas, com 

posicionamento singular para as suas respectivas propostas educacionais. O modelo 

espartano, chamado agoge49, possuía uma originalidade própria, caracterizado por um ensino 

público, oficial, uma educação coletiva na qual a responsabilidade formativa não pertencia a 

família, mas ao estado. Seu conteúdo formativo era o de preparar as crianças para serem 

cidadãos soldados: educação focada na disciplina, com valores voltados para a obediência, a 

resistência e o combate, com ênfase em treinamentos rigorosos. A educação agoge 

compreendia dos 7 aos 20 anos. A primeira etapa começa aos 7 anos e a segunda aos 12 anos, 

eram os paides. Geralmente dos 18 aos 20 anos compreendia o serviço militar, chamando-os 

eirenes. Dos 12 aos 18 anos se buscava um líder entre os eirenes. Os jovens melleirenes eram 

aqueles que deixava de ser paides mas ainda não eram eirenes. Essa educação dórica, segundo 

Plutarco, fez de Esparta a cidade mais poderosa da Grécia durante cinco séculos50. A 

educação espartana era mais um adestramento, tomado no sentido mais rigoroso do termo, 

estando à margem de supostos conteúdos voltados para um ensino integral da pessoa. 

Já o sistema educacional ateniense objetivava um desenvolvimento harmônico das 

faculdades. Apesar da defesa da pólis ser algo necessário, Atenas não colocou como 

prioridade exclusiva a preparação para a guerra. A formação educacional se dava por escolas 

particulares, iniciando após a infância, sob o controle dos pais, e terminando na adolescência. 

Era destinada aos nobres e aos proprietários ricos; ao povo cabiam as funções de manutenção 

da polis. Após terminados os estudos nas escolas, o processo formativo continuava no 

convívio social, geralmente na Ágora, pautada por saberes transmitidos de geração a geração.  

Com a democracia veio também o espírito de reconhecimento público, e daí surge 

a necessidade de a formação escolar ir além da adolescência. Neste contexto um “ἐγκυκλίων 

παιδευμάτω”51 (egkýklion paideumatom), ou seja, um currículo de estudos passou a ser 

considerado. As escolas passam a ganhar destaque, inclusive a chamada escola sofista. W. 

Jaeger (1995) declara que foi o mais espantoso fenômeno educativo da história da educação, 

no qual se procurava encontrar o ideal da essência grega, a Kalokagathia. Eram três as figuras 

                                                           
49  Agoge é uma educação pública recebida por todos. Segundo Soares a “agoge” teve duas fases. A primeira 

num período clássico, com uma descontinuidade, passando por Licurgo, suspensa por Filopemen, adotando 

no seu final uma educação aqueia. A segunda é a fase romana. 
50  Segundo Rocha (2014), Esparta também cultivava a arte, o canto e a poesia, a arquitetura, a escultura, a 

pintura, a música e a dança, sendo que ali floresceram escolas poético musicais. Elas atraíram muitos 

estrangeiros para serem educados na sua agoge. Ver Figueira (2019, p. 29-43).  
51  Ver Miguel Spinelli (2016). 



47 

 

que participavam da formação do jovem ateniense: o paidotriba, o citarista e o gramatista52. É 

com essa apertada síntese sobre a educação da Grécia (Atenas e Esparta) e romana que 

retornamos à proposta educacional de Plutarco.  

Westaway (1922) afirma que “A educação na Grécia foi quase 

imperceptivelmente modificada para atender às novas necessidades dos tempos. Quando se 

viu sob o domínio romano, a interação entre as idéias gregas e romanas produziu resultados 

práticos de considerável interesse.” (p. 20. tradução nossa). Talvez este pragmatismo tenha 

influenciado o modo plutarquiano de ver o processo educacional, pois, para ele, a educação é 

prática, se tudo aquilo que foi aprendido não se transformar em algo virtuoso, tal educação 

não teve efeito, uma ideia já preconizada por Aristóteles. 

Apesar de Plutarco ter citado inúmeros filósofos nos seus escritos, a maior ênfase 

foi a Aristóteles e a Platão; segundo Silva Oliveira (2007), a fundamentação das suas 

concepções educacionais concentram-se notadamente em Platão53: “nos escritos 

plutarquianos, [....] o nome de Platão é citado seiscentas e cinqüenta e oito vezes”, (2007, p. 

4). Silva Oliveira expõe que a proposta educacional de Platão ultrapassa a noção de uma 

formação escolar, concentrando-se nas potencialidades do Ser, ideia também muito comum 

em Plutarco. Outro ponto de correspondência diz respeito à defesa do interesse público, sendo 

a educação fundamental para o governante tomar decisões acertadas. As marcas que os 

governantes deixam na história revelam a sua formação educacional, em consequência, sua 

moral, que por sua vez é lapidada pela filosofia: “[...] tanto Platão como Plutarco acreditam 

que a condução dos acontecimentos históricos cabe à classe dos aristocratas esclarecidos pela 

filosofia.” (SILVA, 2007, p. 10). 

A proposta da paideia de Plutarco pode ser acessada nos seguintes tratados54: 

“Sobre como se deve ler os poetas”, “Como ouvir”, “Sobre a educação das crianças”, “Sobre 

a virtude” e “Sobre a música”. E ainda os escritos de ênfase moral: “Preceitos conjugais”, 

“Como tirar proveito de seus inimigos”, “Da maneira de distinguir o bajulador do amigo”, 

“Como perceber seus progressos na virtude”, “Preceitos sobre a defesa da saúde”, “O 

banquete dos sete sábios” e “Sobre a superstição”, que também estão recheados de preceitos 

                                                           
52  O paidotriba, o mestre da ginástica, se dedicava à preparação para o combate e para os jogos. O citarista, 

mestre responsável pelo ensino da música, das obras dos poetas líricos e o mestre gramatista ensinava à 

leitura, escrita, poesia e aritmética. 
53  Outros pesquisadores não comungam dessa ideia. Segundo Westaway, o interesse de Plutarco por clássicos 

antigos não se limitou a Platão. Ele tratou os velhos dramaturgos atenienses quase da mesma medida. 
54  Ver Silva Oliveira (2007). Outros autores também relacionam diferentes tratados do Queronense para expor 

determinada visão da sua proposta educacional como, por exemplo, o “De Recta Ratione Audiendi” (“Como 

Ouvir”) onde Plutarco expõe algumas dificuldades que teve com seus pupilos. 



48 

 

morais e solicitam análise para uma completa imersão nas concepções educacionais de 

Plutarco. Contudo, não é nosso objetivo que nos detenhamos em todos estes tratados, esforço 

que em muito ultrapassaria as condições do presente estudo. A título de ilustração, trazemos 

algumas indicações. 

O tratado “Preceitos conjugais” nos mostra como o marido deve ensinar a esposa 

a se comportar em casa, inclusive como ela deve pensar para que não tenha ações malignas e 

desejos impróprios (era um contexto histórico e social singular). No tratado “Como perceber 

seus progressos na virtude” a crítica recai sobre os estoicos na maneira de ver a areté, já que 

para Plutarco a virtude pode ser ensinada e não apenas adquirida. No tratado “Como se deve 

ler os poetas” encontramos uma referência direta ao Platão da República e das As Leis, pois 

para Plutarco a poesia desempenha uma função educadora quando é desprendida dos 

elementos ficcionais. O tratado “O banquete dos sete sábios” traz duas advertências: a 

primeira é que no banquete as discussões devem ser filosóficas; a segunda se refere à 

necessidade de preparação do espírito para a frequentação do banquete. No “Preceitos sobre a 

defesa da saúde” o princípio “mente sã, corpo são” era uma visão comum. Neste tratado 

Plutarco relaciona o aprendizado da filosofia à virtude, que por sua vez é o alimento da alma, 

cujo reflexo se manifesta no corpo do indivíduo. O tratado “Como ouvir” é direcionado para o 

jovem que já terminou seus estudos e agora, ao adentrar na vida cotidiana, deveria aprender a 

ouvir para não cair nas bajulações. No tratado “Sobre a música” o Beócio afirma estar a 

música aproximada do divino, sendo instrumento de aprimoramento moral que provoca 

estímulos ao raciocínio e à espiritualidade, pois, por meio da dança, da música e do rito o 

aluno desenvolve suas capacidades mentais, físicas e religiosas. O “Da maneira de distinguir o 

bajulador do amigo” procura ensinar o leitor a se precaver dos falsos amigos, para isto é 

necessário a estabilidade do caráter e da virtude que, tendo o controle das paixões e a 

obediência da razão, é capaz de distinguir o bajulador. Em “Como tirar proveito de seus 

inimigos” a intenção é ensinar comportamentos convenientes diante das situações cotidianas. 

Plutarco quer demonstrar que determinadas circunstâncias podem ser controladas por aquele 

que é virtuoso e esta virtude é alcançada com a dedicação à filosofia. No “Sobre a 

superstição” o problema da espiritualidade é fortemente debatido. O abandono do culto e a 

perda do respeito ao sagrado leva ao ateísmo e à superstição, resultando em julgamentos 

errôneos sobre o bem e o mal, ao não discernimento sobre as coisas justas das injustas, 

aproximando o homem da selvageria, da bestialidade. 



49 

 

Voltando ao núcleo do nosso estudo, o “Da Educação da Criança” procura expor 

procedimentos educativos nos quais a formação moral é o ponto primordial, tanto é assim que 

a preocupação com a conduta moral recai primeiramente sobre a escolha do mestre: 

 

Quando as crianças atingirem a idade de serem entregues aos pedagogos55, 

deve ter-se, nesse momento, muito cuidado na sua escolha, a fim de não se 

permitir que os filhos sejam entregues a escravos bárbaros ou 

desequilibrados. (PLUTARCO, 2010, 4A). 

[...] 

Vou expor a questão mais importante de todas as que até agora referi. 

Procurem-se para os filhos mestres56 que tenham uma conduta de vida 

irrepreensível, uma moral acima de qualquer censura e que sejam os 

melhores pela sua experiência. (PLUTARCO, 2010, 4C) 

 

Plutarco considera a educação como um processo ao longo da vida, inclusive para 

a formação do caráter. Também na vida adulta ela irá moldar e até certo ponto endireitar o 

“bastão curvado” causado pela natureza. 

Mesmo assumindo como ponto central os aspectos éticos da proposta educacional 

de Plutarco, não podemos deixar de assinalar outras possibilidades interpretativas trazidas 

pelo comentário crítico, pois, por meio delas é possível perceber a complexidade em torno da 

proposta educacional plutarquiana. Muitas vezes a literatura de comentário não traz uma 

distinção exata sobre o tema, tomando o modelo educacional e a paideia como uma mesma 

instituição, mas é possível inferir que quando Plutarco trata de demonstrar como é possível 

ensinar crianças e jovens dimensiona um modelo educativo, carregado de regras, 

empreendimentos, ciclo de estudos, algo como procedimentos a serem utilizados no processo 

formativo. 

Segundo Duff (2008), Plutarco trabalha com dois modelos educacionais, o modelo 

estático/ilustrativo e o modelo de desenvolvimento. Estes dois modelos, segundo o autor, 

procuram explicar como Plutarco analisa e explica o processo educativo na vida da criança. 

No modelo estático o uso da anedota57 é frequente, enquanto no modelo de desenvolvimento o 

discurso usado é o analítico. Do primeiro modelo ressalta a dimensão do caráter como um 

processo de formação na infância, e a educação como afetando a maneira pela qual o ser 

humano se desenvolve, trata-se do processo de formação; e o segundo modelo vê o caráter 

                                                           
55  παιδαγωγοῖς – paidagogois. 
56  Διδασκάλους – didaskalous. 
57  Anedota é um recurso retórico; segundo Pinheiro (2009): “a anedota assume um papel retórico relevante na 

construção biográfica, sobretudo por completar a argumentação e apoiar a caracterização do perfil ético-

moral do herói.” (p. 214). “O biógrafo sacrifica muitas vezes a ordem cronológica nas vidas, em favor da 

organização temática, chegando a interromper a narração cronológica para se deter na descrição e análise do 

ethos.” (p. 216). 



50 

 

como constante e imutável, já formado e revelado no comportamento e na atitude, trata-se do 

resultado. Ainda com Duff (2008), podemos notar que o Polímata propõe dois ângulos de 

exploração da educação: por um lado, a educação como instrumento para analisar a formação 

desde a infância; e por outro, a influência da educação na vida prática e adulta, afetando os 

atos e demonstrando o caráter. O que nos parece evidenciar, em ambos os modelos, o papel da 

educação como reveladora do caráter seja no seu processo, seja no seu resultado. 

Por sua vez, Otal e López (1985) declaram que a proposta educativa de Plutarco 

resvala para aspectos utópicos, não a definindo a não ser com algumas características, tal 

como quando menciona que a sua padeia propõe uma formação do homem integral: “Su 

actividad educativa le servió a Plutarco para trazar unas líneas, quizá um tanto utópicas, como 

él mismo reconece, sobre la educación, uno de los aspectos más importantes em la vida del 

hombre”. (OTAL e LÓPEZ, 1985, p. 11). 

Enfim, definir o modelo educacional que Plutarco desenvolveu não é tarefa fácil, 

pois, ao final, não encontramos nos seus escritos qualquer sistematização de uma proposta 

pedagógica, nem mesmo no “Da Educação da Criança”: 

 

Um grande número de seus ensaios são notas de aula revisadas. Praticamente 

todos têm algum objetivo educacional. A sala de aula era o poder mais forte 

para o ensino moral que o mundo possuía naquela época, e é importante 

lembrar que a maior parte do ensino de Plutarco era oral, renovada e viva, 

antes de ser entregue a nós na forma inanimada da palavra escrita. 

(WESTAWAY, 1922, p. 30. tradução nossa). 

 

Westaway (1922) destaca que Plutarco nunca se autonomeou como educador ou 

que sua proposta deveria ser estudada e adotada. Adverte, ainda, que não podemos tomar o 

pensamento de Plutarco e importá-lo mecanicamente para o nosso próprio sistema 

educacional, pois o mundo plutarquiano é diferente do nosso. 

A paideia de Plutarco não será diferente da sua proposta educacional quanto a 

dificuldade de se atingir uma caracterização definitiva. Na introdução da obra de Werner 

Jaeger (1995), encontramos a preocupação em definir “paideia”, contudo, o autor logo nos 

esclarece acerca da dificuldade em relação ao seu propósito: 

 
Este tema é, de fato, difícil de definir: como outros conceitos de grande 

amplitude (por exemplo os de filosofia ou cultura), resiste a deixar-se 

encerrar numa fórmula abstrata. O seu conteúdo e significado só se revelam 

plenamente quando lemos a sua história e lhes seguimos o esforço para 

conseguirem plasmar-se na realidade. Ao empregar um termo grego para 

exprimir uma coisa grega, quero dar a entender que essa coisa se contempla, 

não com os olhos do homem moderno, mas sim com os do homem grego. 



51 

 

Não se pode evitar o emprego de expressões modernas como civilização, 

cultura, tradição, literatura ou educação; nenhuma delas, porém, coincide 

realmente com o que os Gregos entendiam por paidéia. Cada um daqueles 

termos se limita a exprimir um aspecto daquele conceito global, e, para 

abranger o campo total do conceito grego, teríamos de empregá-los todos de 

uma só vez. (JAEGER, 1995, p. 1). 

 

Como é sabido, a palavra paideia originou-se dos sofistas para definir a natureza 

de seus ensinamentos e passou a fazer parte de um conceito amplo para designar o resultado 

do processo educativo que se prolonga por toda vida, muito para além das lidas escolares. 

Marrou (1973) traz essa ideia: 

 

[...] (a παιδεία) não é mais apenas a técnica própria para a criança (παῖς) que a 

equipa e a prepara desde cedo para tornar-se um homem; por uma ampliação 

notável (αύξησις) a mesma palavra, em grego helenístico, serve para designar 

o resultado dêsse esforço educativo, continuado para além dos anos escolares 

durante toda a vida a fim de realizar mais perfeitamente o ideal humano: 

παιδεία (ou παιδευσις) vem a significar a cultura, entendida não no sentido 

ativo, preparatório, de educação, mas no sentido perfectivo que a palavra tem 

hoje entre nós: o estado de um espírito plenamente desenvolvido, tendo 

desabrochado todas as suas virtualidades, o do homem tornado 

verdadeiramente homem; é notável constatar que quando Varrão e Cícero 

tiverem de traduzir παιδεία, preferirão dizer em latim humanitas. (p. 158, 

159). 

 

Plutarco explora a paideia como forma da natureza racional do homem, uma 

padeia política, ética, uma paideia virtuosa. Mesmo quando trata do valor estético de uma 

obra de arte, o faz a partir de uma interpretação moral. Ele fala que as obras de arte não 

devem ser o centro do interesse dos jovens, pois são ocupações vulgares, contendo coisas 

inúteis. Apesar de serem objetos estéticos, coloca-as como instrumentos para a descrição do 

caráter, o ensinamento moral e a instrução política.  

O conceito de paideia para Plutarco está sempre liga a algo prático, “na formação 

e na promoção de um desempenho ativo do cidadão” (PINHEIRO, 2014, p. 121), numa 

simbiose entre paideia e politeia apreendida na transmissão de valores para que a ação política 

seja para o bem de todos. Ele ainda demonstra que a filosofia proporciona ao político se 

libertar das paixões e ensinar a virtude e a justiça, ou seja, uma paideía de viés fortemente 

ético. 

Segundo Pinheiro (2014), a política de Plutarco é sempre pensada aliadamente à 

virtude, onde a educação é necessária para formar os que detinham o poder: “Exige-se a quem 

exerce funções públicas que seja, acima de tudo, virtuoso, uma vez que a sua qualidade moral 

é mais importante de que o sistema político.” (PINHEIRO, 2014, p. 128), valoriza, portanto, a 



52 

 

relação entre ética e política, defendendo que o exercício das funções públicas se faça em prol 

da comunidade. 

Em Vidas Paralelas vemos brilhar a paideia plutarquiana, os heróis biografados 

tornam-se paradigmas imitados ao longo do tempo. Exemplos nesse sentido podem ser 

encontrados em estudos variados que sistematizaram obras de arte, produzidas entre os 

séculos XV ao XVIII, tendo como base de inspiração as Vidas Paralelas de Plutarco, o que 

confirma a obra como referência de figuras representativas e de acontecimentos históricos:   

 

Ao revelar uma perspectiva do tempo e uma ideia da História numa imagem, 

o pintor está a atribuir lhes uma dimensão sensorial que as transforma numa 

experiência para o espectador, ou seja, numa realidade mais concreta que a 

abstrata narrativa dos acontecimentos e até que a materialidade dos vestígios 

arqueológicos e dos monumentos históricos, na medida em que é a ação dos 

eventos e a figuração das personagens a que a informação histórica se refere 

que estão ali perante o observador. O elevado grau de verossimilhança e 

dramaticidade que muitas destas pinturas atingiram levam, quando exibidas, 

a que o espectador se identifique com as cenas representadas, o que as 

consagra, dentro da dialética emotiva, estética e retórica que estabelece com 

quem as observa, como verdade histórica. (RODRIGUES, 2010, p. 73).  

 

Podemos ver que o objetivo primordial nessas obras artísticas é mais histórico e 

moral que propriamente estético, predominando a intenção de representar seres superiores, 

deuses e heróis, ou seja, exemplos morais. Tal perspectiva também encontrará adeptos no 

Renascimento, entre eles está Leonardo da Vinci.  

Soares (2011) também aponta a dimensão moral da paideia plutarquiana tomando 

como exemplo o comentário de Plutarco sobre a educação ministrada ao filho de Catão 

Censor: 

 

Para Catão Censor, e conforme se percebe pelo teor da educação ministrada 

ao filho, a paideia deve ser orientada para um objectivo moral (a aquisição 

da ‘excelência’ ou arete) e um resultado prático (a realização de feitos 

militares, i. e., a capacidade de mostrar a sua qualidade de aner agathos, 

‘homem distinto’, em campo de batalha. Cat. Ma. 20. 10). (SOARES, 2011, 

p. 76). 

 

O mapeamento do termo παιδεία (paideia) no “Da Educação da Criança” segue 

conforme quadro abaixo. Utilizamos a mesma metodologia anterior para a identificação dos 

termos gregos. 

Termo 

grego 

Original grego 

 

Traduções  

 

1 2 3 
Joaquim Pinheiro 

(2010) 

Oliveira Silva 

(2015) 
Otal y López (1985) 

παιδείας 4C 4C 4C Educação Educação legítima Educcación 



53 

 

paideias 

παιδείαν 

paideian 
5B 5B 5B Educação Educação Educcación 

παιδεία 

paideia 

5C 5C 5C Educação Educação tradicional 

Buena educacion 

y uma instrucción 

apropriada 

5E 5E 5E Educação Educação Instrucción 
παιδείαν 

paideian 
5F 5F 5F Educação Educação Instrucción 

παιδείας 

paideias 
6A 6A 6A Virtude e formação Virtude e educação Instrucción 

παιδείας 

paideias 
6A 6A 6A Educação Educação dos filhos Educcación 

παιδείας 

paideias 
7B 7B 7B Educação Educação Instrucción 

παιδείας 

paideias 
7D 7D 7D Educação Educação Instrucción 

παιδείας 

paideias 
8B 8B 8B Educação Educação  Educcación 

παιδείας 

paideias 
8B 8B 8B Educação Educação Educcación 

παιδείας 

paideias 
8D 8D 8D Educação Instrução Educcación 

παιδείας 

paideias 
9E 9E 9E Educação Educação  Educcación 

παιδείαν 

paideian 
9F 9F 9F Educação Educação  Educcación 

παιδείαν 

paideiav 

11

E 

11

E 

11

E 
Educação Educação  Educcación 

παιδείας 

paideias 

14

B 

14

B 

14

B 
ensinar os seus filhos 

Instrução de seus 

filhos 

Educcación 

Instrucción 

 

Num breve mapeamento do termo paideia no tratado “da Educação da Criança” 

podemos deduzir que Plutarco está muito mais voltado para uma educação-paideia do que 

para um modelo de procedimentos pedagógicos direcionado a criança e jovem. O termo 

παιδεία é sempre traduzido por educação. Apesar de não ter sido sistematizada, a paideía 

plutarquiana pode ser percebida em dois princípios: moderação em todas as coisas e 

conhecimento de si mesmo.  

 

Com efeito, não se esqueçam os pais de que a parte da instrução que diz 

respeito à memória contribui, e não é em porção pequena, não só para a 

educação, mas também para as actividades da vida. Na verdade, a memória 

dos actos passados é um exemplo de prudência para situações futuras. 

(PLUTARCO, 2010, 9E). 

 

Também entre os biografados, aspectos da vida moral são retratados, o caráter 

integra a biografia, ali se buscando identificar o comportamento, a atitude ou ação moral, ou 



54 

 

seja, a formação não pode, portanto, se limitar por um processo de aprendizagem apenas 

centralizado no conhecimento; sem desmerecer os saberes, exige a formação do homem 

moral. 

O “Da Educação das Crianças” revela uma ideia diferente daquela como 

comumente era vista a criança, trazendo uma nova perspectiva no olhar da παις – pais 

(criança), também ela é carregada de pressupostos éticos, entre eles a noção de negligência 

(αμέλεια - amaleia). A negligência que Plutarco reclama no Tratado reside na ideia de não se 

importar no sentido desintencional de omissão ou descaso, mas de assentimento, para isto ele 

usa ἀμελοῦσι - amelousi (6C), καταμελήσωσιν – katamelésosin (5A) e παραμελῶν - 

paramelõn (8D) e outras. Plutarco quer mostrar que a desatenção não pode ser considerada 

uma desatenção culposa, pois quando os pais negligenciam, eles não querem um resultado 

danoso, mas se este resultado ocorrer será de sua responsabilidade. Ao negligenciar os filhos 

os pais assumem, assim, o risco de causar danos aos seus rebentos. 

No próximo capítulo trataremos da negligência no “Da “educação da Criança”. 

Muitas são as apontadas: a “eugenia”, a nutrição infantil, a escolha do paidagogo, a prioridade 

dos pais em outros objetos filoi, a preocupação com a physis, a formação do caráter, em 

relação à juventude quando do viver irresponsável, e outras. O capítulo propõe um breve 

estudo filológico da negligência (αμέλεια - amaleia) e sua contextualização no âmbito do 

Tratado. 



55 

 

CAPÍTULO 2 

 

O capítulo anterior se preocupou em contextualizar a vida e a obra de Plutarco, 

especialmente o tratado “Da Educação da Criança”. Neste segundo capítulo a proposta reside 

na análise da noção de negligência no Tratado. Entendemos que as negligências – amaleias - 

apontadas por Plutarco compõem parte significativa da argumentação em torno da educação 

voltada para a formação do caráter moral, aparecendo seja na forma de advertência, seja na 

perspectiva do aconselhamento. Como já alertado, não se trata de um estudo filológico 

exaustivo, e sim, antes, da tentativa de entender a pluralidade dos contextos nos quais o 

referido termo aparece no “Da educação da criança”. Parece-nos adequada a recomendação de 

Umberto Eco: “A superestimação da importância das pistas deve-se muitas vezes à tendência 

a se considerarem os elementos mais imediatamente aparentes como significativos, enquanto 

o próprio fato de serem aparentes deveria permitir-nos reconhecer que são explicáveis em 

termos muito mais econômicos.” (2005, p. 58); contudo, entendemos que a busca dos sentidos 

da negligência (amaleia) no Tratado, colabora significativamente no dimensionamento da 

proposta educacional plutarquiana.  

Quanto ao original utilizado, a proposta de mapeamento dos termos segue a 

mesma metodologia apresentada no primeiro capítulo: o original da Biblioteca Virtual 

Vivliothikiagiasmatos, identificada pelo número 01; a edição de Gregorius Bernardakis 

(1888), número 02; e a edição de Frank Babbitt (1927), referenciada pelo número 03. 

 

1. Análise do título “Da Educação da Criança” 

 

Iniciamos com uma breve análise do título do “Da Educação da Criança”, 

demonstrando que existem lições importantes a serem tiradas de palavras que às vezes nos 

passam despercebidas.  

O título “Da Educação da Criança” (περί παίδων αγωγή - Peri Paidon Agoge), 

numa simples inquirição filológica permite inferir um resumo da proposta que Plutarco irá 

desenvolver ao longo do Tratado. A preposição “Da” parece não ter um significado de 

mensagem; não obstante, a preposição - περί58 – Peri59 - podendo ser traduzida por “acerca 

de”, “sobre”, “ao redor de”, dá uma ideia muito mais abrangente do que uma simples ligação 

                                                           
58  Moulton (1981, p. 317). 
59  Muitas obras de Plutarco começam com essa preposição. 



56 

 

de duas palavras, pois a preposição Peri considera a força do caso, do substantivo, ou seja, 

Paidon, tendo o significado de “ao redor de”. Assim, tudo está voltado para uma paideia que 

tomará corpo no Tratado.  

Por sua vez, a palavra criança (παίδων – Paidon) pode ser traduzida por criança 

muito jovem, pois o termo também significa a educação que envolve criança - educação da 

criança. A palavra grega para criança diz respeito a um conjunto de expressões que envolvem 

a educação e se concentra em uma única raiz - παις, παιδός – pais, paidós – da qual a palavra 

paideia também deriva. Ela está ligada determinantemente com a Αγωγή – Agogé, que pode 

ser traduzido como um “estilo de vida”60, “conduta”, “comportamento”, mas também está 

intrinsicamente relacionada com uma ideia de educação. Originalmente agogé está voltada 

para a educação espartana. Quando deparamos com a raiz do Agogé vemos que deriva da raiz 

Ago - άγω (guiar, trazer, conduzir), podendo ter um significado figurado de “guiar”, 

“orientar”, “com relação ao tempo”, “gastar”. Para Esparta, agogé era um “adestramento", um 

"treinamento”, uma educação organizada em função das necessidades da polis. 

Platão cria uma agogé ateniense em seus escritos61. Quando Plutarco utiliza o 

termo agogé se volta para o todo e não apenas para a agogé espartana ou ateniense; seu foco 

é, sobretudo, uma agogé que pudesse demonstrar uma educação integral. 

No mapeamento62 do termo agogé no “da Educação da Criança” encontramos as 

seguintes situações: 

 

Termo grego 

Localização no 

tratado 

 

Traduções  

 

Joaquim 

Pinheiro 

(2010) 

Oliveira Silva 

(2015) 

Otal y López 

(1985) 1 2 3 

ἀγωγῆς 

agogés 
1A 1A 1A educação educação educación 

ἀγωγῆς 

agoges 
1D 1D 1D educação educação educación 

ἀγωγαί 

agogai 
3B 3B 3B 

Princípios 

educativos 

A Educação, os 

ensinamentos 

Enseñanza y la 

conducta de la vida 

ἀγωγῆς 

agogés 
3B 3B 3B educação educação educación 

ἀγωγὴ 

agogé 
5C 5C 5C Conduta séria Instrução séria 

Buena educación y 

uma instrucción 

apropriada 

ἀγωγῆς 8E 8E 8E Educação instrução educación 

                                                           
60  Esta palavra ficou conhecida como a educação espartana, criando uma ideia de modelo educacional.  
61  Ver Steinman (2008). 
62  Segue a mesma metodologia utilizada para identificar o termo criança, trabalhado no primeiro capítulo. 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29gwgh%3Ds&la=greek&can=a%29gwgh%3Ds0&prior=pai/dwn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29gwgh%3Ds&la=greek&can=a%29gwgh%3Ds0&prior=pai/dwn


57 

 

agogés 

ἀγωγῆς 

agogés 
8E 8E 8E Educação instrução educación 

ἀγωγήν 

agogén 
8E 8E 8E educação instrução educación 

ἀγωγήν 

agogén 
8E 8E 8E 

conduzirmos as 

crianças 
Educação educación 

ἀγωγήν 

agogén 
8F 8F 8F 

Conduzir as 

crianças 

Conduzir as 

crianças 

Los niños sean 

conducidos 

 

Essa agogé irá perfazer todo o Tratado, indicando a ideia de que a educação é um 

todo no qual os pais precisam compreender as suas responsabilidades, onde o desperdiço de 

energias nas condescendências com as paixões trarão consequências drásticas para os filhos, 

não os formando para uma vida útil e feliz. 

Ao observar as traduções de agogé no quadro acima podemos, então, inferir que 

Plutarco está tentando revelar uma educação onde aspectos intelectuais, físicos, emocionais, 

sociais, culturais e religiosos devem constar entre suas finalidades, pois agogé abraça a ideia 

de paideia que o Polígrafo traz em seus escritos. A ideia de “condução” presente na palavra 

Agogé (8F) - ἀγωγήν63 - parece ser enfática na medida em que a condução da criança é 

acompanhada desde o período de amamentação pela mãe, na escolha do paidogogo e a na 

condução de todo o processo educacional com vistas à excelência.  

 

Lacedemónios, o que engrandece muito a importância da virtude são os 

hábitos, os princípios educativos [o termo no original é agogés], as lições e a 

conduta de vida; eu mostrar-vos-ei, de seguida, a evidência destas coisas. 

(PLUTARCO, 2010, 3A). 

 

Observe que Plutarco usa o termo agoge e paideia (5C), conduta séria e educação, 

conforme tradução de Pinheiro, enquanto Oliveira Silva (2015) preferiu traduzir por instrução 

(agoge) e educação tradicional para paideia. O resultado de uma agoge zelosa é o 

favorecimento e auxílio à obtenção da virtude e felicidade: “[...] uma conduta séria e uma 

educação obediente às leis pois defendo que todas estas coisas favorecem e auxiliam a 

obtenção da virtude e da felicidade.” (PLUTARCO, 2010, 3A). 

Esta agogé será reclamada no “Da Educação da Criança” como uma obrigação 

dos pais em proporcionar uma instrução integral aos seus rebentos. É nesse contexto que a 

                                                           
63  Verbo conduzir. Ver Moulton (1981, p. 6): agogen - é a primeira pessoa do plural do presente do subjuntivo 

ativo de ἀγω. 



58 

 

negligência (ἀμέλεια – amaleia) adquire relevância na proposta como pressuposto da sua 

ideia reformadora. 

 

2 – Mapeamento das negligências no “Da Educação da Criança” 

 

A noção de negligência no “Da Educação das Crianças” está vinculada à ideia de 

não se importar, no sentido de desintencional, omissão ou descaso, para isto Plutarco utiliza o 

termo ἀμελοῦσι - ameloysi “De facto, se negligenciam (ἀμελοῦσι – ameloysi) o bem com a 

preparação de prazeres, com dificuldade colocariam o que é recto e são acima do deleite e 

comodidades pessoais, para, desta forma, poderem procurar o que é sensato em vez do 

prazer64” (6C); καταμελήσωσιν - katamelesosin “Quando os filhos chegam à idade adulta, 

descuidam por completo a vida saudável e disciplinada, e, ao invés, abandonam-se aos 

prazeres libertinos e servis; os pais, então, arrependem-se de ter negligenciado 

(καταμελήσωσιν – katamelesosin) a educação dos filhos e, quando já de nada serve, afligem-

se com as faltas destes65.” (5A); e παραμελῶν – paramelon “Eu preferiria que esta educação66 

aproveitasse realmente a todas as crianças de forma indiferente; contudo, alguns, que 

trabalham no campo, por falta de recursos não podem tirar proveito dos meus conselhos. 

Culpem a sorte e não quem os aconselha! Devem, porém, os pobres esforçar-se por, na 

medida do possível, dar aos filhos a melhor educação67.” (8E). 

Plutarco quer mostrar que tal desatenção não pode ser considerada culposa, mas 

um assentimento, pois, quando os pais negligenciam, eles efetivamente não querem um 

resultado danoso, mas uma vez ocorrendo é de sua responsabilidade; dizendo de outra forma: 

pais são responsabilizados pelos resultados e as consequências que suas as negligências 

provocam na formação dos seus filhos. 

No original grego68 encontramos a palavra negligência em: ἀμελοῦντας - 

ameloyntas (2C); ἀμεληθεῖσα - ameletheisa (2E); καταμελήσωσιν - katamelesosin (5A); 

ἀμελοῦσι – ameloysi (6B) e παραμελῶν - paramelon (8E). Vejamos alguns exemplos de 

                                                           
64  “καὶ νὴ Δί’ εἰκότως. εἰ γὰρ ἄλλοις ἡδονὰς παρασκευάζοντες ἀμελοῦσι (grifo nosso) τοῦ καλοῦ, σχολῇ γ’ ἂν 

τῆς ἰδίας ἡδυπαθείας καὶ τρυφῆς ὑπεράνω τὸ ὀρθὸν καὶ ὑγιὲς ποιήσαιντο ἢ τὸ σῶφρον ἀντὶ τοῦ τερπνοῦ 

διώξαιεν” (6C). 
65  “ὅταν γὰρ εἰς ἄνδρας ἐγγραφέντες τοῦ μὲν ὑγιαίνοντος καὶ τεταγμένου βίου καταμελήσωσιν (grifo nosso), ἐπὶ 

δὲ τὰς ἀτάκτους καὶ” (5A). 
66  O vocáculo παραμελῶν que pode ser traduzido por negligenciado, ignorar, desprezar, omitir, Plutarco aqui 

está insistindo que a educação que propõe não deve ser negligenciada, deve ser para todos. 
67  “Τί οὖν; ἄν τις εἴποι, σὺ δὲ δὴ περὶ τῆς ἐλευθέρων ἀγωγῆς ὑποσχόμενος παραγγέλματα δώσειν ἔπειτα φαίνῃ 

τῆς μὲν τῶν πενήτων καὶ δημοτικῶν παραμελῶν (grifo nosso) ἀγωγῆς” (8E) 
68  Nas versões dos originais pesquisados não há divergências quanto a localização dos termos gregos. 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29me%2Fleia&la=greek&can=a%29me%2Fleia0&prior=pai/dwn


59 

 

como as duas traduções em língua portuguesa com as quais trabalhamos traduzem negligência 

(amaleia).  

Com Joaquim Ribeiro (2010), encontramos a palavra “negligência” em: “O que é 

fácil foge daqueles que são negligentes e o que é difícil é conquistado pela aplicação.” (2C); 

“os pais, então, arrependem-se de ter negligenciado a educação dos filhos [...]” (2F); “A terra 

é, por natureza, boa. Porém, sendo negligenciada, fica estéril” (3E); “Pois seria um 

desgraçado, se, perante o que sofri e ainda sofro, negligenciasse o que vos devo dizer.” (6E); 

“além de dizer que é útil, torna-se, sobretudo, crucial não negligenciar a aquisição de obras 

antigas [...]” (8B). 

Já com Maria Aparecida de Oliveira Silva (2015) encontramos a palavra 

negligência em: “A terra é boa por natureza, mas se descuidada, é improdutiva e arruinada e, 

quanto melhor for sua natureza, tanto mais, se negligenciada, por causa do descuido, é 

destruída.” (2E); “Não é justo negligenciar isto: que os escravos servirão e conviverão com os 

descendentes desses pais [...]” (3F); “Sempre que são registrados como cidadãos 

negligenciam o que é saudável e a vida ordenada, lançam-se aos prazeres desvairados e servis 

[...]” (5A); “E, por Zeus, é razoável. Pois se outros negligenciam o belo pelo provimento de 

seus prazeres, sem pressa poderiam fazer o correto e o saudável acima do próprio bem-estar e 

indolência [...]” (6B); “Não se deve negligenciar a amálgama feita por Platão com seriedade e 

brincadeira.” (11F). 

Paula Barata Dias (2002), ao expor a negligência (amaleia)69 em relação aos 

filhos, esclarece o seu lugar na moral plutarquiana, na obra de Plutarco “Como Distinguir um 

Adulador de um Amigo”:  

 

Temos, nesta sequência de vícios privados, o estabelecimento, por antífrase, 

de um modelo de carácter individual, todo ele a incidir sobre a esfera das 

relações privadas e do domínio particular do homem antigo: o que não 

valoriza os pais (oligoria), o que não cuida dos filhos (ameleia), não respeita 

a esposa (atimia) e não trata dignamente os servos (huperopsia). Os termos 

empregues para designar essas faltas de carácter são todos diferentes, e 

reflectem o grau de hierarquização e a complexidade das relações 

interpessoais que envolviam o homem antigo. (PLUTARCO, 2010, p. 113). 

 

Na passagem acima encontramos um peso filosófico importante que expõe a 

filosofia moral de Plutarco e que permeia toda a recepção que irá ocorrer no Renascimento. 

                                                           
69  Paula Barata Dias (2002) mostra que o termo para negligência é amaleia, aquele que não cuida dos filhos, ou 

seja, o mesmo termo que Plutarco emprega imperiosamente no “Da Educação da Criança”. Dias demonstra, 

ainda, que é um termo para designar falta de caráter. Para Plutarco “o caráter é um costume de longa 

duração.” (PLUTARCO, 2010, 3A), questão que é, também, amplamente discutida em seus tratados. 



60 

 

Pois, quando é explicito que amaleia é negligenciar a educação dos filhos, tal negligência 

importa na formação em seu aspecto individual, e também na sua dimensão social, porquanto 

a paideia deixaria de existir; “o que não cuida de seus filhos” infringe o coletivo, a própria 

educação da polis.  

A negligência também pode ser encontrada em outros tratados como, por 

exemplo, no “Como Distinguir um Adulador de um Amigo”. Dias (2010) demonstra que a 

negligência é um dos motivos que levam a não distinguir o adulador do amigo: “Além de uma 

amizade traída pela desatenção ou negligência se transformar na mais amarga e perigosa das 

inimizades.” (p. 18). Ainda nesse Tratado, Plutarco apresenta a negligência como uma das 

características da relação viciosa: “[...] o não dar valor aos pais, o negligenciar dos filhos, as 

faltas de respeito em relação à esposa [...].” (PLUTARCO, “Como distinguir um adulador de 

um amigo”, 2010, 59F).  

No “Da Educação da Criança”, também outros termos são aproximados para 

expressar a negligência, por exemplo, imprudente e improvisado; ou para expressar o sentido 

de negligência em contextos opostos, como atenção, prudente, preocupação, empenho, 

esforço, dedicação, cuidado. Na tentativa de tornar mais claro o emprego desses termos na 

contextualização das negligências listadas por Plutarco no Tratado trazemos, a seguir, um 

mapeamento deles a partir da tradução para a língua portuguesa de Joaquim Pinheiro (2010). 

Não houve preocupação com a versão de Maria Aparecida Oliveira Silva (2015) por 

julgarmos que a maior parte das ocorrências apresentam mensagens quase idênticas àquelas 

de Pinheiro. Esse mapeamento se preocupou em verificar os contextos nos quais Plutarco está 

relacionando tais palavras. 

 

Palavra 

 

Localização 

 

Mensagem 

 

Discutindo Sobre 

 

imprudente 5B 

(...) outros arruínam-se nos jogos mais 

imprudentes: relações adúlteras e ritos 

báquicos, condenando-se à morte por um 

único momento de prazer. 

Os prazeres dos 

jovens 

prudente 

11E 
Mas existe entre os mortais um outro 

amor, de alma justa, prudente e boa. 

Virtude dos 

hábitos 

13F 

Os que se deixam vencer pelos prazeres e 

são indiferentes às advertências devem 

experimentar o matrimónio, pois esse é o 

vínculo mais prudente para os jovens. 

A importância do 

casamento para os 

jovens libertinos  

improvisado 6C 

Os discursos improvisados estão repletos 

de tanta habilidade e superficialidade (...) 

Mesmo sem olhar a outros erros, os que 

falam de improviso caem em terríveis 

discursos 



61 

 

excessos e na abundância de palavras. 

6E 

A necessidade de condenar, em absoluto, 

os discursos improvisados e de não os 

praticar, 

discursos 

Cuidado 

4A 
deve ter-se, nesse momento, muito 

cuidado na sua escolha 
pedagogo 

4E 

Pela minha parte, posso aduzir a estes 

factos que esses pais agem de forma 

semelhante à daquele que, por um lado, 

se preocupa com o calçado e, por outro, 

tem pouco cuidado com o pé. 

pedagogo 

7D 

Na verdade, os homens inventaram duas 

ciências sobre o cuidado do corpo: a 

medicina e a ginástica. 

Cuidado como  o 

corpo 

8C 

(...) porque a base de uma boa velhice é 

um correcto cuidado físico durante a 

infância. 

Exercício físico 

Atenção 

1B 

Por esse motivo, devem prestar muita 

atenção a isto os que desejam ter filhos de 

acordo com a lei. 

Eugenia 

1C 

Por esse motivo, devem prestar muita 

atenção a isto os que desejam ter filhos de 

acordo com a lei. 

Eugenia 

5C 
Os outros bens são humanos, fúteis e 

indignos de atenção. 
Educação 

9D 

Pois também estes dão mais atenção às 

crianças quando têm o dever de prestar, 

em cada ocasião, contas do seu 

desempenho. 

Pedagogo 

12 A/B 

(...) é necessário ter mais precaução e 

atenção com os jovens do que com as 

crianças. 

Erros dos jovens 

Preocupação 

4E 

Fazeis todo o esforço para adquirir a 

riqueza, porém pouco vos preocupais com 

os filhos. Que coisas abandonastes por 

eles?”. 

(...)se preocupa com o calçado e, por 

outro, tem pouco cuidado com o pé 

Preocupação dos 

pais para questões 

não importantes 

5A 

Em geral, não é ridículo habituar as 

crianças a comer com a mão direita, e, se 

estenderem a esquerda, repreendê-los, 

não tendo, depois, qualquer preocupação 

em ouvir os ensinamentos correctos e 

segundo os bons costumes? 

Os costumes e 

suas convenções 

12C 

Por isso, se os pais não se preocupam, 

veementemente, com esta idade, 

concedem sem dar conta liberdade para 

cometerem injustiças. 

Preocupar como 

os jovens 

12E 
não prejudicar a alma com preocupações 

que a consomem; 

Preocupações sem 

.... 

13B 

Por que nos devemos preocupar com as 

ameaças do pai? Ele é um velho tolo e um 

cadáver ambulante, e, carregando-o sobre 

Conselho tolo 



62 

 

os ombros, nós enterrá-lo-emos em 

breve”. 

Empenho 

2D 

Pode constatar-se como o empenho é 

eficaz e que a aplicação e a fadiga são 

consequentes, observando vários 

exemplos: as gotas de água furam as 

rochas; 

O empenho em 

atingir meta 

8A 

Por isso, devemos esforçar-nos por 

participar com empenho nas actividades 

públicas e por nos entregarmos à filosofia 

de acordo com o que as circunstâncias 

permitem. 

Participar da 

política 

Esforço 

2F 

É preciso outros exemplos de admiração, 

quando nós vemos que até os mais 

ferozes dos animais ficam, com esforço, 

domados e domesticados? 

A força  da 

natureza 

4E 

Fazeis todo o esforço para adquirir a 

riqueza, porém pouco vos preocupais com 

os filhos. 

Advertência ao 

pai 

8C 

Deste modo, deve-se regular o esforço 

corporal das crianças para se evitar que, 

por esgotamento, renunciem ao trabalho 

da educação. 

Forçar a criança 

ao esgotamento 

8E 

Devem, porém, os pobres esforçar-se por, 

na medida do possível, dar aos filhos a 

melhor educação. 

A educação das 

crianças pobres 

10E 

É, no entanto, necessário fazer um 

esforço por usar estes exemplos tanto 

quanto seja possível e suprimir uma 

grande parte da ira descontrolada e 

agressiva. 

O poder da calma 

14B 

Por conseguinte, os pais devem esforçar-

se por cuidar de tudo quanto é necessário 

para a instrução dos filhos, .... 

A educação como 

prioridade 

Dedicação 

8A 

(...); sou de opinião que são capazes de 

dominar os dois maiores bens: dedicar-se 

à actividade política para utilidade da 

vida pública e passar o tempo com calma 

e serenidade ocupando-se da filosofia 

Dedicação à vida 

política e a 

filosofia 

9A 

Já conheci alguns pais que dedicam aos 

filhos um amor muito forte que é a causa 

da falta de amor. 

Amor sem limites 

10B 

Para começar pelo último, vejamos o caso 

de alguns indivíduos que, por se 

dedicarem a ganâncias ilegítimas, deitam 

a perder a reputação da sua vida passada. 

Amor ao ganho 

injusto 

Consciencioso 12C 

É, pois, indispensável que os pais 

conscienciosos, sobretudo durante esta 

faixa etária, estejam vigilantes e atentos, e 

moderem os jovens com ensinamentos, 

reprimendas, pedidos, conselhos, 

promessas, (...) 

Jovens virtuoso 

 



63 

 

Plutarco inicia o “Da Educação da Criança” justificando que irá dizer o melhor a 

ser dito para a boa formação dos filhos, usando a expressão “σκεψώμεθα” (sképťomai). Todo 

o discurso é direcionado para “homens livres”70, não se preocupando com a existência de 

escravos e como eles poderiam ser instruídos71. 

Segundo Ferreira (2010), na Grécia do século V a.C., a soberania dos cidadãos 

livres era uma minoria tanto na oligarquia como nas democracias, não ultrapassando quinze 

por cento da população. Os homens livres eram os cidadãos e os estrangeiros, estes desde que 

com autorização de residência, os metecos. Entre os não livres estavam todos aqueles que 

eram submetidos a qualquer grau de dependência, não podendo dispor da sua pessoa: os 

animais, os escravos e os servos. Geralmente os estatutos regulavam a situação dos não livres. 

Parece-nos que tal situação não se alterou muito à época de Plutarco, mesmo vivendo no 

mundo greco-romano. 

O Queronense, ao se dirigir aos homens livres, tinha em mente a posição da 

Grécia no cenário do Império Romano. Para ele, a educação a ser sugerida já fazia parte da 

vida privada e pública grega. São três as preocupações de Plutarco: primeiro, expõe que 

poderia falar de várias coisas, mas prefere limitar seu tema e anuncia a direção tomada – a 

educação/paidéia; segundo, trata da educação para crianças livres; terceiro, desafia o homem 

livre a mudar a maneira de agir e pensar, pois a formação de hábitos é imprescindível, 

principalmente no campo educacional.  

 

3 - As negligências nas relações familiares 

 

A eugenia é o primeiro tema a ser desenvolvido no “Da educação das Crianças”. 

A descendência era algo importante na vida social romana, sendo pauta filosófica ainda na 

antiguidade grega. Platão (2000) defende-a no diálogo entre Glauco e Sócrates. Glauco 

demonstra a Sócrates como poderia obter uma boa raça (ele possuía cães de caça e belos 

pássaros). Sócrates, então, conclui que se assim também fosse em relação à humanidade, 

teríamos homens superiores. Plutarco parece não se preocupar demasiado com a questão 

                                                           
70  A maioria dos habitantes do mundo romano era formada de homens livres. Entretanto, enquanto duraram as 

conquistas, o número de escravos não cessou de aumentar. Havia provavelmente vários milhões deles no 

Império em seu conjunto, nos séculos I e II d.C. (FUNARI, 2002, p. 59). 
71  “Compreende-se sem dificuldade que, entre as centenas, os milhares de escravos que os romanos ricos do 

império possuíam, se encontrava necessariamente um considerável número de crianças: eram reunidas, para 

sua educação, numa escola doméstica ou paedagoium (...) a formação que êles recebiam era, naturalmente, 

orientada antes de tudo para as necessidades do serviço.” (MARROU, 1973, p. 413). 



64 

 

histórica da eugenia, nas Vidas Paralelas de Licurgo72 e de Agesilau, por exemplo, faz 

elogios à agogé lacedemônia e a Agesilau por sua mansidão, honestidade e beleza física 

apesar de uma pequena diferença de tamanho entre uma perna a outra, definindo-o como um 

coxo. Agesilau, independente do seu defeito físico, é retratado como uma encarnação das 

virtudes espartanas; sendo, portanto, a questão moral o centro da sua preocupação. 

Plutarco desenvolve cinco pontos para tratar da eugenia. O primeiro diz respeito 

às mulheres não aptas à maternidade de filhos legítimos, as heterai e pallakai73. Por sua vez, a 

palavra empregada para esposa é γυναιξὶ (gunaixi) (Plutarco, 2010, 1B e 1D), ou seja, a 

esposa de acordo com a legalidade e os filhos que dela nascerem serão legítimos. O segundo 

ponto refere-se à consequência em ter filhos com mulheres de relacionamentos não 

reconhecidos como legítimos, ou seja, serão filhos vulneráveis. Plutarco utiliza o termo 

παρρησίας (parrhesia): “o bom nascimento é um tesouro precioso para se poder falar 

livremente.” (1B). Segundo Brown (1984), a parrhesia é um direito democrático (mas não do 

escravo ou estrangeiro), onde a pessoa pode emitir sua opinião livremente. Este conceito 

deixou de ser um direito político (importância central para a filosofia cínica) e passou a ser 

uma “marca da pessoa moralmente livre, e que não foge do escrutínio público.” (1983, p. 

515). O terceiro ponto pode ser identificado no exemplo positivo de vida em Temosclites. O 

quarto, com o exemplo negativo da vida de Arquidamo, que para além dos filhos régulos, 

termina a vida com filhos advindos da embriaguez. Era recorrente a ideia de que a geração de 

                                                           
72  “XVI - Nascido um filho, o pai não era dado a criá-lo, mas tomando-o nos braços, levava-o para um lugar 

chamado Lesca, onde estava sentado o mais velho da tribo, reconhecia a menino, e se ele era bem formado e 

robusto, dispunha que fosse criado distribuindo um dos nove mil lotes, mas se o achassem degenerado e 

monstruoso, mandavam levá-lo ao que se chamava apotetas ou expositores, um lugar profundo próximo aos 

Taigeto; como se um parto não quisesse, é claro, ter um corpo bem formado e saudável, isso valia mais em si 

e para a cidade do que viver. Portanto, as mulheres não lavavam os filhos com água, mas com vinho, fazendo 

como experiência de sua complexidade, porque se tem por certo que os corpos epilépticos e enfermos não 

prevaleciam contra o vinho, que os absorve os impactos e os saudáveis se comprimem com ele e fortalecem 

seus membros”. (Vidas Paralelas, Tomo I, p. 116, tradução nossa). 
73  “Ora nós temos as prostitutas (hetairai) para o prazer; as concubinas (pallakai) para as necessidades 

quotidianas do corpo; as esposas (gynaikes) para conceberem filhos legítimos (gnesioi) e para serem fiéis 

guardiãs do lar. Esta tipologia de relações implica um escalonamento de natureza cívica, ética e legal. Na 

base da consideração social estão as hetairai, vistas apenas como instrumentos de prazer e, por conseguinte, 

sem estabelecerem, à partida, outros laços mais estáveis com os clientes para além dos que decorrem do 

comércio amoroso. Em seguida, encontram-se as pallakai, que estão a um meio-termo entre as hetairai e as 

gynaikes: convivem no oikos com a pessoa a quem estão ligadas, mas eventuais filhos que tenham desse 

relacionamento não seriam considerados legítimos, embora pudessem ser livres, no caso de a pallake gozar já 

desse estatuto. Ainda assim, a pallake era vista como parte integrante do oikos, como se depreende do facto 

de o senhor da casa poder matar, sem retaliações legais, o adúltero que fosse apanhado em flagrante com a 

pallake (cf. Demóstenes, 23.53; sobre este passo, vide Leão, 2001, p. 349-350; Leão & Rhodes, 2015, p. 30-

32). No topo da consideração social e jurídica encontravam-se as gynaikes, que estavam formalmente casadas 

com um cidadão e cujos filhos eram considerados legítimos, com todos os direitos familiares e cívicos que 

isso implicava”. (LEÃO, 2018, p. 172). 



65 

 

uma criança fruto de uma relação com pai embriagado poderia trazer consequências 

perniciosas, assim, essa criança que viria a nascer, tornar-se-ia também um ébrio74.  

A primeira negligência que Plutarco procura mostrar está, portanto, relacionada à 

eugenia, que vem à tona quando da advertência àqueles que desejam ter ascensão na vida da 

polis, pois devem “prestar muita atenção a isto os que desejam ter filhos de acordo com a lei”, 

ou seja, negligenciar esse conselho pode acarretar a geração de filhos não bem nascidos ou 

mal gerados. Nesse sentido, sobre a geração dos filhos, Plutarco divide recomendações e 

admoestações em etapas ou momentos da vida dos pais e seus rebentos.  

A primeira etapa é a procura de um casamento com vistas à paternidade. A 

segunda etapa é quando os filhos nascem, já desde a preparação para o nascimento bem como 

para os cuidados imediatamente subsequentes. A nutrição da criança é uma entre as possíveis 

negligências dessa fase e está diretamente relacionada com o cuidado materno na alimentação 

dos rebentos e os cuidados dos pais no cotidiano doméstico da criança de modo geral. O 

terceiro momento é a preparação para a vida estudantil da criança, o que implica na atenta 

escolha de um pedagogo, de um professor, e a vigilância das rotinas diárias quanto aos 

estudos escolares. O quarto momento diz respeito à educação do jovem, que também não 

pode ser negligenciada. 

Outro tema relevante no Tratado é a religiosidade. Ao se dirigir à juventude, 

Plutarco declara explicitamente: “[...] é necessário temer os deuses” (2010, 7E), como um dos 

pressupostos para a vida virtuosa. Plutarco passou a assumir o sacerdócio em Delfos após 

deixar de exercer os cargos públicos, entre os anos de 95 e 100 d.C.. Esteve no sacerdócio até 

o final da sua vida. O “Da Educação da Criança” está repleto de mensagens com teor 

religioso, imprimindo ao plano educacional a conjugação da filosofia com a reflexão 

religiosa.  

 

Então, percebemos que Plutarco associa a filosofia à reflexão religiosa, em 

uma relação simbiótica em que a religiosidade do filósofo o inspira a 

verbalizar o divino, trazer para o mundo tangível o construto sensorial da 

religião, por isso ele afirma que Amônio fora instruído por Apolo, fato que 

legitima seu discurso” (SILVA, 2014, p. 211). 

 

                                                           
74  “Pois resulta que os filhos gerados pelos pais em estado de embriaguez nascem, e não injustificadamente, 

com desejos de vinho e embriaguez. A ocasião é relevante quando Diógenes, vendo um certo jovem 

enlouquecer devido à embriaguez de sua mente alienada, disse: Ó jovem, seu pai te deu à luz embriagado! 

Portanto, a sobriedade e temperança do pai tiram grande proveito dos filhos, pois é transmitida a eles em 

grande parte.” (MASEGOSA, 2000, p. 239, 240, tradução nossa). 



66 

 

O mapeamento75 abaixo demonstra a preocupação para que crianças e jovens 

sejam levados a reverenciar a divindade, a participarem de um culto aos deuses. 

Palavra Localização Mensagem Discutindo Sobre 

ZEUS 

3D 
À parte disto, elas seriam mais benévolas e 

carinhosas com os filhos e, por Zeus! 

A importância da 

amamentação 

4D 

Por Zeus e todos os deuses! Para aquele que 

merece ser chamado pai tem mais valor agradar 

aos pedidos ou à educação dos seus filhos? 

 

A importância do filoi aos 

filhos e não aos amigos 

6C 

E, por Zeus, é compreensível! De facto, se 

negligenciam o bem com a preparação de 

prazeres, com dificuldade colocariam o que é 

recto e são acima do deleite e comodidades 

pessoais, para, desta forma, poderem procurar o 

que é sensato em vez do prazer. 

 

A procura dos prazeres em 

lugar de estudos 

sistemáticos, a busca da 

facilidade. 

8F 

Digo, igualmente, que é necessário conduzirmos 

as crianças para os bons costumes por meio de 

conselhos e do diálogo e não – por Zeus! – com 

maus tratos e castigos. 

 

O erro dos maus tratos 

10C 

Mas com certeza que não, por Zeus!”, 

respondeu, “só porque faço rir no teatro, tal 

como acontece num grande banquete” 

 

A calma como instrumento 

pedagógico 

DIVINO 

5E 

A formação é o único dos bens que temos que é 

imortal e divino. 

 

A educação é imortal e 

divina. 

3F 

Parece-me que o divino Platão, de forma 

apropriada, aconselha as amas a não contarem às 

crianças um conto qualquer, para que não suceda 

que as suas almas se manchem, logo de início, 

com loucuras ou corrupções. 

 

Tipos de histórias contadas 

as crianças 

DEUS 

2C 

Se um dos deuses dá tudo isto a alguém, essa 

pessoa será, sem dúvida, feliz e afortunada. 

 

As coisas fáceis e as difíceis. 

6C 

Por Zeus e todos os deuses! Para aquele que 

merece ser chamado pai tem mais valor agradar 

aos pedidos ou à educação dos seus filhos? 

 

Importância ao filoi do que 

aos filhos 

7D 

Na verdade, graças a ela e com o seu auxílio é 

possível saber aquilo que é bom e inútil, justo e 

injusto, em resumo, o que se deve escolher e 

evitar; como deve ser o relacionamento com os 

deuses, os pais, os idosos, as leis, os 

estrangeiros, os magistrados, os amigos, as 

mulheres, as crianças e os criados. 

 

A filosofia como único 

remédio para a alma 

7E 

Porque é necessário temer os deuses, honrar os 

pais, respeitar os idosos, observar as leis, 

obedecer aos magistrados, amar os amigos, ser 

moderado com as mulheres, ser terno com as 

crianças e não maltratar, rudemente, os escravos. 

 

O respeito a sociedade como 

um todo 

                                                           
75  Este mapeamento utilizou a tradução de Joaquim Pinheiro (2010), que tem sido a base para pesquisa. 



67 

 

10E 

Porém, tentemos não ser inferiores a eles, como 

se fôssemos hierofantes dos deuses e intérpretes 

da sabedoria. Tentemos, pois, na medida do 

possível, imitá-los e aproveitar o que nos 

deixaram. 

 

O domínio da ira 

10F 

Por causa disto, parece-me que os antigos 

instituíram os cultos de natureza mistérica, para 

que, acostumados ao silêncio neles, 

transportemos o temor pelos deuses para a 

confiança nos mistérios humanos. 

 

Ritos ao culto Delfos 

ORÁCULOS 5C 
poderá parecer, com razão, que eu pronuncio 

oráculos e não conselhos 
O falar de Plutarco 

 

Plutarco não expõe qualquer prática ritualística do oráculo de Delfos, mesmo 

sendo este o maior santuário do mundo grego, ele apenas faz menção sobre o sentimento 

religioso, algo que podemos supor associado ao fato de que muitos romanos eram contrários 

ou indiferentes à prática religiosa. Parece-nos que Plutarco defende uma vivência aproximada 

da cultura grega, pois ele não renuncia seu modo grego de viver, considerando, assim, que tais 

ensinamentos deveriam estar inseridos na educação da criança e do jovem. Há, nesse sentido, 

negligência quando os pais desprezam a religiosidade; no “Da Educação da Criança” 

encontramos claramente tal importância: “poderá parecer, com razão, que eu pronuncio 

oráculos e não conselhos.” (2010, 5C). 

Há que se alimentar a alma e também o corpo! Plutarco se preocupa com a 

alimentação infantil e admoesta para não se negligenciar este conselho: “Vou agora falar 

sobre a alimentação” (2010, 3B), e, na sequência, passa a defender a amamentação feita pelas 

mães.  

Importante observarmos que as advertências em relação à nutrição da criança e 

sua possível negligência será recepcionada por muitos no Renascimento, entre os quais Vives 

(1948), que deteremos atenção mais à frente. Nair Soares (2010), em estudo sobre a 

Collectanea moralis philosophiae, do renascentista Frei Luís de Granada, afirma que, sob a 

influência de Plutarco, ali também se chama a atenção para a alimentação das crianças; a 

recomendação incide, notadamente, sobre do aleitamento materno como procedimento 

favorecedor da relação afetiva entre mãe e filho (voltaremos a esse tema logo mais). 

A preocupação com a alimentação da mãe parturiente e nutriz também faz parte 

das preocupações de Plutarco, sendo abordada em outros momentos de seus escritos. Na 

“Vida de Licurgo” Plutarco relata que a boa dieta da mãe influenciará na constituição 

saudável do feto. Por outro lado, o aleitamento exercido pelas amas prejudica o vínculo entre 



68 

 

a criança e mãe, pois, julga Plutarco, cabe à mãe a obrigação de amamentar. No Tratado 

“Sobre o afeto aos filhos” Plutarco “descreve pormenorizadamente a forma como, durante a 

gravidez e o aleitamento, a natureza revela as suas marcas.” (SOARES, 2012, p. 25)76. O 

detalhamento sobre a alimentação das crianças é também expresso nas situações que a mãe 

não pode alimentar seu rebento como no caso de uma enfermidade, preocupação reveladora 

de que as obrigações da maternidade em relação ao aleitamento não são relativas: “em 

absoluto, que as próprias mães devem alimentar os filhos.” (PLUTARCO, 2010, 3D). 

Pinheiro (2010) traz o seguinte comentário sobre o dever da alimentação: 

 

: no contexto educacional, esta palavra traduz a alimentação ou a 

educação recebida no seio familiar durante os primeiros sete anos, ou seja, 

antes da formação escolar, estando dessa forma o seu sentido mais ligado à 

componente física. (p. 38). 

 

O tema da nutrição do recém-nascido é completado com um comentário bastante 

intrigante: “Deu dois seios às mulheres, para que, no caso de nascerem gêmeos, tivessem uma 

dupla fonte de alimento.” (3D). Poder-se-ia interpor com o argumento que as amas de leite 

também têm dois seios, mas Plutarco não relaciona as amas de leite nesta condição; a 

expressão que encontramos é γυναιξὶ (gunaixi), que tem a tradução de esposa, ou seja, aquela 

que tem o direito de ter filhos legítimos, é dela, portanto, a obrigação de nutriz. 

Segundo Soares (2012), a relevância da nutrição do recém-nascido revela, para 

além dos aspectos fisiológicos da mãe e da saúde física da criança, próprio da natureza para 

além dos cuidados com o corpo. Para Plutarco, a natureza dotou a mulher com anatomia 

propensa ao aleitamento e, concomitantemente, ao contato entre mãe e filho, estabelecendo, 

assim, o amor maternal, ou seja, a interação entre mãe e filho proporciona um elo de ligação 

amoroso que tem seus primeiros indícios no aleitamento materno; esse amor materno é um 

sentimento da natureza humana na visão plutarquiana, descartando-o como mero resultado de 

alguma norma social, pois mesmo com todo o sofrimento do parto, ao ver seu filho, a mãe o 

acolhe. O sentimento natural de amor desinteressado é algo da physis materna.  

 

Todavia, o natural amor aos filhos comove e impele a mãe: ainda quente, em 

pleno sofrimento e a tremer de dores, não descura o recém nascido nem o 

evita; volta-se, sim, para ele, sorri-lhe, pega-o e beija-o – não por estar a 

usufruir de um prazer ou de um benefício, mas, ao recebê-lo com dor e 

sofrimento, é com os paninhos dos cueiros que o aquece e acaricia, 

                                                           
76  “as correntes de sangue supérfluo, que mensalmente a mulher expele no decurso do ciclo menstrual, a 

natureza preparou-as para se transformarem em alimento (servido ao feto através do cordão umbilical e 

transformado em leite, depois do nascimento).” (SOARES, 2012, p. 25). 



69 

 

alternando assim o padecimento da noite com o do dia. (SOARES, 2009, p. 

24)  

 

No “Da Educação da Criança” o termo mais empregado para amor é o vocábulo 

philia77. Soares (2012) revela que “o termo amor reserva-o Plutarco às pessoas, ao passo que 

‘afecto’ tem uma aplicação geral” (p. 14). No original grego encontramos a seguinte 

expressão: “Ηδη δέ τινας ἐγὼ εἶδον πατέρας, οἷς τὸ λίαν φιλεῖν τοῦ μὴ φιλεῖν αἴτιον κατέστη” 

(Babbitt, 1927, 9B). Joaquim Pinheiro utilizou a palavra amor para traduzir φιλεῖν: “Já 

conheci alguns pais que dedicam aos filhos um amor muito forte que é a causa da falta de 

amor.” (PLUTARCO, 2010, 9A); enquanto Oliveira Silva (2015) preferiu traduzir por afeto: 

“Eu já vi alguns pais que atribuíram ao afeto demasiado a causa do não afeto.” (PLUTARCO, 

2010, 9A). Na tradução de Joaquim Pinheiro a palavra afeto não é utilizada em nenhum 

momento. 

É possível ainda mais uma nota sobre o amor dos pais pelos filhos. Em 4E 

encontramos uma dura advertência aos pais que negligenciam a educação integral dos filhos. 

O contraexemplo do amor paterno é denunciado pelo maior apreço ao dinheiro que aos filhos. 

Plutarco utiliza φιλαργυρίας – filargurias, palavra que tem a ideia de ganância, amor ao 

dinheiro. 

Os contextos dos cuidados com a nutrição da criança e do amor maternal natural 

estão inseridos numa dimensão maior, qual seja, a que diz respeito à natureza (φύσις - physis). 

A natureza e seus desígnios constituem um dos eixos empregado por Plutarco para discorrer 

sobre a negligência dos pais no “Da Educação da Criança”78. Segundo Brown (1983), physis é 

uma palavra que traz cinco significados:  

 

“1. physis denota fonte, começo, origem, descendência; [...] 2. denota 

condição, qualidade, ou estado. [...] Quando se coloca ao lado de ethos, 

“costume”, e “logos”, “razão” significa “natureza” (humana). [...] 3. Pode 

denotar a “criação”, o mundo da natureza, [...] como também os “gêneros” e 

“espécies” dentro da natureza. [...] 4. physis também é o poder criador 

eficaz, o “encanto” que causa o aparecimento das plantas e (e.g.) o 

                                                           
77  São quatros os vocábulos comumente utilizados para amor que encontramos na koine: ἀγάπη – agápē; φιλία 

- philía/filia; στοργή - storgē e ἔρως - érōs), geralmente traduzidas como: agapé, um amor incondicional, 

fraterno, na raiz da vida social comunitária; phileo, um amor com afeição, amizade, uma atração de pessoas 

entre si, estão estreitamente ligadas dentro e fora da família; stergo, um amor familiar, seria um amor mútuo 

entre pais e filhos, um amor de um povo pelo seu soberano; e erõs, um amor físico, sexual, entre o homem e 

a mulher, desejos sexuais. Existem outras palavras que podem ser traduzidas por amor, como: φιλαυτία - 

philautía: amor próprio; ξενία - xenía: hospitalidade; λυδός - lūdus/ludós, "jogo", amor lúdico e μανία - 

manía: transtorno mental. (BROWN, v. I, 1984, p. 193 a 203).  
78  O tratamento amplo da physis e seu contexto nos escritos plutarquianos não é nosso objetivo; não 

pretendemos também adentrar nas polêmicas entre Plutarco e os estoicos a respeito desse tema, para tanto 

sugerimos ver Gazolla (1999). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Hospitalidade


70 

 

crescimento dos cabelos. [...] 5. representa a ordem regular da natureza. [...] 

A natureza é auto-suficiente e forte em comparação com “tyché” destino, 

que é instável. A vida do homem é determinada pelas forças germinadas da 

natureza e das leis (Dem. 25,15). Esta ordem determina a finalidade natural 

da vida (Plut. Vit. Comparatio Demosthenis et Ciceronis). A natureza, o 

destino e a necessidade, portanto, controlam a existência da pessoa 

(Filodemo, De Pietate, 12)”. (BROWN, 1984, vol. III, p. 255-256). 

 

Soares e Rocha (2012), em seus comentários acerca do Tratado “Sobre o Afeto 

aos Filhos”, revelam que Plutarco “individualiza três configurações distintas da physis: a 

vegetal, a animal e a humana” (p. 17). Percebemos que tal configuração não é diferente da 

encontrada no “da Educação da Criança”:  

 

Pode constatar-se como o empenho é eficaz e que a aplicação e a fadiga são 

consequentes, observando vários exemplos: as gotas de água furam as 

rochas; o ferro e o bronze desgastam-se ao serem manuseados; as rodas dos 

carros logo que se curvam não podem, aconteça o que acontecer, tomar a 

direcção recta do início. (PLUTARCO, 2010, 2D) 
A terra é, por natureza, boa. Porém, sendo negligenciada, fica estéril, e 

quanto melhor é a sua natureza tanto mais empobrece por ficar abandonada, 

acabando por se tornar inculta. Mas uma terra que é dura e mais rude do que 

convém, sendo cultivada, produz, de imediato, frutos generosos. 

(PLUTARCO, 2010, 2D) 

Que natureza débil, pelo contrário, não adquire mais força com o exercício e 

os combates? Que cavalos bem domados não se tornam obedientes aos 

cavaleiros? E aqueles que permanecem indomáveis não acabarão por se 

tornar violentos e irascíveis? (PLUTARCO, 2010, 2F) 

Com efeito, Licurgo, o legislador dos Lacedemónios, tomando dois 

cachorros dos mesmos pais, criou-os de forma diferente; a um fê-lo guloso e 

voraz, ao outro tornou-o capaz de seguir uma pista e caçar. (PLUTARCO, 

2010, 3A) 

 

Os autores fazem uma rápida análise dessas três configurações. A physis vegetal é 

um “grau zero”, com total ausência do “logos”, sendo comparada a um cárcere, apesar de ser 

um princípio de movimento e ter certa autonomia. Já a physis animal é um nível 

intermediário, sendo comparada a uma âncora, é uma força dominadora, mas subjuga “o 

animal por meio de rédeas e de um freio”, permitindo-o a impulsos, imaginação, sentimentos 

e modo de agir. Tanto a physis vegetal quanto a animal são responsáveis por 

“comportamentos rotineiros e previsíveis”. O Beocio recorre a physis animal e acrescenta três 

argumentos: o casamento, a procriação e o afeto aos filhos. As uniões entre os animais são 

conforme a natureza. O acasalamento animal está submetido à natureza, ou seja, a um 

ordenamento natural em momento determinado do ciclo procriativo; diferente é o ser humano, 

que o pratica em qualquer momento. O acasalamento animal é direcionado a procriação da 

espécie; o ser humano pode ter relações sexuais conforme seu livre arbítrio e com finalidade 



71 

 

de prazer e não apenas de procriação. O último ponto defendido por Plutarco, o afeto dos 

filhos, é amplamente batido no “Sobre o Afeto aos Filhos” e foi pincelado no “Da Educação 

da Criança”. 

O afeto, por ser um sentimento natural, pode ser encontrado nos animais e nos 

humanos, mas é distinto em cada um. Nos animais aparece em nível básico, está voltado para 

as necessidades primárias e para a preservação da espécie. Enquanto no ser humano o faz um 

membro da sociedade, gerando laços afetivos de pertencimento a uma comunidade na medida 

em que, mesmo sem resvalar em aspectos legais, o amor fraternal é de livre vontade e sem 

preocupação de retorno, é uma fonte de constante cuidado com promessas incertas: “o afeto à 

prole é um dado universal, isto é, dádiva da natureza” (SOARES, 2010, p. 28-29).  

A natureza também está diretamente relacionada aos aspectos educacionais, e está 

expressa no “Da Educação da Criança” na tradicional tríade grega: natureza, razão e costume: 

“progressos da educação; a prática advém dos exercícios e a perfeição resulta de todas estas 

coisas.” (2B). 

Segundo Pinheiro (2010) os três elementos da tríade - physis, logos e ethos -, 

comumente presente nos escritos filosóficos antigos, visam responder a uma questão 

fundamental para a educação: o ser humano, por meio da instrução, pode compensar 

características inatas da sua natureza? Tais elementos estão presentes entre os sofistas, sendo 

igualmente tratados nos escritos platônicos (Ménon 70a, Fedro 269a, Protágoras 323a) e 

aristotélicos. Para Theobaldo, Plutarco, leitor assíduo de Platão e Aristóteles, também não 

despreza a relevância da tríade: 

 
Plutarco, em seu Sobre a educação das crianças, obra que inspirou muitos 

tratados renascentistas sobre educação (marcadamente Erasmo e 

Montaigne), aponta três fatores essenciais para uma boa educação: a 

natureza, os hábitos e a razão (estes mesmos elementos aparecem em 

Aristóteles na Ética a Nicômaco, Livro X, 9, 1179, 20 e na Política, Livro 6, 

13, 1332b, 40). (THEOBALDO, 2008, p. 79)79. 

 

Plutarco responde afirmativamente à clássica pergunta mencionada acima, 

assegurando que a conciliação e interdependência destes três elementos são fundamentais para 

se contrapor àquilo que é inato: “a natureza sem instrução é cega, tal como a instrução 

separada da natureza é insuficiente e o exercício separado de ambos não obtém resultado.” 

(PLUTARCO, 2010, 4B). A educação pode aperfeiçoar a natureza humana, imprimindo-lhe 

                                                           
79.  Nessa mesma linha de pensamento, influente até o Renascimento, fez Erasmo declarar que a educação é uma 

segunda natureza. 



72 

 

um novo padrão, argumento que é demonstrado na célebre metáfora da agricultura, na qual a 

terra, ao ser devidamente cultivada, pode resultar em bons frutos80. Nesse processo formativo 

o exercício, ἄσκησις – askesis, é primordial. Para Plutarco, assim, a educação pode 

aperfeiçoar as tendências naturais pela exercitação de bons hábitos modeladores do caráter. 

 
Tal como os agricultores põem esteios nas plantas, assim os mestres, que 

têm bons hábitos, enxertam nos jovens os princípios e os conselhos 

convenientes, para que brote neles um carácter recto. É possível, porém, 

condenar alguns dos pais de hoje que, antes de avaliar os que devem ensinar, 

por ignorância ou também por inexperiência, entregam os filhos a homens de 

má índole e pouco fiáveis. (2010, 4C) 

 

 

4 - As negligências no Contexto Educacional 

 

Como visto até aqui, o “Da Educação da Criança” explicita diferentes 

negligencias dos pais em relação aos seus filhos, mas, talvez, a negligência na escolha do 

pedagogo é a que parece ser mais relevante. Para falar da responsabilidade quanto ao ensino 

da criança e do jovem, o Beocio utiliza três vocábulos gregos diferentes: παιδαγωγοῖς - 

paidagogois, διδασκάλους - didaskolous e παιδευτῶν – paideuton. Não podemos confundir o 

papel do pedagogo e aquele destinado aos tutores, estes só eram escolhidos na morte do pai do 

menor, Soares (2011) traz exemplos de tutores-tios, como: Antígono da Macedonia, que criou 

Demétrio, Lívio Druso tutoriando Catão de Útica, Péricles e Árifon cuidaram de Alcebíades. 

Por sua vez, o pedagogo assume tarefas específicas na formação da criança: 

 

O paidagogós, sempre do sexo masculino, tinha a função de 

acompanhar a criança nas atividades fora do oikos, assim como educar 

a criança na arte da grammatistai/domínio da leitura até a idade de 

treze anos. A partir dessa idade, acreditamos que se iniciava o 

processo gradual de transferência de cuidados, atenção e supervisão 

para o paiderastes. (ESTEVES, AZEVEDO e FROHWEIN, 2016. p. 

49). 

 

O termo mais conhecido até nossos dias é o de pedagogo como sinônimo de 

professor, que tinha uma função singular no mundo grego e romano. Comumente era um 

escravo de moral íntegra, consciencioso e com habilidade intelectual. Contudo, nem sempre 

possuía talentos para lidas do ensino, ou seja, as funções de supervisionar as tarefas 

                                                           
80  “Discutiram igualmente se a personalidade de um indivíduo depende mais da hereditariedade (physis) ou do 

papel da instrução (paideia) e este debate manteve-se ao longo de toda a história da Antiguidade clássica (cf. 

Garland 1990: 127-133).” (FERREIRA, 2010, p. 64). 



73 

 

domésticas e escolares da criança. Quando não tinha essa habilidade, era, muitas vezes, feito 

de “saco de pancadas”, invertiam-se os papeis: ele, que deveria ser o repreensor, aplicando 

punições físicas, se tornava o que as recebia. O pedagogo, quando exercia sua função com 

maestria, não raro recebia o reconhecimento do seu aluno. Plutarco traz o exemplo de 

Alexandre, que ao seu primeiro pedagogo entregou uma elevada quantidade de incenso e 

mirra e ao segundo salvou-lhe a vida. Segundo Soares: “um pedagogo é uma figura tutelar, 

que inspira respeito, sendo, a sua principal função [pedagógica] ensinar o discípulo a evitar a 

má conduta.” (2011, p. 99). Um bom pedagogo ganhava confiança e reconhecimento social. 

As duas traduções do “Da Educação da Criança” em língua portuguesa que 

utilizamos – a de Joaquim Pinheiro (2010) e a de Maria Aparecida Oliveira Silva - 

transliteram o vocábulo grego παιδαγωγοῖς (paidagogois) por pedagogo como comumente 

ficou conhecido, não traduzindo por professor ou qualquer palavra sinônima. Quanto ao 

vocábulo grego διδασκάλους (didaskolous), a tradução ficou em mestre(s) e professor(es) 

respectivamente. Mas o vocábulo grego παιδευτῶν (paideuton), que aparece duas vezes no 

Tratado, em 4D e 4F, Oliveira Silva preferiu traduzir por preceptor enquanto Joaquim 

Pinheiro traduziu por mestre; esse último vocábulo encerra a ideia de um instrutor que usa o 

castigo como parte do ensino, aquele que admoesta seus pupilos81. 

A possibilidade do pedagogo ser um homem de caráter defeituoso não é 

recorrente apesar de alguns serem desmascarados e suas transgressões reveladas. Soares 

(2011) menciona sobre o festival em honra a Teseu: “Na véspera das festividades, até ao 

tempo de Plutarco, ainda era hábito sacrificar em memória desse paedagogo exemplar, um 

carneiro (Thes. 4)” (p. 97). Porém, Plutarco adverte quanto à escolha do pedagogo no sentido 

de não se configurar aí uma desastrosa negligência dos pais: “Quando as crianças atingirem a 

idade de serem entregues aos pedagogos, deve ter-se, nesse momento, muito cuidado na sua 

escolha” (2010, 4A); pois um bom escravo, por ser geralmente dispendioso, era empregado 

em tarefas que poderiam trazer retorno imediato ao seu dono, e aquele julgado inferior, era 

aplicado na educação da criança. 

A escolha do didaskolous (professor/mestre) também se tornou uma preocupação 

de Plutarco, que orienta aos pais que: “Procurem-se para os filhos mestres que tenham uma 

conduta de vida irrepreensível, uma moral acima de qualquer censura e que sejam os melhores 

pela sua experiência.” (4B), salienta-se aqui que o exemplo moral é vital para a formação do 

                                                           
81  Ver Moulton (1981, p. 298, 299). 



74 

 

caráter da criança. Professores que não levam uma vida virtuosa, que não têm bons hábitos 

não podem ensiná-los. Temos, assim, a defesa da imitação como componente educacional - os 

atos, bons ou não, são imitados - e os são particularmente pelos jovens. 

Os cuidados se estendem, então, ao ensino das matérias escolares e também à 

formação do caráter. Quanto ao primeiro, a negligência ocorre quando da despreocupação 

com a educação formal: “É necessário, pois, que a criança de condição livre não deixe de 

ouvir e de observar qualquer uma das disciplinas que integram a chamada cultura geral, mas 

deve aprendê-las de passagem, para passar a gostar delas (pois é impossível ser completo em 

tudo), e deve venerar a filosofia.” (7C. grifo nosso). A expressão que Plutarco usa é 

“ἐγκυκλίων παιδευμάτων” (egkýklion paideumatom), ou seja, uma escolaridade fundamental. 

Spinelli (2016) revela que em diferentes épocas e em diferentes pensadores a egkýklios ocupa 

diferentes conceitos e diferentes componentes curriculares, mas que a expressão sempre 

manteve algo em comum, a de representar um bloco de matérias para serem ensinadas e 

aprendidas, um caráter enciclopédico: um “conjunto das disciplinas com o qual se poderia ter 

acesso à posse de um saber amplo e diversificado”, “fechava um certo aprendizado” (p. 40). A 

expressão que Plutarco reserva para o rol dos conhecimentos escolares no “Da Educação da 

Criança” é o mesmo que utiliza na “Vida de Bion”: 

 
A Bíon, Plutarco apenas reservou o neutro plural paídeuma, a fim de indicar, 

num contexto de escolaridade (de instrução ou aprendizagem), o rol de 

disciplinas requeridas em vista da própria escolaridade, e, portanto, só 

indiretamente vincula o paídeuma ao egkyklíon paideumáton [...]. 

(SPINELLI, 2016, p. 39). 

 

O termo egkýklion paideía, ainda segundo Spinelli, também está associado a 

Quintiliano, contemporâneo de Plutarco. 

 

Quintiliano dá a entender que a denominação de egkýklion paideía era 

corriqueira e comum no contexto da escolaridade requerida pelos gregos de 

então; outra, que, sob o termo egkýklion paideía, Quintiliano faz explícita 

referência a um orbeorbe (território ou circunscrição) de disciplinas que o 

menino da elite patrícia (o puer), ao modo do paidós grego, deveria cumprir 

e se apropriar a título de estudos introdutórios preparatórios antes de 

qualquer outro estudo especializado. Quintiliano via em tais conhecimentos 

– isto é, no orbe das disciplinas que compunham a instrução básica dos 

gregos – a condição sine qua non para os que se dispusessem a fazer carreira 

em qualquer área de especialização, em geral, e na prática da eloquência em 

particular. (SPINELLI, 2016, p. 47, 48). 

 

Pinheiro (2010) fundamentando-se em Plínio, o velho, em Vitrúlio e em 

Quintiliano, demonstra que as disciplinas da orbis doctrina possivelmente eram arquitetura, 



75 

 

leitura, escrita, gramática, literatura, geometria, astronomia, música, lógica, filosofia e 

retórica. Já Plutarco não especifica nenhuma disciplina a ser ensinada para se ter uma 

educação ideal, salvo a filosofia, mas no ἐγκυκλίων παιδευμάτων (egkuklion paideumaton) é 

possível observar a importância de disciplinas como a educação física, a literatura82, 

exercícios militares, a retórica, o discurso, a música. Dizendo de outro modo, o ensino 

propedêutico está implicitamente relacionado na sua proposta, assim como nas Vidas 

Paralelas o ensino ético e político é também sua proposta para a educação.  

Como é recorrente nos escritos dos filósofos gregos, Plutarco concede à filosofia 

importância singular: “Da mesma forma também os que não conseguem ter sucesso com a 

filosofia perdem tempo com outras disciplinas que não têm qualquer valor. Por isso, é 

necessário que a filosofia encabece o restante desta formação.” (7D). Silva (2015) menciona 

que Plutarco faz uso da poesia e das fábulas uma vez que os jovens ainda não estão 

amadurecidos para o ensino, principalmente, o da filosofia; portanto, recorrer a elementos 

propedêuticos é importante, por exemplo, o recurso às fábulas de Esopo para mostrar a 

importância da educação e dos bons hábitos. Assim, os jovens, inicialmente, acessam 

conhecimentos importantes para a vida de forma prazerosa, e se evita, nessa medida, os maus 

tratos como instrumento de ensino. Negligenciar o prazer no processo educacional é abrir a 

chance para falhas e desinteresse nos estudos. 

O Queronenese demonstra nos seus escritos a defesa implacável da cultura grega. 

Mas, em alguns momentos do “Da Educação da Criança”, parece hesitar na defensa ou não de 

algum costume dessa cultura como, por exemplo, a pederastia (que trataremos a seguir), já em 

outros é enérgico em não conceder nessa prática e também o faz em relação ao costume de 

castigar as crianças. A violência contra a criança ocorria no contexto familiar e escolar, no 

público e no privado; segundo Ferreira (2010), os castigos corporais eram comuns no mundo 

grego e considerados instrumentos adequados para a instrução, havia até uma ordem crescente 

de “agentes educativos” responsáveis pela aplicação dos castigos: “[...] aponta como agentes 

educativos, por esta ordem, a ama, a mãe, o pedagogo e, em último lugar, o pai [...]” (p.78). 

Os castigos corporais no seio do lar eram entendidos como instrumentos que 

tendiam a proporcionar à criança o senso de obediência. A obediência era algo a se ter como 

base da educação: quando a criança desviava a atenção, as ameaças e as pancadas eram 

comuns e a vara do castigo usada com frequência. Enfim, a transigência não fazia parte da 

                                                           
82 “De igual forma, o instrumento da educação é o uso dos livros e, deste modo, sucede que observamos, por 

meio deles, o conhecimento desde a fonte.” (8B). 



76 

 

cultura do castigo corporal para as crianças. Plutarco traz exemplos claros de que não 

concorda com o castigo corporal, indo ao encontro ao que filósofos gregos ensinaram a 

respeito do assunto. “Digo, igualmente, que é necessário conduzirmos as crianças para os 

bons costumes por meio de conselhos e do diálogo e não – por Zeus! – com maus tratos e 

castigos.” (2010, 8E). 

A “Vida de Catão Censor” revela que ele mesmo assumiu a educação de seu filho 

para que o mesmo não fosse fisicamente castigado com puxões de orelhas e repreendido por 

palavras pelo seu mestre. Outro exemplo é a “Vida de Sertório”, que na sua visão os castigos 

corporais em nada deixam a criança virtuosa, classificando-os de vulgares. O Queronense 

demonstra que a violência entendida como necessária por parte dos educadores não traz 

benefício para o aprendizado da criança. 

Ferreira (2010) confirma que a violência83 às crianças raramente alcançava um 

resultado satisfatório, apesar de que no mundo grego a “aplicação de castigos corporais 

prevaleceu como método disciplinar e pedagógico”. (p. 81) Através do longo período 

helenístico e romano encontramos quem reconheça que a violência não deve ser um 

instrumento do ensino, como é o caso em Quintiliano e em Plutarco, contudo, tal prática 

nunca fora abandonada. Plutarco presenciou essas violências, inclusive as compara com 

aquelas sofridas pelos escravos: “Parece-me que estes métodos convêm mais aos escravos do 

que às crianças de condição livre.” (8F).  

Plutarco mostra que a violência nada oferece de benefício para a educação da 

criança. Negligenciar este conselho é colocar as crianças em prejuízos, pois ficam 

desanimadas e perturbadas, em razão dos ultrajes sofridos, se tornam desiludidas, sem forças 

para reagir. Ao contrário, a orientação consiste alternar entre elogios e críticas; no lugar do 

castigo, incentivos para fazer o que é o certo e aplicação de “castigos dignos”:  

 

É, assim, necessário que se alternem e diversifiquem as repreensões e os 

elogios, e, quando as crianças são insolentes, apliquem-se castigos dignos e 

transmita-se lhes, de novo, ânimo com elogios, e que imitem as amas que, 

quando as crianças choram, lhes oferecem novamente o seio para 

consolação. (PLUTARCO, 2010, 9A). 
 

                                                           
83  “Na análise desta matéria, tem-se observado que as crianças estavam muito expostas à violência, tal como 

acontecia em Roma e noutras culturas, porque conviviam de muito perto com os escravos, que eram com 

frequência sujeitos a maus tratos e tortura, e seguramente testemunhariam também conflitos domésticos e 

muitas outras formas de violência, não apenas física, mas também verbal e psicológica. Ou seja, os 

historiadores do mundo antigo não deixam de reflectir sobre as mesmas questões que interpelam os 

estudiosos das sociedades contemporâneas.” (FERREIRA, 2010, p. 82, 83). 



77 

 

Deve-se aproveitar a oportunidade de imprimir nas tenras mentes infantis 

princípios corretos, a ter domínio próprio, sem descuidar, contudo, da medida certa, pois 

incentivos constantes formam um caráter defeituoso como também ocorre com os excessos de 

elogios. 

No final do “Da Educação da Criança” encontramos a noção de erro como meio 

de negligência. A palavra grega harmatano (ἁμαρτάνω)84 – erro – é um vocábulo que desde a 

época de Homero tem o significado de “errar o alvo”. No mundo de língua grega harmatan 

carrega a ideia de fracassos humanos, transgressões contra a moralidade. Na linguagem 

jurídica o termo está relacionado com a ideia de ofensas deliberadas ou ofensa contra a ordem 

estabelecida, sem intenções de perversidade. A tradução em língua portuguesa de Oliveira 

Silva (2015) nos conduz ao ponto que nos é significativo: “É justo condenar alguns pais, os 

que mantêm seus próprios filhos com pedagogos e professores, que não são observadores de 

suas lições, nem ouvintes, erram mais que deveriam.” (9D). A razão do erro dos pais, sua 

negligência, reside no fato de não fazerem esses professores (παιδαγωγοῖς καὶ διδασκάλοις - 

paidagogois e didaskalois) prestarem contas do ensino ministrado. Esta omissão é um erro 

pedagógico drástico cometido pelos mestres, e, por outro lado, é mais ainda uma omissão e 

negligência dos pais que têm a obrigação de saber como transcorre o ensino e o aprendizado 

dos seus filhos, quais lições aprendidas, quais virtudes alcançadas e assim por diante. 

Nas considerações finais do Tratado o erro é tido como forte componente 

instrumental e pedagógico, é algo que a sociedade e os pais devem se ater e aprender evitar, a 

desatenção ao papel do erro como contraexemplo consiste em negligência dos pais. Plutarco 

afirma que os pais são um παράδειγμα – paradeigma, um exemplo, um modelo para os filhos. 

A mensagem do papel pedagógico do exemplo é nítida em todo o Tratado, sendo os erros 

repreendidos nos filhos reflexos dos próprios erros que os pais cometem. Há aí uma severa 

crítica aos pais: “que repreendem os erros dos filhos, erros em que eles também caíram, 

esquecem que se acusam a eles próprios por meio do nome dos filhos.” (14A). Plutarco utiliza 

a expressão ἀποτρέπωνται – apotrepontai, ou seja, afastar alguém de uma coisa, para dizer 

que homens que vivem mal a vida não têm o direito de criticar seus escravos, muito menos 

seus filhos:  

 

Aqueles que repreendem os erros dos filhos, erros em que eles também 

caíram, esquecem que se acusam a eles próprios por meio do nome dos 

filhos. Ou seja, os que levam uma vida sem regras não se sentem com 

                                                           
84 Ver Brown (1984, vol. III, p. 480-482). 



78 

 

confiança para repreender os escravos, e muito menos os próprios filhos. 

(PLUTARCO, 2010, 14A). 

 

Além disso, eles podem se tornar conselheiros de seus filhos e professores de 

crime, assim tornam-se cegos às suas faltas, ao seu temperamento perverso, e a virtude que 

deveria florescer morre num solo seco e árido. 

Ao relacionar vários temas que os pais devem atentar para a boa educação dos 

filhos, Plutarco se depara também com a pederastia. Essa é uma das questões mais polêmicas 

enfrentadas por Plutarco, pois parece não poder ser enquadrada num erro. A pederastia fazia 

parte da paideia grega. A hesitação de Plutarco consiste em distinguir se tal prática pode 

afetar a prudência e a decência das crianças, ou seja, trata-se de uma questão relacionada à 

formação do caráter. 

Apesar de tema bastante estudado, creio que a definição do termo pederastia é 

importante neste momento; adotamos a definição de Candido (2016): 

 
Enfim, tornou-se mais adequado usar a palavra pederastia, termo grego que 

advêm da junção de paides, que significa menino, associado a palavra 

erastés, que nos remete ao sentido de alguém responsável por cuidar, amar e 

educar um jovem kalós kai agathós. O termo erastés mantém a raiz eran 

relacionada ao ato de amar, e o sufixo tes atua como determinante do ser 

ativo, pois, na palavra paides, pais significa crianças independente do sexo, 

mas também nos remete a condição de ser escravo. Ambos – escravo e 

criança – dividem características comuns, como a incapacidade intelectual, 

excepcional susceptibilidade ao desejo, prazer e a dor (2016, p. 36, 37). 

 

No “Da educação da criança”, Plutarco expõe sua dúvida sobre se deve ou não 

trazer o assunto da pederastia à baila, como ele mesmo relata: “estou indeciso e dividido sobre 

o que vou dizer, inclinado ora para um lado ora para outro, como sobre os pratos de uma 

balança.” (11D), pois tinha acabado de expor sobre o falar demais e suas consequências. 

Ainda pergunta: “Acaso se deve permitir que pederastas convivam e habitem com as crianças 

ou, pelo contrário, convém impedi-los e afugentá-los da conversação com elas?” (11D). 

Buscando referências junto aos filósofos clássicos - Sócrates, Platão, Xenofonte e outros - 

finalmente, considera com hesitação: “eu temo ser a favor desta atitude.” (11E). Pinheiro 

(2008) faz a seguinte observação sobre esse ponto: 

 
O autor sente a dificuldade de conciliar a admiração por esses filósofos e as 

suas práticas com o facto de esse instrumento educativo ser reprovado na sua 

época. Talvez por isso, o autor deixe, no final desta parte, ao leitor liberdade 

para fazer os seus próprios julgamentos sobre esta matéria. (p. 62) 

 



79 

 

Os romanos foram absorvidos pela cultura grega, mas a pederastia não foi acatada 

por eles, pois chocava a sua moral. Para os latinos, as relações sexuais revelavam a sua 

masculinidade. O cidadão romano tinha o dever de ser ativo, não implicando com quem era a 

relação, a característica de ser viril85 que importava. No Império Romano não se admitia uma 

relação pederástica, foram legisladas normas que proibiam esse costume grego, inclusive com 

castigo; mas se aceitava a relação entre o senhor e o seu escravo desde que o seu senhor fosse 

o ativo. O escravo era doutrinado inclusive para este ato, o pueri delicati86, as relações sexuais 

eram da vontade e do poder masculino: “o homem romano constrói para seu próprio uso um 

mundo de delícias que ornamenta o espaço do banquete e que tem a marca do helenismo.” 

(Puccini-Delbey, 2010, p. 121). A peculiaridade de ser ativo na relação era também o 

fundamento da pederastia grega. Jesus (2010) traz o seguinte comentário:  

 

A pederastia era aceite entre os Gregos, desde que um homem adulto e livre 

não assumisse o papel de passivo na relação sexual, já que ser passivo era 

próprio dos jovens em formação, e não um estilo de vida assumido e 

contínuo. (JESUS, 2010, p. 120). 

 

Soares (2011) demonstra que a posição moral de Plutarco sobre a pederastia é 

dúbia: “não são nítidas ou pouco veladas, quando se trata de abusos sexuais.” (p. 33), e que tal 

prática apresenta algo em comum entre a beleza e boa figura da criança ou jovem originando 

a paixão de um adulto (p. 34). A autora revela duas ideias importantes quanto à aceitação ou 

não de Plutarco no que diz respeito à pederastia. A primeira é que o Beocio até admite aceitar 

essa prática, especialmente ao referir-se aos espartanos87: “quando as relações assentam num 

profundo respeito (αἰδῶ δὲ πολλήν), no apreço pela honra (φιλοτιμίαν) e na busca da 

excelência (ζῆλον ἀρετῆς, Ages. 20. 9)” (p. 33). Enquanto a segunda ideia pende para a 

rejeição quando a prática acontece com violência, “apenas surge abertamente censurada pelo 

nosso autor, quando revestida de contornos de violência (caso dos abusos referidos nas 

“Vidas” de Demétrio e Címon, como vimos anteriormente).” (p. 104). Os abusos, todavia, 

podiam ser denunciados, talvez seja nesse contexto que Plutarco se questionava. Candido 

(2016) esclarece algo interessante sobre essa paideia: 

 

                                                           
85  Ver Zildene de Souza: “O cidadão romano era o uir, e seu corpo jamais poderia ser penetrado, assim ele 

manteria o poder e o status de guerreiro viril.” (2016, p. 39). 
86  Ver Leão (2006). 
87 “J. A. K. Thomson se refere a um pecado dório, praticado por uma exígua minoria em Atenas; [...] La 

pederastia es própria de regiones dórias como Esparta, Creta Élide y cidades jônias como Eretia, Clacide y 

Atenas.” (GALÁN, 1997, p. 65). 



80 

 

Em sociedades como Esparta e Creta, cuja prática faz parte da formação do 

indivíduo, o jovem, após aceitar os presentes, era levado pelo erastés para a 

khora com quem ficava envolvido pelo prazo de dois meses. O ato ratifica o 

ritual de iniciação na qual o jovem fica afastado da comunidade à qual 

pertence, visando à aquisição de conhecimentos necessários à comunidade. 

Após esse período de afastamento, o jovem retornava para efetuar o seu 

processo de reintegração junto a ásty ou o centro político da pólis, o 

andreion/casa dos homens, na qual, diante dos demais jovens, recebia, em 

processo ritual, parte da indumentária militar como a panoplia, um bezerro e 

uma taça, presentes estabelecidos pelo nomon cretense. O animal era 

sacrificado a Zeus, cujas carnes eram assadas em banquete em celebração ao 

seu retorno e reintegração à comunidade, e, nesse momento, o jovem tornava 

público o que ocorreu no relacionamento com o seu erastés. A narrativa se 

fazia necessária para saber se, após a captura e conquista do jovem, o erastés 

fez uso da força e/ou da violência para estabelecer a aproximação e realizar 

as intimidades, fato que permite a ação de vingança do jovem ao atingir a 

idade adulta. (CANDIDO, 2016, p. 40). 

 

Candido (2016) traz, ainda, um ponto importante da pederastia que Plutarco 

parece referendar no “Da Educação da Criança”, especificamente quando trata da questão 

entre a pederastia e a ascensão política e social: “Quando, contrariamente, penso em Sócrates, 

Platão e Xenofonte, Ésquines e Cebes – todo um coro de pessoas que aprovaram o amor entre 

homens e guiaram os jovens para a educação, para a actividade pública e para atitudes 

virtuosas [...]” (11E)88.  

É possível afirmar que o Polímata tem uma incerteza real quanto à pederastia, pois 

em outros momentos são apresentados pontos conflitantes sobre essa prática. Quatro tratados 

trazem uma nova e importante ideia sobre o tema89, especialmente no Tratado “Diálogo sobre 

o Amor”, no qual se discute as vantagens e as desvantagens da pederastia e do casamento. 

Jesus (2010) traz um resume de como Plutarco aborda a questão do amor, preferindo o amor 

conjugal: “Relembre-se que reside na apresentação de exemplos de amor conjugal e não 

pederástico uma das razões pelas quais Plutarco prefere Menandro aos autores da comédia 

                                                           
88 “A Grécia deixa transparecer sua qualificação de sociedade falocêntrica cujo intercurso anal ou intercrural 

entre o erasté e o passivo erômenos fazia parte do ritual da escarificação ou infibulação, em que o ritual de 

passagem determinava a marca da masculinidade do jovem erômenos no processo de aquisição de sua 

cidadania, delineando o jogo de futuras alianças políticas e determinando o espaço de inserção social.” 

(CANDIDO, 2016, p. 38). 
89  São eles: “Diálogo sobre o amor”, “Preceitos Matrimoniais”, “Consolação à Esposa” e “Da Coragem das 

Mulheres”. “O tema – que a um leitor menos precavido pode não parecer óbvio, sobretudo se optarmos por 

traduzir directamente o título por Erótico – versa sobretudo sobre o amor conjugal (heterossexual, portanto), 

em oposição ao amor pederástico, este último no seguimento de uma longa tradição literária, poética e 

filosófica. Tratando destes assuntos um pouco por toda a sua obra, é sobretudo nos Preceitos Matrimoniais e 

na Consolação à Esposa – escrita por ocasião da morte de uma filha sua – que o tema é mais directamente 

abordado. Mas podemos ainda referir o breve livro dos Relatos de Amor [...] e esse outro intitulado Da 

Coragem das Mulheres, no fundo um conjunto de lendas locais que pretendem demonstrar a concretização 

prática da posição do filósofo e do moralista perante o amor.” (JESUS, 2010, p. 10). 



81 

 

antiga (cf. Moralia 712C).” (2010, p. 12). E ainda no mesmo comentário encontramos o relato 

do diálogo entre Antémion e Písias, onde o problema é “a vontade de Ismenodora, mulher 

madura já viúva, em desposar Bácon, ainda um rapaz”. Antémion defende o amor conjugal e 

Písias defende o amor pederástico, passa-se toda uma discussão ao fim da qual Plutarco irá 

fazer a defesa do amor, exaltando o Eros dos poetas, legisladores e filósofos. Por fim, 

encontra-se Zeuxipo, que se levanta contra o amor heterossexual, seguida da intervenção de 

Plutarco em defesa do amor conjugal de maneira mais filosófica, demonstrando que a relação 

entre homem e mulher, Eros e Afrodite, constitui o mais autêntico exemplo de união; 

argumento que faz Písias se render às evidências do amor do casal. Jesus (2010) considera 

que o tratado “Diálogo sobre o Amor” revela três pontos importantes: a comparação entre o 

amor pederástico e o amor heterossexual, o encómio de Eros e a apologia ao amor conjugal. 

Plutarco demonstra que os prazeres sexuais desempenham uma função sagrada, tutelada por 

Eros e Afrodite90. Encerramos esse tema com Jesus: 

 

Fruto talvez da evolução que sofrera a condição feminina, sobretudo no 

período helenístico e romano, o Diálogo sobre o Amor faz-se eco de um 

tempo em que o casamento por amor, não sendo ainda regra, também já não 

é uma excepção ocasional. Dito de outro modo, há que refazer toda a lógica 

do amor platónico à imagem de novos protagonistas, um homem e uma 

mulher, quebrando a ligação de exclusividade que Eros manteve, durante 

séculos, com a pederastia, enquanto exercício de aprendizagem e 

amadurecimento. Não sendo ainda possível falar de igualdade de sexos no 

casamento que Plutarco preconiza, a mulher desempenha, nesse contexto, 

um papel cada vez mais importante e decisivo. (2010, p. 17, 18). 

 

 

5. As negligências e suas consequências 

 

Plutarco mostra qual a consequência da negligência dos pais quando não 

cumprem seus papeis de educadores: o arrependimento. Em dois momentos do “Da educação 

da Criança” há referências a pais arrependidos: no 5A e 10F. Trata-se de dois cenários 

distintos para Plutarco apontar a negligência em ações ou em omissões. A primeira passagem, 

em 5A, começa de forma irônica: “que acontece com estes pais maravilhosos” para poder 

exortá-los. Logo em seguida lança mão da sua autoridade de sacerdote, e em tom de Vate: “eu 

posso explicar”. A argumentação gira em torno da cena de um jovem que, ao receber o 

                                                           
90  Ver recepção de Plutarco no Humanismo português em Castro Soares (2003). 



82 

 

registro de cidadão91, escolhe errado, em lugar de uma vida disciplinada e temperante, busca 

os prazeres. Quando isto acontece Plutarco relata que os pais se arrependem de ter 

negligenciado a educação de seus filhos, percebem que seus planos falharam. 

A segunda passagem diz respeito ao poder do discurso, cujo mote é: “a palavra é a 

sombra da ação”. Plutarco pede calma aos jovens e apresenta três advertências: “conter a 

língua, estar acima da ira e dominar os punhos.” (2010, 10B). Lembra a infelicidade de muitos 

por não poderem retirar o que disseram. Nas passagens são utilizados dois termos gregos92 

para arrependimento: μεταμέλονται - metamelontai, em 5A e μετενόησε – metenonse, em 

10F. Os exegetas do período neotestamentário têm se debruçado no entendimento destes 

termos, pois eles foram importantes para a doutrina cristã; foram escritos numa koine comum 

a esses dois mundos: o mundo neotestamentário e o mundo de Plutarco. 

Geralmente tem-se traduzido por arrependimento ambos os termos. Dando-se uma 

ideia de remorso, mas o verbo metamélomai tem o sentido de tristeza, desespero, 

arrependimento, enquanto metanoéo é mais significativo, pois traz a ideia de mudança da 

mentalidade. Plutarco utiliza o verbo metamélomai para os jovens que trocam a vida 

temperante por uma vida de prazeres; mas ao não conseguirem sucesso no empreendimento, 

nos prazeres, arrependem-se. Ao tratar com aqueles que falam demais, tagarelaram, o verbo 

metanoéo é empregado, esses devem arrepender-se, não um arrependimento de remorso pelas 

consequências, e sim, antes, uma mudança de mentalidade, em não mais cometer tal conduta.  

Dentre as muitas negligencias presentes no Tratado está aquela que se refere às 

crianças livres pobres. Ignorar esse fato demonstraria uma falsa preocupação com a educação. 

Assim, Plutarco traz uma ideia inovadora para a educação quando questiona se o pobre “livre” 

deveria ter obrigação para com a educação da criança. Seria negligência dos pais pobres não 

oferecer educação para seus filhos? Pinheiro faz um comentário sobre o assunto: “Em 8E, o 

autor do tratado diz que por causa da tyche as crianças que nasceram em famílias sem 

                                                           
91  No Império Romano a cidadania era inerente ao nascimento. Ver Paul Veyne (2009). “O abandono desses 

dois adereços conotados com a infância e a substituição por uma nova veste (toga virilis), toda 

branca, assinalam o ritual de passagem à juventude. Segundo a tradição grega, a passagem de uma 

etapa à outra assinalava-se inscrevendo o nome do menino no treino militar obrigatório, a ephebia, 

momento a partir do qual ele passa a ser um ephebos. Como observa Rawson (2003: 142) a 

propósito do costume romano, não havia uma data fixa para se proceder a essa passagem, que se 

daria, geralmente, entre os 13 e os 18 anos. Os pais eram livres de escolher o momento mais 

oportuno e de assinalá-lo de acordo com as suas posses. Também a passagem da juventude à idade 

adulta se caracteriza pela mesma variação quanto à identificação de uma idade exacta para tal se 

dar” (SOARES, 2011, p. 19, 20). 
92  É provável que Plutarco está aqui se referindo ao que foi dito no “Sobre a ira”, pois ele utiliza os mesmos 

vocábulos gregos, sendo duas vezes o verbo metanoéo e apenas uma vezes o verbo metamélomai. 



83 

 

recursos não podem tirar proveito dos seus conselhos; apesar disso, devem os pais fazer tudo 

o que está ao seu alcance para lhes proporcionar a melhor educação possível.” (2010, p. 23)93. 

A týchê (τύχη)94 tem diferentes significados, inclusive nos escritos de Plutarco 

“cujo sentido varia enormemente”95, podendo significar a divindade grega “Sorte” bem como 

as coincidências da vida. Parece que Plutarco está referindo týchê como eventos acidentais, e 

não a divindade Sorte; assim, considerar que a criança seria uma consequência da sorte ou do 

azar não parece ser o intuito do Polímata. A pobreza como fruto do acaso96, um possível 

contingente, não pode ser encarada como determinante para abster a criança de uma 

formação. 

Ser ou não afortunado parece não ser o problema para Plutarco no “Da educação 

da Criança”. O problema é se a criança desafortunada deve ser privada de educação e, 

consequentemente, da virtude. O ponto relevante não diz respeito ao tema da fortuna, da týchê 

em si, mas se a educação é apenas um privilégio dos afortunados: “Porventura concordas que 

se dê formação apenas aos ricos? Não é difícil responder a isso. Eu preferiria que esta 

educação aproveitasse realmente a todas as crianças de forma indiferente; contudo, alguns, 

que trabalham no campo, por falta de recursos não podem tirar proveito dos meus conselhos.” 

(PLUTARCO, 2010, 8E), o que nos permite inferir que a educação é algo que não deveria 

depender da condição social. Plutarco desafia os pais pobres ao esforço de educar seus filhos.  

Junto às negligências aqui registradas outras tantas poderiam ser enumeradas. 

Poderíamos analisar a formação do caráter, pois a Arete97 é consequência da educação; a 

omissão na correção das faltas da criança bem como na do jovem implicam em consequências 

muito desastrosas, principalmente ao jovem já que as da criança podem ser sanáveis; a 

aplicação de excessivos trabalhos às crianças, impondo carga demasiada estafante retira o 

ânimo para os estudos, seria como se a criança estivesse afogando, (βαπτίζεται - baptizetai, 

                                                           
93  A resposta à questão está em outro tratado. Soares (2012) comenta que no “Sobre o afeto dos filhos” Plutarco 

opina sobre a condição da criança pobre. Para o Beocio manter a criança pobre na mesma condição não é 

uma decisão acertada pois “arrastaria essas crianças para uma vida aviltante”, para a condição de servidão. 
94  “O termo τύχη foi vertido para fortuna em Latim, que significava tanto boa como má sorte. Atualmente, 

‘fortuna’ tem uma acepção quase exclusivamente positiva, razão pela qual prefiro a versão ‘acaso’.” 

(LOPES, 2018, p. 21). 
95  Ver Contador (2016). 
96  Em Plutarco 5D, ao comparar as duas traduções em língua português, podemos encontrar o seguinte quadro: 

“[...] sem dúvida que a riqueza é preciosa, mas é um bem fruto do acaso” (tradução de Joaquim Pinheiro, 

2010) e “A riqueza é valiosa, mas é uma aquisição da sorte [...]”. (tradução de Oliveira Silva, 2015). A 

palavra para “acaso” e “sorte” respectivamente é τύχης. 
97  No Tratado “Da virtude Moral” Plutarco discorre como a aretê deve subordinar a irracionalidade à 

racionalidade, partes integrantes da psichê (alma humana); questão que também é explorada, mas sob outras 

perspectivas, nos seguintes tratados: “Da virtude e do vício” e “Como distinguir o bajulador do amigo”. 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tu%2Fxhs&la=greek&can=tu%2Fxhs0&prior=a)lla/


84 

 

como se emergisse constantemente nas águas); o cuidado com o corpo98; a importância do 

casamento para os jovens libertinos; a preocupação dos pais com questões não importantes em 

detrimento da educação da criança; a participação na vida política; o amor dos pais aos filhos 

sem colocar limites a estes; o amor ao ganho injusto; enfim, tantos outros aspectos que 

poderiam ser abordados. 

Essas negligências foram recepcionadas no Renascimento de maneira muito 

intensa. Da nossa parte, no próximo capítulo tomamos a proposta educacional de Juan Luis 

Vives exclusivamente nos aspectos centrados na educação pueril: “Os autores em que se 

exercitar deve ser aqueles que alinham com a língua e os costumes e que ensinam não 

somente o bem saber, mas ao bem viver, destes são Cicero, Sêneca, as obras de Plutarco, que 

têm sido traduzidas por vários, alguns diálogos de Platão [...]” (VIVES, 1948b, p. 326). 

Juan Luis Vives gozou de enorme prestígio quer no mundo católico, quer no 

mundo reformista. Segundo Mariano (2017) o jesuíta André Schott considerou Vives entre os 

três humanistas principais da Res Publica Litterarum, sendo os outros dois Budé e Erasmo. 

Dos humanistas mais lidos do século XVI encontra-se Erasmo e imediatamente está Vives.  

Nas obras de Vives, mesmo numa leitura rasa é possível vislumbrar a influência 

marcante do “Da educação da criança”. Assim como Plutarco, Vives julga ser atribuição dos 

pais e dos professores a responsabilidade pela educação da criança. No seu “Formação da 

mulher cristã”, também como Plutarco, aborda a nutrição da criança. Para Vives o preceptor 

deve ser tratado como a um pai, uma clara evidencia do pedagogo, tarefa a ser atribuída aos 

sábios e prudentes, cujos conhecimentos e moralidade são aprovados por todos. Enfim, Vives, 

sem deixar de ser original, imprimirá nova roupagem à proposta educacional plutarquiana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
98  Plutarco dedica os cuidados do corpo no Tratado “De sanitate tuenda”. Ver Pinheiro (2018). 



85 

 

CAPÍTULO 3 

 

A virtude se agiganta com as adversidades. 

(VIVES, 1948a, p. 1183) 

 

Talvez esteja aqui, no terceiro capítulo, o maior desafio desta dissertação na 

medida em que buscamos entender a recepção das ideias de Plutarco na posteridade, 

especialmente no Renascimento, que fez do mergulho na tradição grego latina parte 

constitutiva da sua própria filosofia. 

Em Erasmo a recepção de Plutarco está consagrada já que explicita especialmente 

no De Pueris (2008), no qual até mesmo o vocábulo grego “ameleia”, traduzido por 

negligência (que, como vimos, está consolidada nas versões do “Da Educação da Criança” em 

língua portuguesa tanto em Joaquim Pinheiro como em Maria Aparecida de Oliveira Silva) se 

faz presente. 

E de modo similar, o mesmo ocorre em Rodrigo Sanchez de Arévalo99 com seu 

tratado “Manera de criar a los hijos, niños y jovenes, de 1453, ou em Antonio de Nebrija, 

quando escreve “De liberis educandis”, em 1509. 

Encontramos também em Juan Luis Vives significativo ponto de convergência 

quanto à recepção de Plutarco entre os renascentistas. Vives é considerado um dos grandes 

defensores de uma pedagogia que impressiona os humanistas e que remete claramente às 

obras de Plutarco naquilo que nos interessa: a interface entre filosofia e educação e dela para a 

derivação da formação moral. Vives declara:  

 

Os autores em que se exercitara deveram ser aqueles que alinham com a 

língua e os costumes e que ensinam não somente o bem saber, mas ao bem 

viver, destes são Cicero, Sêneca, as obras de Plutarco, que têm sido 

traduzidas por vários, alguns diálogos de Platão [...] (1948b, p. 326) 

 

Contudo, não podemos menosprezar a existência de uma tensão em nossa 

proposta: por um lado, entre a ideia de educação e sua expressão nas negligências reclamadas 

no “Da Educação da Criança” e, por outro, a recepção das negligências plutarquianas no 

Renascimento. Em outras palavras, são dois pontos que podem ser considerados 

distintamente, mas que, entendemos, também se complementam. Um apoio nessa direção é 

inferido a partir dos estudos coordenados por Ferreira Leão reunidos no Projeto “Plutarco e 

                                                           
99  Ver Arévalo, (1999) Estúdio y notas de Lorenzo Velazquez e Traducción de Pedro Arias.  



86 

 

os Fundamentos da Identidade Europeia100”, no qual diversas pesquisas procuram demonstrar 

a relevância de Plutarco na formação do pensamento europeu. Muitos desses estudos se 

concentram no Renascimento, corroborando a recepção do “Da Educação da Criança” como, 

por exemplo, o trabalho de Nair Soares (2011) sobre Plutarco em Portugal, que pode ser 

tomado como referência da “fortuna crítica da documentação101” plutarquiana; outro trabalho 

que vai ao encontro da relevância dessa intersecção é o de Josué Villa Prieto (2013).  

Este capítulo procura examinar quatro pontos: o contexto histórico de Vives 

acompanhado de uma rápida biografia intelectual, o Renascimento Espanhol de Vives, a ideia 

de criança e a recepção do “Da Educação da Criança” em Vives, tomando como base a noção 

de negligência plutarquiana. Para nosso objetivo tomamos por base a edição das Obras 

Completas (Tomos I e II), publicada em 1948, com tradução, comentários e notas de Lorenzo 

Riber.  

 

1. Breve contexto histórico de Juan Luis Vives 

 

1.1 Vida e Obras de Vives102 

 

Juan Luis Vives nasceu em Valência no dia 06 de março 1492, proveniente de 

família nobre e judia, filho de Luís Vives Aureliola e Blanca, ou Blanquina, March Almenara, 

num tempo em que ocorria o desterro dos judeus e muçulmanos, tornando-se o principal 

humanista espanhol. Segundo Hortiguella Amillo (2014) seu avô paterno, Abrafim 

Abenfacam se converteu ao cristianismo ainda no século XIV mas continuou judaizante. 

Muitos estudiosos defendem que esses fatos iriam marcar profundamente o trabalho de Vives.  

Em 1507, com 15 anos de idade Vives ingressou na Universidade de Valência, 

onde permaneceu por 2 anos. Ali experimentou um conflito entre a escola tradicional e sua 

formação inicial no humanismo italiano, pois teve como professor particular, Nicolas Bérault, 

                                                           
100  Este projeto está disponível em <https://www.uc.pt/cech/projetos/plutarco>. Encontramos inúmeras obras 

produzidas a partir deste Projeto vinculado ao Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade 

de Coimbra e financiado pela Fundação para a Ciência e a Tecnologia de Portugal. Utilizamos muitas delas 

para apoiar nossos argumentos, das quais citamos: Da Educação da Criança, Plutarco e as Artes – pintura, 

cinema e artes decorativas; Caminhos de Plutarco na Europa; Ética e Paideia em Plutarco; Sobre o afecto 

aos filhos; Como distinguir um adulador de um amigo. 
101 É possível referendar algumas obras sobre a recepção de Plutarco no Renascimento: Sanchez (2011) Ferreira, 

Rodrigues e Rodrigues (2010); Soares (2010); Ferreira e Leão (2002); Ferreira (2002); Soares e Teixeira 

(2017); Ferreira, Soares e Marmoto (2011); Tanga (2015). 
102  Ver Prieto, 2013; Camillo, 1976; Monsegu, 1961; Martin, 1929; Noreña 1970; Watson 1922. 



87 

 

um defensor do humanismo italiano. Valência103 era um porto marítimo e recebia naquele 

momento uma influência muito grande do Renascimento italiano. 

Noreña (1970) relata que em 1509, com 17 anos, com a peste assolando a 

população de Valencia que vitimou sua mãe no ano anterior, em 1508, seu pai, preocupado 

principalmente com os andamentos do processo inquisitório e a integridade física do filho, 

envia-o para Paris, ingressando assim na Universidade de Sorbone. Ali se sobressai nos 

estudos de Teologia e Filosofia. Nunca mais retorna a Espanha. Esta sua condição de 

peregrino será determinante, marcando sua personalidade e seu estilo literário. 

 
Viveu em vários países aceitando o imperativo da mobilidade como parte da 

sua vida, à semelhança de outros humanistas seus conterrâneos. Conheceu a 

incompreensão, a censura dos teólogos, a prisão, o desconforto material, as 

dificuldades de uma saúde débil e, apesar de ávido de serenidade e concórdia 

(conhece-se bem a sua divisa “sine querela”, Satellitium animi, máxima 

155), não deixou de defender as suas ideias, no que concerne à educação e à 

cultura, à política e à religião, por exemplo, com lucidez e rigor. 

(MARIANO, 2017, p. 203)  

 

Vives, em 1518, escreve sua primeira obra filosófica De initiis, Sectis et Laudibus 

Philosophiae. Em 1519 passa a residir em Lovaina, sendo nomeado professor de humanidades 

na Universidade de Lovaina.  

Em Lovaina escreve Adversus pseudodialecticus - Pseudodialecticos, uma crítica 

aos professores da Sorbonne, denunciando a decadência em que o “nominalismo” escolástico 

lançara a ciência das universidades europeias. Segundo Perez (2008) é aplaudido por Erasmo 

e Moore, pois analisa a necessidade de purificar a língua latina, eliminar os barbarismos 

lógicos e procura estabelecer currículos académicos mais clássicos e adequados à realidade do 

que aqueles que eram habitualmente seguidos. Irá combater o método escolástico da 

disputatio, comum naquele momento; para ele este método deixava em segundo plano a busca 

pela verdade e fazia com que ideias errôneas fossem propagadas, num desejo primeiro de 

obter fama por meio da vitória. No Pseudodialecticos, aceita o pensamento original de 

Aristóteles, mas condena os rumos que a Escolástica deu a esse pensador no decorrer da Idade 

Média. Em resumo, Vives se opõe ao superficialismo e às distorções do pensamento 

aristotélico pelos dialéticos medievais. 

                                                           
103  “Todo induce a pensar que Valencia era entonces una de las urbes más opulentas y cosmopolitas de todo el 

Mediterráneo: una ciudad dinámica, culta, receptiva, y tempranamente atraída por el incipiente espíritu del 

Renacimiento que se había gestado en Italia.” (GARCIA, 2008. P. 22). 



88 

 

Segundo Monsegú (1970) em 1522, a pedido de Erasmo, produziu um comentário 

da De civitale de S. Agostinho fazendo um elogio a Inglaterra e ao seu rei na dedicação dos 

seus comentários pois Vives julgava que a Inglaterra de Henrique VIII poderia vir a 

representar uma pátria para o humanismo. 

Com a ajuda de Thomas Moore, foi chamado para a corte inglesa como leitor da 

Rainha Catarina de Aragão, esposa de Henrique VIII, e preceptor da sua filha Maria, Princesa 

de Galles. Pelo fato de ter dedicado sua obra a Henrique III e de ter defendido Thomas Moore, 

foi convidado para reger uma cadeira de línguas clássicas e jurisprudência no colégio Corpus 

Christi, de Oxford. Em 1523 escreve De institutione feminae christianae dedicando esta obra 

a Rainha. Sua obra De ratione studii puerilis o torna conhecido como um educador. Fica entre 

a Inglaterra e Bruges de 1523 a 1528, numa dessas viagens, em maio de 1524, casa-se com 

Margarida Valldaura. Segundo Girón (2008), a Universidade de Alcalá de Henares, com a 

morte de Antonio Nebrija, oferece a Vives uma cátedra, mas com medo de que a Inquisição 

pudesse fazer dele outro mártir, não aceitou a proposta.  

Ainda segundo Girón (2008), Vives contrai matrimônio em 1524 e neste ano 

recebe maus presságios, sobretudo quando lhe chega notícia que seu pai foi condenado e 

queimado na fogueira. Sua mãe, que havia morrido em 1508, teve seu túmulo violado pela 

Inquisição e seus restos mortais queimados publicamente, fora acusada de que, em vida, havia 

judaizado por influência da família. 

 
Estes documentos, publicados sob o título de Procesos Inquisitoriales contra 

la familia judía de Luis Vives (Madrid, Investigaciones Científicas) prova, 

para além da sombra de qualquer dúvida, os seguintes fatos: primeiro, Juan 

Luis Vives era judeu por ambas as linhagens, paterna quanto pelas linhas 

maternas. Seu pai era Luis Vives Valeriola, sua mãe Blanquina March y 

Almenara. Juan Luis tinha um irmão, Jaime, e três irmãs, Beatriz, que 

juntou-se a ele em Bruges em 1531, Leonor e Ana, cujo marido também foi 

mais tarde perseguido pela Inquisição. Em segundo lugar, a mãe de Juan 

Luis, Blanquina, tornou-se cristã em 1491, um ano antes do decreto de 

expulsão. Ela morreu na praga de 1509 em uma pequena vila ao sul de 

Valência. Em terceiro lugar, Luis Vives, o pai de Juan Luis, era 

provavelmente o filho de Judeu convertidos, mas com a idade de dezesseis 

anos já tinha alguns problemas com a Inquisição Valenciana. Um segundo 

processo e muito mais longo (1522-1524) terminou em uma sentença fatal: 

Luis Vives foi "entregue ao secular braço ", uma expressão sombria, o que 

significa que ele foi queimado na estaca. Em quarto lugar, em 1525 as irmãs 

de Juan Luis recuperaram em um processo legal a propriedade de seu pai 

previamente confiscada pela Inquisição. Quinto, em 1528, vinte anos após a 

morte da mãe de Vives, um novo processo foi aberto para esclarecer seu 

comportamento após a conversão. Testemunhas testemunharam que ela tinha 

visitado a sinagoga como um cristão; consequentemente, seus restos mortais 

foram removidos do cemitério cristão e publicamente queimado. As irmãs de 



89 

 

Vives foram para sempre privadas de qualquer direito de herança à 

propriedade paterna e materna. Três anos depois, Beatriz, a única que nunca 

se casou, juntou-se ao irmão Juan Luis em Bruges. A correspondência 

privada de Vives revela a tristeza, a confusão e o desespero que esses fatos 

brutais causaram em sua alma. (NOREÑA, 1970. p. 19-20, tradução nossa) 

 

Segundo Fornet (2008), em 1526, em Bruges, escreve De subventione pauperum,  

que teve grande repercussão em seu tempo. A Utopia de More sugere que o governo reserve 

uma pensão aos pobres para que os mesmos não viessem a praticar crimes, mas Vives 

demonstra uma nova visão, que pode ser conjecturada como o embrião das ações sociais que 

os governos irão praticar nos tempos contemporâneos: “Outra contribuição para a reforma 

social foi o tratado Vives sobre assistência aos pobres, escrito em um momento em que a 

responsabilidade pelo bem-estar público era uma das principais preocupações nas cidades dos 

Países Baixos” (Kristeller, 1986, p. 79 - tradução nossa).  

Segundo Mallaina (1872), em 1531 Vives escreve talvez sua mais famosa obra, 

aquela que o consagra um grande educador - De Disciplinis (sendo sete livros de Corruptis 

Artibus, cinco de Tradendis Disciplinis e oito de Artibus, vinte livros ou capítulos) - e dedica 

a D. João III de Portugal, obra que teria inspirado ao monarca a criação da Universidade de 

Coimbra. Rodrigues (1981) traz um comentário da importância que Vives teve para com o 

ensino de Portugal. 

 
D. João III, frustradas as tentativas da sua reestruturação, em Lisboa, e 

levado pelo conselho de Luís Vives, decidiu transferi-la104 para Coimbra, 

onde deu início a uma obra de total remodelação, renovando quase por 

completo o corpo docente (convidando professores estrangeiros e mandando 

formar outros lá fora), e transformando radicalmente o sistema pedagógico e 

os planos de estudo das diversas Faculdades. (RODRIGUES, 1981, p. 157)  

 

Vives falece em 6 de maio de 1540, quando preparava uma apologia geral do 

cristianismo. Foi enterrado na Igreja de São Donaciano105. Segundo Fernandez y Bullón, o 

trabalho de Vives teve importância vital para a filosofia. 

 

O trabalho frutífero de Luis Vives para a restauração filosófica é 

compreendido por dois pontos: o primeiro foi apontar as causas que levaram 

os estudos filosóficos ao infeliz estado de prostração em que estavam no 

final da Idade Média; o segundo, para indicar os novos métodos que devem 

ser seguidos para impulsionar a especulação científica no caminho do 

progresso. (FERNANDEZ y BULLÓN, 1905, p. 68 - tradução nossa) 

                                                           
104  Em 1537 D. João III transfere de Lisboa para Coimbra a Universidade onde concentrou as faculdades de 

Teologia, Cânones, Leis e Medicina.  
105  As obras de Vives encontram-se num quadro anexo ao final da dissertação. 



90 

 

 

1.2 O Renascimento espanhol de Vives 

 

O tópico que segue apresenta um breve cenário do Renascimento, sendo este o 

contexto histórico de Juan Luis Vives. Comumente temos visto a demarcação do 

Renascimento entre os séculos XIV a XVI, iniciado na Itália com atividades intelectuais, 

artísticas, políticas, culturais e sociais que se difundem para o resto da Europa.  

Para a compreensão da proposta educacional de Juan Luis Vives precisamos ter no 

horizonte o “homem renascentista” do qual Vives tornou-se um propagador. E. Garin nos 

ajudam nesse sentido: “[...] muitas figuras excepcionais iam aparecendo numa sociedade que 

se construía, se transformava e se relatava a si própria. A um momento estático – continua 

Heller – sucedera um momento dinâmico. O homem novo, o homem moderno, era um 

homem que se ia fazendo, construindo, e que estava consciente disto. Era, precisamente, ‘o 

homem do Renascimento’”. (1991, p. 12). 

O Renascimento encontra na educação e nos campos das artes e da ciência seu 

ponto de apoio. O termo “humanista”, referência para o pensador do período, se aplicava tanto 

aqueles que se dedicavam ao ensino das disciplinas clássicas como também aos seus 

estudantes. O studia humanitatis consistia no ciclo de estudos que incluía gramática, retórica, 

poesia, história e filosofia moral, e foi considerado um movimento intelectual, filológico e 

cultural. O humanismo renascentista buscava uma formação integral do homem, cujo 

fundamento estava nas fontes clássicas gregas e romanas organizadas conforme o studia 

humanitatis.  

 

No século XV, o termo studia humanitatis assumiu um significado 

mais preciso e técnico e aparece em documentos escolares e 

universitários, bem como em esquemas de classificação para 

bibliotecas. A definição de humanitatis studia compreendeu cinco 

temas: gramática, retórica, poética, história e filosofia moral. Em 

outras palavras, na linguagem do Renascimento um humanista era um 

representante profissional dessas disciplinas, e devemos tentar 

entender o humanismo renascentista principalmente em termos dos 

ideais profissionais, interesses intelectuais e produções literárias dos 

humanistas. É verdade que muitos humanistas renascentistas 

acariciaram o ideal de uma pessoa universalmente educada, e o 

humanista Vives destina ao humanista uma enciclopédia de erudição 

mais que princípios escolásticos. (KRISTELLER, 2016, p. 125 – tradução 

nossa) 

 



91 

 

 

Cabe ainda registrar a crítica de que os humanistas foram repetidores passivos dos 

antigos. Se contrapondo a essa linha, temos historiadores como E. Garin (1994) e P. Rossi 

(2001). Com Rossi: “[...] em seus escritos esteve presente uma polêmica constante não só 

contra a “barbárie” da Escolástica medieval, mas também contra os perigos da repetição e do 

Classicismo.” (p. 26). E mais enfaticamente ainda com Garin: 

 

O encontro com o passado, a presença do passado, deixa de ser a confusão 

de uma verdade impessoal em que a minha mente e a de outro perdem a sua 

identidade, e converte-se num diálogo onde cada um participa a título 

pessoal, com a linguagem que mais simplesmente traduza a sua 

idiossincrasia. Por isso, o filósofo quer ler Platão no original e não lhe basta 

estudar a sua língua, mas procura compreender todos os aspectos do seu 

ambiente, da sua vida, do seu mundo. [...]. Se for verdade que toda literatura 

humanista, de Petrarca a Erasmo e outros, consiste em colóquios, quer se 

trate de diálogos ou de intercâmbios epistolares, também é verdade que tais 

colóquios tentam sê-lo entre homens e não entre máscaras. (1994, p. 174, 

175) 

 

Não se pode olvidar que o período do Renascimento é marcado por 

transformações significativas para a humanidade. Podemos resumi-las em quatro 

transformações: 1. No campo político: a formação dos Estados Modernos; 2. No campo 

socioeconômico: a descoberta do Novo Mundo, o fortalecimento das atividades urbanas e 

comerciais; 3. No campo Religioso: a Reforma Protestante e a Contra-Reforma; e 4. No 

campo Cultural: a acentuada valorização da cultura clássica greco-romana e a invenção da 

imprensa. 

A formação dos Estados Modernos106 conflitou com o feudo quando: 

 

“[...] o subproduto rural deixou de ser extraído na forma de trabalho ou prestações 

em espécies, e se tornou renda em dinheiro: enquanto a propriedade agrária 

aristocrática impedia um mercado livre na terra e a mobilidade efetiva do elemento 

humano – em outras palavras, enquanto o trabalho não foi separado de suas 

condições sociais de existência para se transformar em “força de trabalho” -, as 

relações de produção rurais permaneciam feudais” (ANDERSON, 2004, p. 17) 

 

Novas configurações passaram a fazer parte da vida civil, entre as muitas, o 

mercantilismo, o próprio sistema tributário e do funcionalismo. Com o advento das 

                                                           
106 Anteriormente era denominado como Estados Nacionais, mas tem sido atualmente acunhado como Estados 

Modernos ou até mesmo como Estados Absolutistas como Perry Anderson retrata. Hespanha define este 

momento histórico como: “O advento do Estado, separado da sociedade civil e pairando sobre ela como um 

elemento racionalizador e um árbitro imparcial dos conflitos particulares de interesses, aparecia – e não 

apenas para aortodoxia hegeliana – como um momento marcante da história humana, como um estádio 

decisivo da modernização social.” (HESPANHA, Antonio Manuel, 1987, p. 19). 



92 

 

revoluções burguesas e a emergência do Estado capitalista ocorrem alterações no domínio da 

nobreza feudal, trazendo um novo modelo de sociedade, a sociedade moderna. 

Segundo Rossi (2001) a descoberta do Novo Mundo trouxera questionamentos 

expressivos para o campo do conhecimento, pois muitos navegadores passaram a ver e a 

noticiar coisas jamais vistas antes, mudando completamente seu modo de pensar. Estes 

descobrimentos contribuíram para o questionamento do crédito às autoridades estabelecidas, 

entre elas as posições dos pais da Igreja sobre determinados assuntos. 

Rossi descreve uma série de perguntas que passaram a ser pontos de meditação 

pelos humanistas e escolásticos, religiosos e antirreligiosos, católicos e protestantes, enfim 

por todos: 

 
Como conciliar a narração bíblica com a presença de homens num lugar tão 

distante do centro da religião hebraica e cristã? Os silvícolas americanos são 

descendentes de povos outrora civilizados e mais tarde decaídos na barbárie? 

Ou há várias origens para os diversos povos e os seres humanos apareceram 

simultaneamente nas várias regiões da Terra? Como se justifica a filiação 

direta de todos os homens a partir de Adão? O dilúvio universal atingiu todas 

as regiões da Terra? Ou, ao contrário, o dilúvio foi só um cataclismo local? 

E, neste caso, a história narrada pela Bíblia não se reduz apenas à história de 

um povo particular? Não se limita portanto, à narração de uma crônica local? 

Como se explica a existência de uma natureza diferente daquela que nos é 

familiar? Como entraram na Arca de Noé os animais do Novo Mundo, e 

como saíram dela? Por que nenhum exemplar desses animais sobrevive no 

Velho Mundo? Ou devemos pensar que Deus, após os seis dias da criação, 

continuou a criar aquele mundo novo? Sobretudo: como chegaram ao 

Mundo Novo os homens do Velho Mundo? (2001, 27) 

 

Muitas foram as maneiras de encarar esse novo, mas a maioria dos comentários se 

fundamentava no ponto de partida que os ocidentais eram superiores a todas essas 

descobertas, inclusive superior àquela gente até então desconhecida. Exemplificando: a 

hipóteses da origem desses novos povos ser fruto da matéria em decomposição e não de Adão 

e Eva foi tomada como resposta às indagações sobre o Novo Mundo. 

Vives não faz grandes menções sobre tais descobertas, apenas as aprecia e as 

entende como um novo despertar para novas fronteiras do conhecimento, mas sempre firma 

seu comentário com base no pensamento da Igreja. Ao iniciar sua obra De Las Disciplinas, 

faz comentários sobre as expedições portuguesas107. 

                                                           
107  “Mostráronnos las sendas del cielo y del piélago hasta entonces no oídos y que ni siquiera tenían nombre en 

el habla humana y nos revelaron la existencia de pueblos y naciones fabulosas de maravillosa vida y barbarie, 

dotadas de aquellas riquezas alucinantes que miramos con ojos tan apasionados. Con estos prodigiosos 

descubrimientos abrióse al linaje humano todo su mundo. No hay persona tan ignorante de la realidad que 

piense que las peregrinaciones de los héroes míticos que la forma pregonera encumbró hasta el cielo, tengan 



93 

 

No campo religioso principalmente as crises político-culturais que culminaram em 

profundas críticas à Igreja Católica e evoluiram para a Reforma Protestante108e as 95 teses 

pregadas na porta da Cadetral de Witemberg por Lutero trouxeram um novo quadro em meio 

as já tão conflituosas ocorrências de mudanças. A religiosidade tem um novo rumo, a Igreja 

não era mais a única a ditar regras e a impor limites. Apareceram novas ordens religiosas para 

que reis e príncipes pudessem adotar.  

A ética determinada pela Igreja sofria abalos, e outra, favorável a uma concepção 

de ser humano criativo e livre, começava a se configurar, contrastando o teocentrismo 

medieval com o novo antropocentrismo. O homem passa a ocupar o centro da cena e dos 

interesses, se tornando a medida de todas as coisas. 

A Contra-Reforma lançou mãos dos concílios, um dos mais importantes, o 

concilio de Trento, trouxe significativas deliberações que ultrapassaram a esfera religiosa e 

adentraram no campo social, político e cultural, entre elas a Inquisição109 e a Indulgência110: 

“A Inquisição Espanhola e a Congregação de Índices foram firmemente estabelecidas e os 

decretos do Conselho de Trent foram totalmente impostos e implementados. Simpatizantes 

protestantes foram presos e executados, incluindo mais de um sábio notável”. 

(KRISTELLER, 2016, p. 81 – tradução nossa).  

Obviamente, tal conjuntura alargada das esferas social e político para as demais 

haveria de mudar comportamentos, hábitos e influenciar o modo de viver. No campo cultural 

a invenção da imprensa por Gutenberg, além de dinamizar a produção de livros, tornando-os 

acessíveis para muitos, ampliou a divulgação das ideias humanistas. Outro ponto importante 

do ponto de vista cultural foi a criação das universidades, escolas e academias, são desse 

                                                                                                                                                                                     
posible parangón con estas portuguesas recientes, ya por la envergadura de los viajes, ya por la selvatiquez de 

los caminos, ya por la revelación de maravillas inauditas, que tan vivo contraste ofrecieron con las nuestras 

por las apariencias, por la conducta, por las costumbres.” (VIVES, 1948b, p. 338). 
108  “La reforma de la vida religiosa sólo podía ser resultado de un retorno a las fuentes mismas del cristianismo, 

o sea, no a los teólogos y a la teología greco-oriental, sino a la palabra de Cristo revelada en la Biblia. En 

efecto, la palabra de Cristo se dirige no a los doctos, sino a todos los hombres en cuanto tales, y lo que quiere 

renovar no es la doctrina, sino la vida. Una renovación religiosa, para ser tal, tenía que arraigar de nuevo, 

directamente, en el anuncio bíblico, liberándolo de las superestructuras tradicionales y restaurándolo en su 

forma genuina y en su potencia original.” (ABBAGNANO e VISALBERGHI, 1992, p.  170). 
109  Segundo D’Aubígné (n/d), a resistência que o indivíduo opusesse a uma ordenança e, especialmente, a um 

decreto do líder religioso era como desafio lançado contra Deus. A Inquisição se tornou a polícia oficial da 

Igreja. Ela tratava qualquer divergência do sistema eclesiástico como o pior dos crimes, para os quais a prisão 

ou a morte neste mundo e a perdição no mundo vindouro eram justas punições. 
110  Exemplo de indulgência: A Igreja Romana da época costumava dizer que algumas pessoas possuíam mais 

méritos do que tinham necessidade para serem salvas. Por isso, o "mérito extra" dessas pessoas poderia ser 

transferido - especialmente através de pagamento - para pessoas cuja salvação era duvidosa. 



94 

 

período as universidades de Alcalá, Henares, Lovaina, como a própria Universidade de 

Valencia, criada poucos anos antes de Vives começar ali seus estudos.  

Segundo Kristeller (1986), muitos humanistas eram tutores ou mestres de 

profissão, assim, era natural que se dedicassem aos temas educacionais. Os tratados sobre 

educação formaram um gênero especial entre os humanistas, importantíssimo para a teoria 

educacional bem como para a prática pedagógica, endereçados aos jovens estudantes, aos 

mestres e aos pais. Muitos dos fundamentos desses tratados fora atribuída a Plutarco, quando 

de sua tradução por Guarino de Verona, em 1410. 

Outro fator influente no campo cultural111 foi a descoberta dos manuscritos 

antigos. Rossi (2001) detalha que os escritos descobertos pelos humanistas tiveram impacto 

decisivos sobre o desenvolvimento do saber científico e filosófico: “Aquelas obras antigas; 

sobre as quais os humanistas aplicavam a sua refinada filologia, contém – para os seus olhos - 

não só conhecimento, mas são ao mesmo tempo diretamente úteis para a ciência e para a sua 

práxis.” (ROSSI, 2001, p. 26)  

É nessa perspectiva que Vives, no De Tradentis disciplinis (1531) traz um novo 

modo de prática educativa. 

 

No tratado De tradendis disciplinis (1531) convida os estudiosos 

europeus a prestar séria atenção aos problemas relativos às máquinas, 

à tecelagem, à agricultura e à navegação. Superando o seu menosprezo 

tradicional, o homem de letras deve visitar as oficinas e as fazendas, 

fazer perguntas aos artesãos e procurar tomar conhecimento dos 

detalhes do seu trabalho. Por isso, no livro De causis corruptarum 

artium (1531), escreve que a ciência da natureza não é monopólio dos 

filósofos e dos dialéticos. De fato, a ciência é conhecida melhor pelos 

mecânicos do que por eles, pois os mecânicos jamais construíram para 

si entidades imaginárias como as formas e as heceidades (a última 

realidade do ser). (ROSSI, 2001, p. 66-67) 

 

Finalizo comentando resumidamente o Renascimento Espanhol de Vives. 

Resumidamente em razão de que Vives deixou a Espanha aos 17 anos e nunca mais retornou 

a sua terra natal. Vives torna-se um peregrino em terras estranhas. Segundo Martin (1929): 

                                                           
111  “O intercâmbio de livros e de pessoas foi então, como agora, um fator importante para a comunicação 

cultural, e naquela época o humanismo italiano ofereceu muito do que era ignorado ou desprezado nos outros 

países. No século XVI, o humanismo tornou-se menos dependente da Itália e se enraizou em outros países. 

Alguns sábios, como Erasmo, Moro, Vives e Budé, eram iguais ou superiores aos seus contemporâneos 

italianos e muitas vezes resistiam a prestar o devido tributo aos seus antecessores italianos; mas, embora 

certamente deviam às suas tradições indígenas o mesmo que seus talentos pessoais, no entanto, do nosso 

ponto de vista, não devemos negar que eles eram continuadores e produtores das tradições do humanismo 

italiano, e que seu trabalho, por mais novo e original, não teria sido possível sem o de seus antecessores 

italianos”. (KRISTELLER, 1986, p. 33-34). 



95 

 

“Los azares de la vida le obligaron a permanecer casi siempre alejado de su patria; pero 

cuando la menciona es para dirigirla frases que revelan mantenía constantemente viva su 

memoria.” (p. 13). 

Segundo Calero e Ramos (2014), existe uma ideia de que Erasmo goza de maior 

prestígio que Vives na Espanha ao que esclarece: “Pero esa diferencia no se corresponde con 

la realidad, porque, de hecho, Erasmo y Vives fueron dos personalidades muy parecidas, 

aunque no iguales” (p. 429).  

Juan Luis Vives gozou de enorme prestígio, quer no mundo católico, quer no 

mundo reformista. Para Monsegú (1961), o século XVI foi o grande século espanhol, pois 

foram muitos mestres112 espanhóis que derramaram pela Europa, através de seus escritos e do 

magistério, uma renovação humanística. Monsegú cita as Universidades de Salamanca y 

Alcalá, Coimbra y Valencia como centros fecundados em nomes ilustres e termina dizendo: 

“como procediendo de ella y vivendo em médio de Europa, el más famoso valenciano, Juan 

Luis Vives” (1961, p. 32). 

Segundo Delumeau (1984), “A historiografia recente demonstrou que o 

Renascimento foi também a descoberta da criança, da família, no sentido estrito da palavra, 

do casamento e da esposa.” (p. 23). Mesmo assim, não parecia fácil aos contemporâneos 

retratar a infância. Vives não se embaraça nessa dificuldade, ele nos traz reflexões 

especificamente dedicada aos alunos.  

O próximo tópico tem por objetivo apresentar uma noção de criança no 

Renascimento e em Juan Luis Vives. 

 

2. Concepção de Infância no Renascimento e em Vives 

 

No contexto do Renascimento é primordial o estudo e o entendimento da noção de 

criança. Na literatura crítica sobre o tema, temos o pioneiro trabalho de Ariès (1986), apesar 

das críticas de que sua pesquisa se restrinja a um enfoque sociológico. Outra pesquisa bastante 

significativa nesta seara é de Lloyd de Mause (1970), mas que também recebe críticas por 

propor um enfoque psicossocial. Podemos também mencionar Colin Heywood (2017) e Neil 

Postman (1999) e não podemos esquecer o trabalho de Walter Kohan (2005) e outros113. É 

possível inferir que apesar das críticas a Ariés, são dele as referências para apoiar estas 

                                                           
112  Ver Kristeller, 1986, p. 93. 
113  Como o de Kuhlmann (1998). 



96 

 

pesquisas, conforme Kohan declara “[...] Ariès, que se tornou referência obrigatória para 

acólitos e profanos.” (2005, p. 63). 

Segundo Ariès (1986), no período medieval não havia um sentimento e 

consciência da infância. Nessa mesma direção para Heywwod (2017), a compreensão dos 

anos da infância é um fenômeno relativamente recente114: “Durante a Idade Média não se 

tinha notícia de camponeses ou artesãos registrando suas histórias de vida, e mesmo os relatos 

dos nobres de nascimento ou dos devotos não costumavam demonstrar muito interesse pelos 

primeiros anos de vida.” (2017, p. 12, tradução nossa). Ainda destaca que autores medievais 

quase invariavelmente preferiram escrever sobre a idade adulta, e particularmente a idade 

adulta masculina, em vez da infância e adolescência. A busca por um conceito de infância é 

uma preocupação da modernidade, especialmente quando impôs o princípio da dignidade da 

pessoa humana. Segundo Delumeau (1984): “No século XIII ainda as esculturas e as 

miniaturas representavam a criança, de um modo geral, como um adulto em ponto pequeno: 

prova de que se não reconhecia à primeira idade da vida humana uma originalidade própria.” 

(1984b, p. 61).  

Ariès (1986) afirma que quando as crianças conseguiam sobreviver, em algum 

lugar entre a idade de cinco a sete anos, elas eram lançadas na "grande comunidade de 

homens.” A civilização medieval não reconhecia um período de transição entre a infância e a 

idade adulta. Indícios não faltam nesse sentido. Segundo Heywood (2017) em diferentes 

línguas medievais o vocábulo “criança” era o mesmo aplicado a um escravo ou servo. Ariès 

demonstra que até por volta do século XII, a arte medieval desconhecia a infância ou não 

tentava representá-la. É difícil crer que essa ausência possa ser creditada à incompetência ou à 

falta de habilidade, antes, é mais provável que não houvesse lugar para a infância nesse 

mundo. Kohan (2005) expõe que as crianças eram vestidas como adultos assim que deixavam 

as “faixas” e não se tinha decência na frente delas, inclusive a respeito de assuntos sexuais115.  

 
As crianças, tal como as compreendemos atualmente, eram mantidas pouco 

tempo no âmbito da família. Tão logo o pequeno pudesse abastecer-se 

fisicamente, habitava o mesmo mundo que os adultos, confundindo-se com 

eles. Nesse mundo adulto, aqueles que hoje chamamos crianças eram 

                                                           
114  Mause (1970) relata que a história da infância é uma história nociva, penosa. 
115  “A censura de Quintiliano aos adultos que deixam de manter esses segredos longe dos jovens oferece uma 

ilustração perfeita de uma atitude que Norbert Elias, sem seu notável livro The Civiling Process diz ser uma 

característica de nossa cultura civilizada: submeter a pulsão sexual a controles rigorosos....” (POSTMAN, 

1999, p. 23). Ainda expõe: “Realmente, na Idade Média era bastante comum os adultos tomarem liberdades 

com os órgãos sexuais das crianças. Para a mentalidade medieval tais práticas eram apenas brincadeiras 

maliciosas.” (p. 31). 



97 

 

educados sem que existissem instituições especiais para eles. Tampouco 

existia, nessa época, a adolescência ou a juventude: os pequenos passavam 

diretamente de bebês a homens (ou mulheres) jovens. Não havia, naqueles 

tempos, nenhuma idéia ou percepção particular ou específica de natureza da 

infância diferente da adultez. (KOHAN, 2005, p. 64) 

 

Hunt (1970) destaca que as crianças medievais eram consideradas seres inferiores 

bem como indesejadas e perturbadoras da vida dos adultos. Apesar de todo esse cenário 

negativista da criança na Idade Média, ela ganha alguma proteção116, especialmente com os 

juristas117 e os teólogos118. A partir do século XII em diante, a Igreja Católica “sob a 

influência de Santo Agostinho, forçou suas autoridades a tentar reconciliar duas concepções 

contraditórias: a criança como o modelo de inocência e a criança como uma criatura 

pecaminosa que precisa de purificação pelo batismo.” (HEYWOOD, 2017, p. 37). 

A ideia que percorre todo o medievo e adentra na Renascença de que a criança 

mantinha uma corrupção pueril em seu ser, com base nos escritos de Santo Agostinho119, não 

terá guarita nas obras de Vives. O Valenciano expõe uma exigência empírica, “O 

desconhecido passa pelo conhecido, e para o julgamento da mente passa pelas funções dos 

sentidos. (Vives, 1948b, p. 439). Para Bernardo e Toledo (2007) temos aqui a defesa do 

método indutivo de Vives. Riber assim nos esclarece. 

 

E ele é o antecessor de Rousseau em sua demanda pelo estudo da 

Natureza como o melhor livro didático, e recomenda a contemplação 

silenciosa da Natureza como o corretivo para combates metafísicos e 

                                                           
116   “[...] el Libro de los Fueros de Castiella, una de las fuentes más importantes para el estudio del ámbito 

jurídico del siglo XIII y útil referencia para el estudio Historia de la Familia, donde se dedican tres títulos a 

cuestiones relacionadas con el embarazo y otros tres a las relaciones familiares del retoño (en particular, con 

su madre). Atendiendo a sus disposiciones, todo niño menor de siete años que, habiendo sufrido algún 

agravio y, por tanto, obligado a acudir al consiguiente proceso judicial, deberá ser representado por la madre 

o el ama de cría.” (ORTEGA SANCHEZ, 2011, p. 95-96)  
117  Os Códigos de lei medievais fizeram muitas concessões quanto às crianças. A ordenança do Aethelstan 

declarou que os ladrões menores de idade de 15 não devem ser mortos, a menos que eles tentassem se 

defender ou fugir. “Por um lado, fixaram nos sete anos a idade a partir da qual se deviam julgar e punir os 

delitos infantis, definindo assim o princípio da imunidade judicial da criança. Por outro, consideraram a 

existência de várias atenuantes a serem tidos em conta na redução das penas a aplicar aos jovens com menos 

de catorze anos, fazendo nessa idade o patamar etário a partir do qual se atingia uma plena responsabilidade 

criminal.” (RODRIGUES OLIVEIRA, 2007, p. 38) 
118  “De facto, mesmo para alguns teólogos, a criança não deveria ser responsabilizada por actos praticados antes 

dos cinco anos, só devendo ser confessada e admitida à comunhão depois dos seus cincos sentidos corporais 

se encontrarem devidamente espiritualizados pelo conhecimento do significado simbólico dos cinco 

elementos associados à eucaristia, ou seja, a carne e o sangue de Cristo que se consubstanciavam no pão, no 

vinho e na água manipulados durante a missa.” (RODRIGUES OLIVEIRA, 2007, p. 31). 
119  “Quem me lembrará dos pecados da minha infância – porque ninguém é livre do pecado diante de ti, nem o 

recém-nascido, que tem apenas um dia de vida sobre a terra? Quem mos lembrará? Alguma criancinha 

minúscula, na qual vejo o que não lembro de mim? Em que pecava, então? Talvez por que cobiçava os seios 

chorando?” (SANTO AGOSTINHO, 2017, Livro I, capítulo VII). 



98 

 

dialéticos. Os sentidos são nossos primeiros professores. A observação 

da natureza é uma escola para nós. (1948a, p. 199)120 

 

Rodrigues Oliveira (2007) afirma que a partir da Baixa Idade Média “[...] as 

fontes documentais começam a permitir a revelação da existência de um vocabulário 

consciente e atento às realidades do crescimento infantil, distinguindo e considerando 

diferentes níveis etários na infância e na puberdade.” (p. 32). Contudo, o Autor também nos 

apresenta um estudo dos termos utilizados para se referir à criança no Léxico sobre a Infância 

e a Adolescência nos livros de Milagres Medievais Portugueses121, no qual percebemos que 

não havia uma definição clara para as idades. 

A Idade Média, como sabemos, foi marcada pela dureza do campo, os 

descendentes copiavam a cultura dos ascendentes, um mundo da oralidade, no qual a 

perspectiva e o conceito de educação letrada era para poucos e com duras regras122. Não é sem 

razão que Ariès (1986) declara que a “criança não chegava a sair de uma espécie de 

anonimato” (p.10). Segundo Postman (1999) a criança da Idade Média era invisível porque 

vivia na mesma esfera social dos adultos, pois, tinha acesso à quase todos os comportamentos 

comuns à cultura. É neste ambiente da Idade Média que encontramos uma quase inexistência 

da figura da criança, em contraste com o que se dará já no início da modernidade123.  

Esse cenário muda quando “a criança deixou de ser misturada aos adultos e de 

aprender a vida diretamente, passando a viver uma espécie de quarentena na escola.” 

(Kuhlman, 1998, p. 19). É com a entrada da criança na escola que as mudanças de paradigma 

começam a acontecer, reconhecendo, assim, que a criança tinha uma natureza singular. Para 

Kohan (2005) a mudança é visível a partir do século XVII124, quando surgem instituições 

voltadas especialmente para a criança, a escola, isolando-a do mundo do adulto. 

                                                           
120  “Y es el antecesor de Rousseau en su demanda del estudio de la Naturaleza como el mejor libro didáctico, y 

recomienda la silenciosa contemplación de la Naturaleza como el correctivo para los combates metafísicos y 

dialécticos. Los sentidos son nuestros primeros maestros. La observación de la Naturaleza es una escuela 

para nosotros [...]” (1948a, p. 199). 
121  Ver anexo ao final da dissertação. 
122  “Se um menino da Idade Média ia à escola, começava aos dez anos de idade, provavelmente mais tarde. 

Vivia sozinho em alojamentos na cidade, longe da família. Considerava normal encontrar adultos de todas as 

idades na sua turma e não se julgava diferente deles.” (POSTMAN, 1999, p. 29). 
123  A Modernidade é, antes de tudo, uma ruptura em relação à Idade Média; uma ruptura vertical, já que implica 

transformações radicais em todos os campos, da economia à política, da cultura à mentalidade, ao estilo de 

vida; é também uma ruptura permanente, já que age de maneira constante por muitos séculos; consciente 

também, como manifestam as oposições às práxis medievais de economistas, políticos, intelectuais etc. 

(CAMBI, 1999, p. 38-39). 
124  Em Rousseau através da obra Emílio encontramos que a natureza quer que as crianças sejam crianças antes 

de serem homens: “Rousseau propõe-se no Emilio à descoberta da condição essencial da criança – como ser 

em si, como conceito e como categoria analítica.” (BOTO, 2002, p. 44). 



99 

 

A perspectiva sobre o entendimento da infância recebe novo impulso, segundo 

Neil Postman (1999), com a invenção da impressa, a qual se torna marco para a divulgação da 

nova elaboração da noção de criança moderna e, notadamente, para os procedimentos 

educacionais no interior das escolas. Com a tipografia a todo o vapor, os livros instituem um 

novo modo de organização da escola e da vida da criança em seu interior. A escola se torna o 

centro desse novo modo de viver da criança, e assim, pouco a pouco, um novo pensamento 

passa a imperar. Agora as crianças e jovens tinham que estudar para entrar no mundo do 

adulto, precisavam aprender a ler e escrever, precisavam de uma educação. A criança passa, 

gradativamente, a ser objeto de respeito, exigindo a separação do seu mundo do mundo do 

adulto, como Postman (1999) coloca: 

 

 “[...] a imprensa criou um novo mundo simbólico que exigia, por sua vez, 

uma nova concepção da idade adulta. A nova idade adulta, por definição, 

excluindo as crianças. E como as crianças foram expulsas do mundo adulto 

tornou-se necessário encontrar outro mundo para eles habitarem. Aquele 

outro mundo passou a ser conhecido como infância.” (p. 34, tradução nossa). 

 

É nesse cenário inovador, renascentista e humanista, que o conceito de criança 

passa a ter um novo horizonte, e é também nele que Vives desponta. Em seus escritos é 

possível inferir que há uma consciência diferenciada sobre o significado da infância, ele a 

percebe como uma fase da vida que precisa ser perscrutada de maneira especial. O 

Valenciano, por exemplo, em diferentes momentos e contexto, reconhece a peculiaridade das 

brincadeiras infantis, das quais faz menções inclusive extraindo delas lições para vida:  

 
Depois que a menina é desmamada e vai começar a falar e andar, todos os 

seus passatempos sejam com as meninas da sua idade, e isso na presença de 

sua mãe ou de sua ama ou de alguma boa mulher madura de anos que coloca 

temperança nesses jogos e modera essas recriações do espírito pueril e os 

direciona para honestidade e virtude. (VIVES, 1948a, p. 990)125 

Vamos seguir nossos antecessores em tudo e colocar nossos pés em seus 

passos, como as crianças fazem por jogo. (VIVES, 1948b, p. 373) 

E assim acontece que, ao agitar tantas coisas, o conhecimento é infinito e seu 

uso fácil de confirmar a doutrina e que o desempenho e a memória e o 

estudo continuam são medíocres. Há sempre tempo e folga para aprender, 

como se eu quisesse brincar com maestria ao xadrez ou tinha um amor por 

jogar bola, e mesmo que eu não consiga, há outros que fazem isso com 

                                                           
125  “Luego que la niña fuere destetada y comenzare a hablar y a andar, todos sus pasatiempos sean con 

muchachuelas de su edad, y esto en presencia de su madre o de su ama o de alguna buena mujer madura de 

años que ponga templanza en aquellos juegos y modere aquellos esparcimientos del ánimo pueril y los 

encamine a la honestidad y virtude”. (1948a, p. 990). 



100 

 

grande destreza e assumem um gosto mais intenso do que a causa pede, 

Ticio na bola e Brida nos dados. (VIVES, 1948b, p. 449)126  

 

Watson (1913) evidencia que Vives, ao se referir à brincadeira, encontra nela um 

ponto de convergência para compreender a natureza da criança: “A brincadeira das crianças 

revela suas verdadeiras inclinações mentais, pois elas mostram sua verdadeira natureza 

quando em jogo.” (WATSON. 1913, p. cxx, tradução nossa). As brincadeiras revelam dois 

pontos importantes sobre as concepções de Vives quanto ao conceito de criança: o primeiro é 

que a criança tem uma índole natural, nada do que faz é fingido. (1913, p. 82) e segundo 

reconhece que a idade da criança não pode ser coloca numa única categoria, ele utiliza 

diferentes vocábulos para referir a criança, mas em diferentes momentos da sua vida como: 

“menino recém-nascido127”, “infante128” “menino129”, “desmamada130”, “meninas da sua 

idade”, “puerilidade131” “espírito pueril132” (idade primária), “incutidas nessa idade133” (idade 

escolar) “alumno134” “estudantes135”, também separa as crianças por idade para o processo da 

educação bem como quanto ao seu desenvolvimento etário e mental. Não temos aqui qual a 

idade que corresponde à infância, mas é possível inferir que Vives detém um pensamento que 

a criança não pode ser pensada numa única classe, do seu nascimento a puberdade, por 

exemplo. 

Encontramos em Vives uma relação entre inclinação, habilidades e o papel da 

educação para aprimorá-las, tema clássico já desenvolvido por Platão. Vives compreendia que 

cada criança tinha habilidades diferentes, as quais deveriam ser respeitadas e trabalhadas de 

                                                           
126  “Pero sea ello enhorabuena! Siga-mos en todo a nuestros predecesores y pongamos nosotros los pies en sus 

pisadas, como hacen los niños por juego”. (1948b, p. 373). “Y así resulta que, agitando tantas cosas, el 

conocimiento sea infinito y su uso fácil confirme la doctrina y que sea mediocre el rendimiento y la memoria 

y el estudio continúen. Siempre quedan tiempo y holgura para aprender, como si yo quisiera jugar con 

maestria al ajedrez o tuviese afición al juego de la pelota, y aun cuando yo no pueda conseguirlo, hay otros 

que lo hacen con suma destreza y toman en ello un gusto más intenso de lo que la causa pide, como Ticio en 

el balón y Brida en los dados.” (1948b, p. 449). 
127  “Si alguien ha menester tranquilidad y reposo, son las mujeres parteras y los niños recién nacidos.” (1948a, p. 

925). 
128  “Mas ahora, infantes nacidos ayer o anteayer, sin instrucción, sin experiencia, sin sentido práctico, 

atiborrados de estudios disolventes, juguete y ludibrio de las pasiones, vacíos, horros de toda doctrina y de 

todo pensamiento de erudición [...]” (1948b, p. 1372). 
129  “Piénsase que es un niño?” (1948b, p. 219). 
130  “Luego que la niña fuere destetada y comenzare a hablar y a andar [...]” (1948a, p. 990). 
131  “Este examen de ingenios no debe verificarse en el mal ni en pequeneces ni puerilidades.” (1948b, p. 564). 
132  “[...] modere aquellos esparcimientos del ánimo pueril y los encamine a la honestidad y virtud. (1948a, p. 

990). 
133  “Dulcísima cosa es la costumbre y las opiniones inculcadas en aquella edad [...]” (1948b, p. 557). 
134  “Hay que arrimarlas a la obra, esto es, a otras disciplinas con que forman y preparan el ingenio de los 

alumnos.” (1948b, p. 630). 
135  “Los que aprenden se llamarán estudiantes o aprendices. Luego, pasado un tiempo prudencial y tras de un 

examen, serán nombrados profesores.” (1948b, p. 554). 



101 

 

maneira singular conforme a habilidade e a matéria a ser ensinada. Bernardo e Toledo (2007), 

expõem que era necessário um tipo de instrução de acordo com as exigências de cada 

disciplina na concepção do Valenciano, o ensino de História, por exemplo, deveria ser 

ensinado no necessário para o conhecimento de um esboço de épocas e os nomes de homens 

ilustres. Vives expõe sua opinião sobre este “impulso vocacional”, vejamos: 

  

Importa muito descobrir, com a perspicácia mais afiada, qual é o impulso 

vocacional da engenhosidade do garoto. Os sábios concordam que este 

exame prévio seja feito na escolha de qualquer profissão e estado para que 

cada um se aplique a essa ocupação à qual ele traz a própria inclinação de 

sua natureza se não é mais que esse impulso nativo o empurrará para um 

vício fronteiriço com virtude [...]. (VIVES, 1948b, p. 626-627)136 

 

Vives destaca, ainda, a necessidade de os professores observarem nos alunos se 

houve ou não mudanças em suas respectivas habilidades e assim extrair as decorrentes 

especificidades pedagógicas, o que revela a percepção de que as crianças não são iguais em 

seus gostos e em seus ritmos. 

 

Fique na escola por um mês ou dois para ter seus dons intelectuais e morais 

explorados. Reúnam-se em segredo os professores quatro vezes ao ano para 

trocar impressões sobre as possibilidades de seus respectivos alunos e tentar 

a arte à qual eles devem aplicar a cada um de acordo com a adequação que 

demonstram. (VIVES, 1948b, p. 556)137 

 

Vives inova, ao defender a língua vernacular como instrumento de aprendizagem 

para a criança. Diferente do pai de Montaigne, que seguindo as recomendações de Erasmo, 

desde a primeira infância do filho, o manteve em contato com um preceptor que só falava em 

Latim. Já, segundo Riber: “[...] es probable que fuese Vives el primer maestro del 

Renacimiento que preconizó el uso de la lengua materna en la enseñanza escola” (1948a, p. 

83). Para o Valenciano a criança aprende primeiro a sua língua materna e mais tarde poderá 

aprender outras línguas.138 Vives gostaria que as mulheres apendessem o Latim para pode 

                                                           
136  “Importa muy mucho averiguar, con la más aguda perspicacia, cuál sea el impulso vocacional del ingenio del 

muchacho. Los sabios acónsejan que este examen previo se haga en la elección de cualquiera profesión y 

estado para que cada cual se aplique a aquella ocupación a que le lleva la propia inclinación de su naturaleza 

si ya no fuere que ese impulso nativo le empujare a un vicio fronterizo con la virtude [...].” (1948b, p. 626-

627). 
137  “Quédese el niño en el colegio uno o dos meses para que sean exploradas sus dotes intelectuales y morales. 

Reúnanse en secreto los maestros cuatro" veces al año para cambiar impresiones acerca de las posibilidades 

de sus alumnos respectivos y tratar del arte a que deben aplicar a cada uno según la idoneidad que 

demostraren.” (1948b, p. 556). 
138 “O desenvolvimento oral era – para Vives – o natural requisito de um bom desempenho na aquisição da 

linguagem escrita. Isso implicaria, contudo, o aprendizado primeiro da língua vernácula (a língua materna) 

como sendo aquela que habilitaria o indivíduo para a leitura de diferentes matérias, oferecendo-lhe, ademais, 

competência para favorecer também o posterior aprendizado de línguas estrangeiras”. (BOTO, 2012, p. 23). 



102 

 

ensinar seus filhos em casa ainda pequenos, inclusive para entender o que se estava orando na 

igreja139 Para Vives, ao aprender a língua vernacular de maneira correta em casa e na escola 

utilizar a língua vernacular para ministrar as aulas, a criança teria uma desenvoltura muito 

propicia para o aprendizado. 

A escola é a instituição que promove a mudança desse sentimento e consciência 

em relação à infância, mas ela não é acessível a todos, são os nobres, a burguesia ascendente e 

alguns poucos que podem frequentar a escola. Vives, alinhado às ideias de Erasmo, propõe 

que a escola seja pública. Ainda que sua justificativa seja em razão da corrupção dos mestres, 

que eram muitas vezes seduzidos pelo dinheiro de seus discípulos, Vives defende a ideia de 

que o salário dos professores fosse arcado pelo governo, pelo dinheiro público. Uma escola 

onde todos teriam acesso nos permite inferir, para além do argumento diretamente relacionado 

às qualidades morais dos docentes, que há aí um reconhecimento das necessidades infantis.  

“Portanto, tire das escolas todas as oportunidades e incentivos para o lucro. Os doutores 

(professores) percebem um salário de dinheiro público.” (VIVES, 1948b, p. 553)140. Vives irá 

ter em Quintiliano um dos grandes clássicos para suportar seus escritos, mas não irá adotar o 

pensamento do romano quanto ao ensino individual: nas Instituciones Oratorias, de 

Quintiliano, capítulo II, fala que é mais útil a instrução doméstica que o ensino público141. De 

sua parte, tal posicionamento de Vives motivou para que “a educação viria a assumir cada vez 

mais esse caráter público, o que nos faz refletir sobre a relevância das concepções humanistas 

para a história da nossa própria organização escolar.” (BERNARDO e TOLEDO, 2007, p. 

29). 

A obra que mais diretamente identifica a proposta pedagógica de Vives é o tratado 

“De tradendis disciplinis”, escrito para Maria de Tudor. Vives é seu preceptor e se preocupa 

com muitos detalhes da ação pedagógica em relação à criança.  

Referindo-se ao tratado “De tradendis disciplinis”, Prieto (2013) declara que: “El 

tratado, como se ha mostrado en una tabla más arriba, sigue fielmente el contenido del tratado 

de Arévalo” (p. 219); assim o Tratado de Vives se assemelha ao tratado de Arévalo142 e, 

                                                           
139 “Yo querría que ella entendiese lo que reza, ora se expresare en lengua que conoce, o lo que dijere en latín le 

sea previamente declarado por otro.” (1948a, p. 1030). 
140  “Arránquese, pues, de las escuelas toda ocasión e incentivo de lucro. Perciban los doctores un salario del 

dinero público, medido con tal templanza, que colme los deseos del bueno y los ascos del malo, porque no 

resulte que si fuere opíparo, los malos y los presuntuosos se cuelen en la enseñanza, por avidez del logro, y 

los ilustrados y buenos, que no saben o no quieren ambicionar, sean de ella excluídos”. 
141  Ver Marrou (1974) sobre o ensino coletivo em Roma. 
142  Ver Arévalo (1999). Esta obra é bilíngue (latim e espanhol) e traz ao final o Tratado de Nebrija para 

comparação.  



103 

 

portanto, teria a mesma estrutura também presente no tratado de Nebrija143. Tal observação de 

Prieto é significativa para reforçar a importância de Plutarco e seu “Da Educação da criança” 

na formação do pensamento educacional humanista. Como podemos notar, outros humanistas, 

alguns contemporâneos e outros antecessores de Vives, tiveram em Plutarco sua fonte de 

inspiração. Prieto (2013) declara que nos trezentos os humanistas descobrem Plutarco e 

Quintiliano. Este mesmo pensamento expressa Woodward (1924), que ainda acrescenta que a 

obra de Quintiliano mais influente entre os humanistas foi “A Educação do Orador”, e a 

literatura grega foi representada principalmente por Plutarco. Houve uma expressiva 

quantidade de escritos nesse período sobre a educação, tendo em Plutarco a fonte de 

recepção144. Estes tratados enfatizam a importância da formação moral na educação.  

Não pretendendo buscar elementos só aparentemente significativos, conforme nos 

adverte Umberto Eco (2005), entendemos que o tensionamento presente em nossa pesquisa no 

que se refere à necessidade ou não de apontamentos sobre a recepção de Plutarco na 

posteridade, tende a se resolver, em parte, por aqui, pois encontramos uma recepção muito 

relevante do Tratado de Plutarco145 pelos humanistas. 

Antes de adentramos definitivamente na recepção em Vives, para delinear a 

negligência de Plutarco recepcionada no Renascimento, buscamos apoio em Arévalo e 

Nebrija. Arévalo irá propor na sua obra Manera de criar a los hijos mesmo o vocábulo 

“negligência” que Plutarco reclama em seu tratado e outros vocábulos que remetem a uma 

referência da negligência como, por exemplo, a palavra cuidado. Exemplificamos com tema 

da escolha do pedagogo em Arévalo. Vejamos: 

                                                           
143  “António de Nebrija, em De liberis educandis, Thomas Elyot, em The governour, Jacopo Sadoleto, em De 

liberis recte instituendis, dão testemunho da presença constante de Plutarco, modelo pedagógico do 

humanismo europeu – o ‘Educador da Europa’.” (SOARES, 2011, p. 16-17). “Sus principales fuentes de 

Arévalo y Nebrija son De liberis educandis de Plutarco y las Institutiones Oratoriae de Quintiliano, mientras 

que sus antecedentes son el anónimo De practica puerorum (siglo XII), De eruditione filiorum nobilium de 

Vicent de Beauvais (1247-1249), De ingenuis moribus et liberalibus adolescentiae studiis de Pietro Paolo 

Vergerio (1402), De liberorum educatione de Eneas Silvio Piccolomini (1450), o De educatione liberorum et 

eorum claris moribus de Maffeo Vegio (1444)”. (PRIETO, 2013, p. 125). 
144 Ver Prieto (2013), Vergerio (1999), Woodward (1924). Alguns tratados como exemplos desta recepção: 

Plutarchus and Vegio's De educatione liberorum; Plutarchus and Bruni's De studiis et litteris; Guarino's 

translation of Ps. Plutarchus, Barbaro's De re uxória; Pietro Paolo Vergerio - los hijos pequeños en De 

ingenuis moribus et liberalibus adolescentiae studiis liber; Maffeo Vegio da Lodi, De educatione liberorum et 

eorum claris moribus; Eneas Silvio Piccolomini, De liberorum educatione. 
145  Lorenzo Velázquez nos apresenta uma comparação do tratado De la educación de los hijos de Enes Silvio 

Piccolomini com a de Arevalo e faz a seguinte declaração: “[...] atribuibles más a Plutarco que a una 

inspiración directa (grifo nosso). Algunas de estas coincidenciasse refieren a la naturaleza de los niños y 

cómo ésta es ciega sin educación, sobre cuando debe comenzar la educación de los niños y cuáles han de ser 

las cualidades del maestro, sobre el cuidado del cuerpo y sobre la alimentación, sobre la moderación en el 

beber y cómo no deben tomar vino, sobre cómo deben ser refrenados los placeres corporales”. (ARÉVALO, 

1999, p. 45). 



104 

 

 

LATIM ESPANHOL 

Sed pro dolor nunc paedagogorurn negligentia sic 

emendari uidetur: non ut pueri facere: quae recta sunt: 

cogantur: sed cur non fecerint: puniantur. Sit igitur 

paedagogus:  

Pero, ¡qué pena!, ahora la negligencia de los 

pedagogos parece mejorarse de la manera siguiente: 

no forzar a los niños a que hagan lo recto, sino 

castigarlos porque no lo han hecho.  
(AREVALO, 1999, p. 116). 

 

O trabalho de Leandro (2018) descreve exatamente a mensagem que Plutarco 

deixa em seu tratado “da Educação da Criança” que, por sua vez, será recepcionado por 

Nebrija. Observemos como ela o expõe:  

 

Apesar do auxílio dos preceptores, estes não deviam substituir inteiramente 

os pais. Advertia o pensador que os pais não deveriam “abandonar” e 

negligenciar a instrução de seus filhos por completo, uma vez que se os 

renegassem estariam causando problemas ao reino e à sociedade. 

(LEANDRO, 2018, p. 267) 

 

Por sua vez, Prieto (2013) faz algumas comparações entre os tratados de Plutarco 

“Da Educação da Criança”, de Arévalo “Tractatus de arte, discipina, et modo alendi et 

erudiendi filios, pueros et juvenis” e de Nebrija “De Liberis educandis” e é possível constatar 

a semelhança entre os três. Ele irá propor várias comparações. 

 

La influencia que ejerce Plutarco es perceptible en prácticamente todos los 

aspectos abordados tanto por Arévalo como por Nebrija, Um ejemplo: antes 

de afrontar la educación de los hijos, se recomienda que estos sean nacidos 

dentro de relaciones legítimas. Las palabras empleadas por ambos parecen 

auténticos calcos de las ofrecidas por el de Queronea. (PRIETO, 2013, p. 

215-216) 

 

É nítida, pois, a recepção de Plutarco no Renascimento nos tratados que visa a 

educação dos filhos. Não será diferente em Vives; como já exposto, ele segue a mesma 

estrutura dos tratados sobre a educação pueril desse período. Contudo, Vives dará uma nova 

roupagem à recepção de Plutarco, pois será um leitor de vários pensadores: Cícero, 

Quintiliano, Santo Agostinho, indo além de Plutarco.  

O próximo tópico se dedica a encontrar a negligência reclamada por Plutarco no 

seu tratado “da Educação da Criança” nos escritos educacionais de Vives, especialmente do 

tratado “De tradendis disciplinis”. 

 

3. Aportes da recepção da negligência plutarquiana na educação em Vives 

 



105 

 

A recepção do tratado “Da Educação da Criança” de Plutarco em Vives será 

fundamentada nas Obras Completas de Juan Luis Vives, volumes I e II, com tradução, 

comentários e notas de Lorenzo Riber (1948), que concentra o acervo de Vives. Entre os 

humanistas, a recepção “Da Educação da Criança” pode ser notada: em Erasmo, no “De 

Pueris” (1529), em Arévalo, no “De arte, disciplina, et modo alenai et erudiendi filios, 

pueros et iuvenes” (1453) e em Nebrija, no “De liberis educandis” (1509). Vives não toma  

“Da Educação da Criança” de maneira única e num único escrito, mesmo o seu “De tradendis 

disciplinis” 146, que aborda incisivamente temas educacionais, apesar de semelhanças com o 

Tratado plutarquiano, está dividido em três partes, sendo sete livros de “De corruptis 

Artibus”, cinco de “Tradendis disciplinis” e oito de “Artibus”, ao todo vinte livros ou 

capítulos. Vives toma não só o “Da Educação da Criança”, mas Plutarco como um todo e o 

espalha por suas obras. Assim, ao mapear a noção de negligência plutarquiana em Vives, 

vamos encontrar uma recepção mais implícita, sem, contudo, deixarmos de observar pontos 

de correspondência diretos. Vejamos como Vives utiliza o vocábulo negligência na 

educação147.  

Ao iniciar o capítulo VIII do “De tradendis disciplinis”, Vives adverte que há 

negligência para com a educação como um todo, resultando numa escuridão que tomou conta 

do nosso peito e nos causou danos: “Falamos da escuridão em que os ingênuos estão 

envolvidos; agora devemos lidar com o dano causado a eles pela negligência que introduziu e 

acumulou escuridão em nossos seios, e como por desídia a miséria e a ferrugem tomou conta 

de nossas mentes.” (1948b, p. 383)148. Ou ainda quando questiona os mestres e doutores em 

medicina: “[...] que outra coisa podem ensinar que o que aprenderam com sua negligência e 

mal preparação?” (1948b, p. 396)149. 

Logo no início do “Da Educação da Criança” nos é apontado que a vida familiar é 

de suma importância para a educação dos filhos. Dentre as muitas advertências estão aquelas 

relacionadas à escolha da esposa, ao casamento, à eugenia, à nutrição da criança, aos cuidados 

iniciais, as primeiras lições a serem ensinadas. O Valenciano, ao recepcionar algumas destas 

primeiras negligencias o faz em uma obra específica, o De institutione feminae christianae, 

                                                           
146 Um esboço resumido da estrutura do tratado encontra-se em anexo. 
147 Nosso objetivo é demonstrar que há semelhanças entre os pensadores, assim, não procuro seguir uma ordem 

exata, ou seja, primeiro Plutarco depois Vives, antes, procuro trazer comparações e aproximações. 
148 “Hemos hablado de las tinieblas en que están envueltos los ingenios; ahora hemos de tratar del perjuicio que 

les ocasionó la negligencia que introdujo y amasó tinieblas en nuestros pechos, y cómo por desidia la 

escualidez y el orín se apoderó de nuestra mente.” (1948b, p. 383). 
149 “¿qué otra cosa pueden enseñar que lo que aprendieron con su negligencia e impreparación?” (1948b, p. 

396). 



106 

 

sendo traduzido por Riber por De la formación de la mujer cristiana. Vives, nesta obra, expõe 

como a mulher deve ser educada, inclusive que deveria aprender o Latim e o Grego para 

ensinar aos filhos. Nesse sentido, centrado numa vida virtuosa cristã, busca em Plutarco 

subsídios para a educação moral. 

Vives acostumbra a usar al autor griego para ilustrar de forma gráfica sus 

argumentos sobre algunos aspectos de la educación de la mujer, todos ellos 

desde un punto de vista moralista. Del autor de Queronea se sirve para 

reforzar sus tesis y, a modo de exempla, utiliza algunos pasajes de Moralia 

en los que aparecen actos de gran entidad moral, dignos de imitar por las 

mujeres a las que dirige este escrito. La validez que Vives otorga a estos 

hechos y la atención que les presta ha de entenderse, sin embargo, desde un 

punto de vista cristiano, ya que todos y cada uno de los ejemplos que toma 

de Plutarco pueden considerarse como adecuados a una perspectiva 

pedagógica y moral en estrecha relación con el cristianismo de la época. 

(NARRO SANCHEZ, 2011, p. 573) 

 

Como vimos, a primeira negligência que Plutarco apresentou refere-se à escolha 

da mulher para se ter filhos, nisso temos o contraste entre os filhos legítimos e os ilegítimos, 

os bem e os mal nascidos. Vives acompanha tais advertências, imprimindo a elas cunho 

religioso, impondo a obrigação mais para a mulher do que para o homem. O Valenciano fala 

do adultério como algo repulsivo aos olhos de Deus. Apela para o sentimento religioso. 

 

Há também dois bens com os quais a natureza deu ao matrimonio: os 

filhos e uma enorme propriedade familiar. O adultério também vicia e 

corrompe a ambos, porque, como eu disse há pouco, converte em uma 

indecisa prole, arruína a economia doméstica [...] (1948a, p. 1079)150 

 

Segundo Prieto (2013, p. 220), o nascimento de filhos bastardos era comum nas 

famílias nobres. Havia três classes de filhos: os legítimos, nascidos das leis nupciais onde os 

pais tinham a obrigação de proteger, cuidar, educar e deixar a herança; os filhos naturais, 

nascidos fora do matrimonio, mas de relações oficiais reconhecidas, eram os tolerados e tinha 

todos os direitos dos filhos legítimos, sendo incluídos na herança familiar; a terceira classe era 

dos filhos ilegítimos, nascidos de relações de adultérios. Não se podia dar imediatamente a 

este último a condição de legitimação, que só acontecia com a combinação de duas situações: 

1º que o homem não fosse casado, e 2º que a mulher não fosse escrava, esses últimos estavam 

excluídos da dignidade nobiliária. Vives comunga com opinião semelhante a de Plutarco, que 

reconhece que o filho mal nascido pode com esforço atingir a virtude. Vives, apoiado na sua 

                                                           
150  “Existen, además, otros dos bienes con que la Naturaleza galardonó al matrimonio, a saber: la prole y la 

hacienda familiar. También estos dos bienes vicia y corrompe el adulterio, pues, como decía poco ha, torna la 

prole dudosa y daña la economía doméstica [...]” (1948a, p. 1079) 



107 

 

moral cristã, admite que mesmo aqueles que alcançam uma probidade heroica essa é fruto de 

Deus e não do homem. A relação do bem e do mal nascido com a moral de fundo religioso 

pode ser conferida  no diálogo entre os personagens Prof. Flexíbulo com o pai Grinferantes e 

seu filho Gorgopas, este, o aluno, ao final reconhece que a linhagem aristocrática não era 

suficiente para reivindicar a virtude, pois ela só pode ser alcançada pela conduta, mas uma 

conduta interior e não apenas seguindo  manuais, que sozinhos só oferecem uma civilidade 

oca. 

 

Com isso em mente, você tem que escrever muito e frequentemente dos 

filósofos gentios e nossos santos, pois podem relatar muito fruto da linhagem 

humana, assim os exemplos das virtudes que alcançaram e praticaram sem 

mais luz e orientação do que a Natureza ou a probidade heroica que 

obtiveram pela graça de Deus. (VIVES, 1948b, p. 781)151 

 

Se há alguém que pense que os que não tiveram um bom nascimento não 

poderiam corrigir, tanto quanto possível, um defeito congénito, mediante a 

aprendizagem e o exercício vocacionados para a virtude, saiba que incorre 

num grande erro. Na verdade, a indolência corrompe a natureza predisposta 

para a virtude, enquanto a instrução corrige a ignorância. (PLUTARCO, 

2010, 2C) 

 

A eugenia ocorria muito mais no não reconhecimento pelo pai, pois o filho 

seguiria a condição da mãe. Segundo Prieto (2013), “Hay muchos aristócratas que, 

responsabilizándose de las consecuencias de sus actos, aceptan abiertamente a sus bastardos, 

que pueden llegar a alcanzar la honorabilidad de la aristocracia.” (p. 221). O Valenciano não 

aprofunda essa discussão nos seus escritos, são poucas as vezes que ele remete ao filho 

bastardo, numa delas faz referência ao filho bastardo do rei Juan III “Por aquel tiempo 

celebráronse las bodas del infante don Duarte, hijo bastardo de Juan III (uno de los frutos de 

su fervor da mocidade), con doña Isabel, hija del duque de Braganza.” (Vives, 1948a, p. 197), 

noutra referência comenta sobre o bastardo neto de Adherbal (VIVES, 1948a, p. 354). De 

todo modo, o que mais podemos nos aproximar da sua opinião quanto ao filho “mal nascido”, 

é a seguinte declaração: 

 

No que diz respeito às crianças, não tenho a mesma opinião que quase todos 

os outros reis, e acho que não é conveniente ter algumas mulheres de 

condição modesta e a outra das senhoras de classe superior, deixá-las como 

bastardos e aquelas tão legítimas. Eu vou colocar o maior esforço que todos 

possam ser igualmente nobres para mim pela linhagem paternal e materna, 

                                                           
151 “Teniendo esto presente, hase de escribir mucho y frecuentemente de los filósofos gentiles y de nuestros 

santos, pues pueden, reportar mucho fruto al linaje humano, así los ejemplos de las virtudes que aquéllos 

alcanzaron y practicaron sin más luz y guía que la Naturaleza o de la heroica probidad que los nuestros 

obtuvieron por la gracia de Dios.” (1948b, p. 781). 



108 

 

referindo-se à linhagem, ao lado dos mortais, ao meu pai Vagoras, do lado 

dos heróis; para os Eacidas, do lado dos deuses imortais, para Júpiter, e para 

nenhum daqueles que eu gerar, assim que eu puder comunicá-lo a ele, a 

glória deste sangue será carente152. (VIVES, 1948a, p. 917) 

 

Ainda no âmbito familiar, Plutarco reclama de a criança ser nutrida pela ama de 

leite e não pela mãe. “Defendo, em absoluto, que as próprias mães devem alimentar os 

filhos.” (PLUTARCO, 2010, 3D), Vives também reconhece que o dever de amamentar é da 

mãe e só em casos excepcionais é que se daria a uma “nodriza”, ama de leite, a condição de 

nutrir a criança. Expõe ainda que este contato traz alegria para ambos, um sentimento de 

afeição. 

 

A natureza, a generosa e sábia mãe de todas as coisas, para que o mesmo 

sangue153 do útero se tornasse um pequeno corpo minúsculo, após o parto, 

faz passar para o peito, que é como a cratera de uma fonte abundante e 

saudável de leite branco, para que o recém-nascido fosse alimentado e não 

abandonasse o fruto macio de sua barriga sem alimentá-lo com a mesma 

comida com a qual ele o havia formado. Certamente não é pequena a 

recompensa que a própria natureza concede à mãe que alimenta seus filhos 

por seu trabalho e a gratidão dada por nutrir o recém-nascido, de modo que 

os corpos das mulheres que fazem isso são mais saudáveis, enquanto os 

outros, que fogem do incômodo da criação, correm grande perigo em tentar 

secar essa fonte de leite. Deve-se acrescentar que o leite materno é mais útil 

para o recém-nascido do que o da ama de leite, seja porque lamentamos mais 

convenientemente com aqueles alimentos com os quais estamos satisfeitos, e 

nada é mais adequado para o bebê como a mesma substância com a qual foi 

modelado, ou porque a ama de leite não poucas vezes dá o peito a esta 

criança de má vontade, algo enojada ou irritada, por outro lado, a mãe 

sempre o faz feliz e alegre ou, se há alguma causa de tristeza em seu espírito, 

com o mesmo olhar da criança ela se torna, alegre e jovial ainda mais 

quando ela observa que a criança é mais gananciosa. Quando a criança 

começa a rir e balbuciar, a mãe fica cheia de alegria e entusiasmo incríveis e 

                                                           
152 “Por lo que se refiere a los hijos, no soy del mismo parecer que casi to- dos los demás reyes, y pienso no ser 

cosa conveniente tener a los unos de mujeres de condición modesta" y a los otros de damas de más alta 

categoría, para dejar a és- tos como bastardos y a aquéllos co- mo legítimos. Yo pondré el mayor empeño en 

que todos sean para mí de igual nobleza por línea paterna y materna, refiriendo el linaje, por el lado de los 

mortales, a mi padre Evágoras, por el lado de los hé- roes; a los Eácidas, por el lado dé los dioses inmortales, 

a Júpiter, y a ninguno de los que yo engendrare, en cuanto yo se lo podré comunicar, faltará la gloria de esta 

sangre.” (1948a, p. 917) 
153  Observe que em Plutarco, no tratado “Sobre o afecto aos filhos” declara que: “Então, a natureza, melhor do 

que qualquer jardineiro ou sistema de irrigação, mudando por completo o percurso do sangue – por necessitar 

de mudá-lo de um lado para outro e de lhe alterar a utilidade – tem preparadas umas fontes subterrâneas, que, 

mal vêm das nascentes, são recebidas não de forma ociosa e insensível, mas, graças à temperatura graciosa e 

a delicadeza feminina da respiração, podem soltar o sangue, digeri-lo e transformá-lo. Pois essa é a condição 

e a composição que o seio em si tem! Não há torrentes de leite nem fontes em constante acção, mas o seio, 

permitindo que o mamilo filtre lentamente o leite através dos seus pequenos orifícios, oferece um 

aprovisionamento agradável à boca do bebé e querido ao toque e aos abraços. No entanto, não haveria 

nenhuma vantagem em todos estes processos físicos da gestação, em tamanho zelo, empenhamento e 

cuidados, se a natureza não tivesse dotado as progenitoras de afecto e dedicação aos seus rebentos.” 

(PLUTARCO, 2012, 495F). 



109 

 

não se pode imaginar o leite saudável que a mãe produz nessas 

circunstâncias. Este benefício da natureza não é apenas geral na humanidade, 

mas também é observado entre todas as outras espécies animais. (VIVES, 

1948a, p. 1139-1140)154 

 

No âmbito familiar Plutarco praticamente finaliza a traíde physis, logos e ethos, 

três elementos que traduzidos por “natureza, razão e costume ou exercício” aparecem também 

como instrumento de advertência na educação dos filhos. Plutarco demonstra que a 

negligência para com um destes elementos traz prejuízos: “Na verdade, a indolência corrompe 

a natureza predisposta para a virtude, enquanto a instrução corrige a ignorância. O que é fácil 

foge daqueles que são negligentes e o que é difícil é conquistado pela aplicação.” 

(PLUTARCO, 2010, 2C). Vives não recepciona a tríade conforme Plutarco expõe, mas irá 

usar estes três elementos nos seus escritos em separados. Ao “logos”, permanece a noção do 

logos joanino, “o verbo”, num sentido messiânico: 

 

O Filho é, portanto, seu entendimento e para Ele não poderia encontrar um 

nome mais adequado do que o dado a ele pelo evangelista São João, verbo, 

que alguns dos nossos derramados pelo discurso e outros, por palavra. Sem 

outra voz latina tem expressão tão apenas como chamá-la de razão ou mente. 

(VIVES, 1948b, p. 1437)155 

 

Quanto ao “ethos”, o Valenciano, em Censura de las obras de Aristoteles faz a 

seguinte declaração: 

 

A voz grega Etor significa disposição, ou compostura, ou formação do 

humor onde os costumes se originam. Também significa hábitos, pois ao 

dizer costumes, implicamos os atos externos e, simultaneamente, essa 

                                                           
154  “La Naturaleza, madre de todas las cosas, providente y benigna, aquella misma sangre que vertía en el útero 

materno y con la cual formaba aquel primer conato de ser humano, desvíala, después del parto, con una muy 

sutil destreza hacia los pezones, que son a manera de ojos de una fuente salubre y copiosa, mudada en leche 

Cándida, con la cual alimenta el hijo y no deja el tierno fruto del vientre sin sustentarle con el mismo 

mantenimiento con que le formó. Y resulta merced no pequeña, por cierto, que la Naturaleza misma otorga al 

meritorio esfuerzo de la madre, y a manera de agradecimiento y compensación por alimentar al lactante, que 

goza de mejor salud la que cumple con este deber; al paso que las que rehuyen la molestia de la lactancia 

corren graves peligros en el intento de cegar el humor lácteo en su propio manantial. Allégase a esto que 

apro- vecha más al niño la leche materna que la leche de la nodriza. Y la razón es porque más 

convenientemente nos alimentamos con los mismos elementos de que constamos, y que ninguna otra cosa es 

más nutritiva para el lactante como aquella mis- ma sustancia de que fué heñido, o ya también porque el ama 

no pocas veces da el pecho a la criatura de mala gana o con enojo, y, al contrario, la madre siempre lo hace 

dispuesta y alegre, y si algo hay en su espíritu de encapotado y sombrío, queda desvanecido por la sola vista 

del hijo, y se goza y ríe más cuanto con mayor avidez ve mamar al manojuelo de sus entrañas. Y si el niño 

comenzó ya a reír y a balbucir muy graciosamente, en raudales de alegría queda la madre anegada. Es 

increíble cuánto de salubridad toma la leche de esta disposición. Y no solamente para el género humano, sino 

también para toda especie de animales es gen.” (1948a, p. 1139-1140). 
155  “El Hijo es, pues, su entendimiento y para El no pudo hallársele nombre más adecuado que el que le dió el 

evangelista San Juan, logos, que algunos de los nuestros vertieron por discurso y otros, por palabra. Con 

ninguna otra voz latina tiene expresión tan justa como llamándola razón o mente.” (1948b, p. 1437). 



110 

 

disposição do espírito de que acabei de falar. Aristóteles, nesses dez livros, 

ensina como esse hábito deve ser reto, total, decente, consistente com a 

natureza humana, em fórmulas acessíveis e como com uma espécie de 

desenho e esquema das virtudes. (VIVES, 1948a, p. 980-981)156. 

 

No tratado Del alma, capítulo XV – “Del Hábito” - Vives relaciona o hábito com 

o costume: 

 
Outros atos precisam de prática e exercício para produzir cedo e bem; desses 

exercícios e prática surge a habituação ou costume de realizá-los, no qual 

eles reúnem facilidade para trabalhar e propensão, que em uma voz grega é 

chamada de exis, que para nós soa habitus (hábito), que é apenas a 

inclinação para realizar atos semelhantes aos dos quais foi formado. Essa 

habituação ou costume não é apenas dito de atos, mas também de paixões, 

que de certa forma são atos nas faculdades dos animais, porque, à medida 

que exercem sua atividade sofrendo, aplicaremos o nome do ato a ambos. 

(VIVES, 1948b, p. 1226-1227)157 

 

Para Vives trata-se de exercitação no tratado De tradendis disciplinis há um 

questionamento, sugerindo que os alunos deveriam estar prontos para tal exercício “Que 

sucessão de atos são necessários para criar hábito ou costume [...]” (1948b, p. 447)158 com o 

objetivo de alcançar uma boa educação? Vives irá propor um minucioso exame aos 

preceptores para alcançar a virtude, pois para ele houve uma corrupção da filosofia moral, 

assim utiliza Aristoteles159 e outros filósofos, pois para o Valenciano a virtude pode ser 

adquirida, posicionamento semelhante a de Plutarco160 e manifesta: “Aristóteles define a 

virtude dizendo que é um hábito161” (VIVES, 1948b, p. 503). 

 

De todas essas pessoas, selecionamos Aristóteles para ficar atrás de seus 

rastros, seja porque ele foi deixado sozinho na escola de dialética e filosofia, 

ou porque ele deu preceitos certos para aprender e contestar, tendo 

                                                           
156  “La voz griega Etor significa la disposición, o compostura, o conformación del ánimo donde tienen su origen 

las costumbres. Significa igualmente las costumbres, pues al decir costumbres, damos a entender los actos 

exteriores y simultáneamente aquella disposición del ánimo de que acabo de hablar. Aristóteles, en esos diez 

libros, enseña cómo ese hábito debe ser recto, total, decente, congruente con la naturaleza humana, en 

fórmulas asequibles y como con una especie de diseño y esquema de las virtudes.” (1948a, p. 980-981). 
157  “Otros actos hay que necesitan práctica y ejercicios para producirse pronto y bien; de esos ejercícios y 

práctica nace la asuefacción o costumbre de realizarlos, en la cual se reúnen facilidad para obrar y 

propensión, que con voz griega se llama exis, que para nosotros suena habitus (hábito), que no es sino la 

inclinación a realizar actos semejantes a aquellos de los cuales se formó. Esta asuefacción o costumbre no se 

dice sólo de los actos, sino también de las pasiones, que en cierto modo son actos en las facultades del 

animal, porque, como ejercen su actividad padeciendo, aplicaremos el nombre de acto a ambas cosas.” 

(1948b, p. 1226-1227). 
158 “Qué sucesión de actos se necesitan para crear el hábito o la costumbre” (1948b, p. 447). 
159  Boto (2019) declara que Vives abraça o pensamento ético de Aristóteles, mesclando-o a valores cristãos. 
160  Se há alguém que pense que os que não tiveram um bom nascimento não poderiam corrigir, tanto quanto 

possível, um defeito congénito, mediante a aprendizagem e o exercício vocacionados para a virtude, saiba 

que incorre num grande erro (2C). 
161  “Aristóteles define la virtud diciendo que es un hábito.” (1948b, p. 503). 



111 

 

classificado virtudes e vícios em gênero e espécies. (VIVES, 1948b, p. 

501)162 

 

Plutarco adverte os pais para que na idade tenra conduza seus filhos aos hábitos 

corretos, a metáfora do “bastão curvo” lhe é suficiente para demonstrar que o caráter “é um 

hábito consolidado ao longo dos anos” (3A), semelhante pensamento Vives desenvolve, pois 

para ele é na infância, no seio da família, que o hábito é mais agradável de se formar e 

consequentemente irá seguir muito longo na vida adulta. 

Plutarco utiliza a natureza, a physis, para tirar lições e advertir aos pais quanto ao 

cuidado da educação de seus filhos. Vives de maneira similar encontra na natureza um 

instrumento para apresentar diferentes lições quanto a formação do caráter, pois “o homem, 

por sua mesma natureza, é movido a procurar aquelas coisas que hão de servir em suas 

necessidades.” (1948b, p. 526). 

 

Mas uma terra que é dura e mais rude do que convém, sendo cultivada, 

produz, de imediato, frutos generosos. Que árvores, depois de abandonadas, 

não produzem frutos defeituosos ou secam infecundas e, quando recebem o 

trato correcto, não passam a ser fecundas e produtivas? (PLUTARCO, 2010, 

2E) 

 

A natureza de cada um não quer nada tanto quanto o que é semelhante a ele, 

nem nada evita e abomina tanto quanto o que você gosta. Sejamos, portanto, 

nomeados, e tomem como certo que quaisquer coisas que cada um esteja 

satisfeito, abrigamos em si uma alma semelhante. É aí que nascem o amor e 

o ódio; portanto, todas as amizades, hábitos e costumes, e a partir daí, tudo o 

que é contrário a eles: inimizades, antipatias, desvios, nascem, ou se já 

nasceram, aquilo que não deu certo e corroboradas. (VIVES, 1948a, p. 

1282)163 

 

Uma das negligências mais combatida por Plutarco no “Da Educação da Criança” 

é a escolha do pedagogo, preceptor ou até mesmo do professor e não será diferente para 

Vives. Encontramos nesse tema uma recepção parelha por parte de Vives às reclamações das 

negligências que Plutarco aponta. Vives se assemelha a Plutarco na medida em que para o 

humanista a imitação era um instinto inerente das crianças, por isso que aqueles que estavam 

na obrigação da educação da criança precisam dar exemplo de vida, tanto os pais como os 

                                                           
162  “De todas esas gentes, seleccionamos a Aristóteles para andar a zaga de sus huellas, bien porque se quedó él 

solo en la escuela de la dialéctica y de la filosofía, bien porque dió preceptos atinados para aprender y para 

disputar, luego de haber clasificado las virtudes y los vicios en género y en especies.” (1948b, p. 501). 
163  “La naturaleza de cada uno nada apetece tanto como lo que le es se- mejante, ni nada evita y aborrece tanto 

como lo que lees desemejante. Se pamos, pues, y demos por descontado que cualesquiera fueren las cosas en 

que se complace cada cual, alberga en sí un alma parecida. De ahí nacen el amor y el odio; de ahí, todas las 

amistades, los hábitos y costumbres, y de ahí, todo lo que les es contrario: las enemistades, las antipatías, los 

desvíos, nacen, o si ya hubieren-nacido, cuajan y se corroboran.” (1948a, p. 1282). 



112 

 

preceptores e professores, incluindo as amas de leite, aquilo que Plutarco denomina pelo 

vocábulo παράδειγμα – paradeigma, ser um modelo a ser seguido. Em Vives temos: 

 

Fora isso, eles têm instintos parecidos com macacos; eles se resmam tudo e 

sempre, especialmente para aqueles a quem, por sua autoridade e pelo afeto 

confiante que professam, julgam dignos de imitação, por exemplo: seus pais, 

seus professores, seus aios. Por este instinto de imitação fomos atingidos 

pela natureza de muitos corrompidos quando deveríamos ter copiado para 

aqueles que acabei de nomear. (1948b, p. 557)164  

 

Para o Valenciano a escolha do professor deve ser observada não só por sua 

competência, pois a qualidade técnica é importante, mas também o comportamento precisa ser 

irrepreensível, suas palavras carecem ser acompanhadas das ações, assim seus vícios, suas 

fraquezas não são compatíveis com o ambiente escolar, é esse um dos motivos que a 

profissão-professor é incompatível à ambição pelo dinheiro - um “sofista” vendendo 

ensino165- , se tornou o fundamento da sua justificativa para uma escola pública. 

Uma negligência que Plutarco vai combater era a do castigo físico para os alunos. 

O Beocio será taxativo quanto ao castigo físico como meio de instrução a criança, para ele 

formação se faz por meio do diálogo e dos conselhos, nunca pelos maus tratos e castigos. 

Vives não será tão taxativo como Plutarco, o Valenciano concede na aplicação do castigo 

físico, mas com abrandamento, não como uma regra, e sim, antes, um recurso a vir a ser 

utilizado com moderação em último caso. 

 
No entanto, uma vez que a ingenuidade do homem está deprimida e as 

paixões animadas pioraram, é necessário suprimir e atacar esse movimento 

inconsiderado com repreensões, punições verbais e, se necessário for, com 

alguma sanção aflitiva para que, como acontece com as bestas feras, a dor 

física possa trazê-lo para o caminho certo, pois a razão não poderia ser 

suficiente para ele. Apesar do que digo, gostaria que a punição fosse o mais 

suave possível, não dura, não como a do escravo, se sua índole não fora tal 

que se deve ser lembrada de sua obrigação a força de golpes, como um 

servo. (VIVES, 1948b, p. 589)166 

                                                           
164  “Afuera de esto, tienen los niños instinto como de monos; de grado lo remedan todo y siempre, 

especialmente a aquellos a quienes, por su autoridad y el confiado cariño que Ies profesan, juzgan dignos de 

imitación, verbigracia: sus padres, sus maestros, sus ayos. Por este instinto de imitación se nos pegó la índole 

de muchos corrompida cuando debiéramos haberla copiado enmendada de aquellos mismos a quien acabo de 

nombrar.” (1948b, p. 557). 
165  “¿Cuántos hombres instruidos, di- me, envían a sus hijos a esos centros y a eses sofistas? Nadie hay tan 

ciego, nadie tan mentecato, nadie tan descuidados o tan aborrecidos tiene a sus hijos que llegue a ese 

extremo. Si alguno los envía acá, no los envía a esos sofistas que Dios confunda, sino a determinados 

profesores, que, en medio de tan desaforada locura, conservan un adarme de cordura. Si alguno piensa que yo 

hablo con alguna irritación, ese tal no se equivoca.” (1948b, p. 314). 
166  “Empero, dado caso que al ingenio del hombre le deprimen y empeoran las pasiones excitadas, hay que 

reprimir y atajar aquel movimiento inconsiderado con reprensiones, con castigos verbales y, si menester 

fuere, con alguna sanción aflictiva para que, como acontece con las bestias cerriles, le traiga al buen camino 



113 

 

 

Apesar da brevidade com que aqui apresentamos algumas recepções de Vives, 

segue ainda um sucinto esquema das advertências plutarquianas sobre as possíveis 

negligências educacionais no “Da Educação da Criança” e como elas estão recepcionadas em 

Vives. 

 

Quanto aos elogios que deveriam ser destinados a criança e ou aluno 

 

Plutarco Vives 

É, assim, necessário que se alternem e 

diversifiquem as repreensões e os elogios, e, 

quando as crianças são insolentes, apliquem-se 

castigos dignos e transmita-se lhes, de novo, 

ânimo com elogios, e que imitem as amas que, 

quando as crianças choram, lhes oferecem 

novamente o seio para consolação. (9A). 

Há, portanto, que incentivar as crianças com 

elogios comedidos e pequenos prêmios que 

ilusionam essa idade, bem como com 

repreensões discretas e com o exemplo de um 

companheiro que parece mais do que ele; mas se 

precaverá que o amigável e estimulante 

antagonismo não degenera em inimizade e 

desconsideração. (1948b, p. 588)167 

 
 

 

Momento de descanso para os trabalhos diários da criança 

 

É conveniente dar às crianças um momento de 

descanso depois dos trabalhos contínuos, se 

pensarmos que toda a vida se divide em 

momentos de descanso e de trabalho. (9C) 

Também o cansaço gera uma distração, porque 

há o auditório cansado de ouvir ou fazer outra 

coisa e não quer mais dar ouvidos. Tal deve ser 

animado e renovado na esperança de brevidade, 

não o contrário do que nos convites com algum 

prato saboroso ou com uma anedota, como a 

leitura em Demosthene, da sombra do burro ou 

por uma mudança repentina de tom que belisca o 

ouvido desplicante, como uma pequena 

repreensão, como tem dito. (1948b, p. 768)168 
 

 

Os erros e vícios dos filhos que são negligenciados pelos pais 

 

Aqueles que repreendem os erros dos filhos, 

erros em que eles também caíram, esquecem que 

se acusam a eles próprios por meio do nome dos 

filhos. Ou seja, os que levam uma vida sem 

Não é de maravilhar que o amor de si mesmo em 

cada um seja cego; não vê mais claramente o 

exemplo dos pais na índole viciosa de seus filhos. 

Não há coisa que não se prometam de sua prole, 

                                                                                                                                                                                     
el dolor físico, puesto que la razón no le bastó. A pesar de lo que digo, yo querría que ese castigo fuera todo 

lo blando posible, no duro, no propio del esclavo, si ya su índole no fuere tal que se le de- ba recordar su 

obligación a fuerza de golpes, como un siervo.” (1948b, p. 589). 
167 “Hay, pues, que estimular a los niños con elogios mesurados y con pequeños premios que ilusionan aquella 

edad, como también con reprensiones discretas y con el ejemplo de algún compañero que luzca más que él; 

pero se precaverá que el amistoso y estimulante antagonismo no degenere en enemistad y en despecho.” 

(1948b, p. 588). 
168  “También el cansancio engendra la distracción, porque está el auditorio fatigado de oír o de hacer otra cosa y 

ya no quiere dar oídos. Esos tales deben avivarse y renovarse con la esperanza de la brevedad, no de otra 

manera que en los convites con algún plato sabroso o con una anécdota, como la que se lee en De- móstenes, 

de la sombra del asno o por un brusco cambio de tono que pellizque la oreja displicente, como una pequeña 

reprensión, según tengo dicho.” (1948b, p. 768). 



114 

 

regras não se sentem com confiança para 

repreender os escravos, e muito menos os 

próprios filhos. Pior ainda, poderiam ser para os 

filhos conselheiros e mestres dos seus vícios. 

(14B) 

já que não pelo juízo, mas ao mesmo pelo desejo. 

(1948b, p. 351)169. 

 

 

O Estudo de Filosofia – Vives irá chamar de Filosofia Moral 

 

Por isso, é necessário que a filosofia encabece a 

restante formação. Na verdade, os homens 

inventaram duas ciências sobre o cuidado do 

corpo: a medicina e a ginástica. Uma traz a 

saúde, a outra o vigor físico. Para a alma que 

sofre de uma enfermidade, a filosofia é o único 

remédio. (7D) 

E ainda naquela mesma filosofia, moderadora 

das paixões e compositora dos costumes, da qual 

se diz com justo elogio que Sócrates a apegou do 

céu e a introduziu na sociedade humana e nos 

agrupamentos humanos. (1948b, p. 126)170 

Em nossas escolas, essas artes também são os 

alicerces dos três prédios da Medicina, Teologia, 

Jurisprudência, que merecem o nome das artes e 

disciplinas soberanas e servem como o uso mais 

cotidiano. Nós adicionamos a Filosofia Moral, 

serva rendida da teologia da qual acredita-se que 

todos os direitos sagrados e profanos tenham 

nascido. (1948b, p. 347)171 

 

Muitas outras negligencias que Plutarco propõe em seu tratado podem compor o 

quadro comparativo com os escritos do humanista valenciano, não será possível analisar todas 

elas, como: um ἐγκυκλίων παιδευμάτων (egkuklion paideumaton) para a formação do aluno, 

para Vives o currículo é formado pelo estudo das studia humanitatis; o exercício físico, pois 

para Vives sua prática moderada, como jogos de bola e corridas, tendem a robustecer o corpo 

e a fortalecer o ânimo, mas repreende o riso barulhento a ponto de sacudir o corpo e o excesso 

de gesticulações; a questão cultural; a formação do caráter; a arete e muitos outros. 

 

                                                           
169  “No es de maravillar que el amor de sí mismo en cada uno sea ciego; no más claramente ve la generalidad de 

los padres en la índole viciosa de sus hijos. No hay cosa que no se prometan de su sobóle, ya que no por el 

juicio, al menos por el deseo.” (1948b, p. 351). 
170 “Y aun en aquella misma filosofía, moderadora de las pasiones y componedora de las costumbres, de la cual 

se dice con justo elogio que Sócrates la apeó del cielo y la introdujo en la sociedad humana y en las urbanas 

agrupaciones.” (1948b, p. 126). 
171  “En nuestras escuelas, estas artes son, además, los cimientos de los tres edificios de la Medicina, Teología, 

Jurisprudencia, que merecen el nombre de artes y disciplinas soberanas y sirven como las que más al uso de 

cada día. Hemos añadido la Filosofía moral, sierva rendida de la Teología t y de la cual se cree que nació 

todo derecho sagrado y profano.” (1948b, p. 347). 



115 

 

Considerações Finais 

 

A dissertação procura apresentar o “Da Educação da Criança” plutarquiano e 

responder a pergunta: como na proposta educacional de Vives reaparece a noção de 

negligência encontrada no Tratado de Plutarco? No capítulo terceiro, particularmente no 

tópico sobre a recepção em Vives, é possível declarar que tal recepção se fez presente.  

O primeiro capítulo se dedicou à uma visão panorâmica sobre o contexto 

histórico, social e cultural de Plutarco, a partir do qual pudemos perceber que o “Da educação 

da Criança” propõe aconselhamentos e advertências para pais gregos e romanos que, por 

algum motivo, resvalam em negligências quanto à educação de seus filhos. 

O Segundo capítulo buscou demonstrar as muitas negligências que Plutarco 

reclama no “Da Educação da Criança”. Plutarco utiliza o vocábulo grego “amaleia” 

(negligência), mas também lança mão de vocábulos sinônimos para referir tais negligências, 

bem como, de maneira irônica, utiliza palavras com sentido oposto à negligência como 

cuidado e esforço. A análise dessas negligências demonstra que a educação dos filhos deve 

ser algo primordial para os pais. 

Quando chegamos ao terceiro capítulo encontramos a tensão que já foi um tanto 

debatida, mas ainda podemos argumentar que o contexto histórico e social do Renascimento 

nos remete a uma mudança de paradigma, pois encontramos uma nova configuração social 

despontando que precisa e clama por instrução. Assim, inúmeros manuais foram preparados 

para suprir educacionalmente a nova elite desejosa de uma mudança comportamental. É 

possível inferir que o sentimento e a consciência para com a criança foi algo estrondoso, 

rapidamente a criança passou de não vista para uma figura de existência peculiar. 

O Tratado de Plutarco contribuiu para realçar tal realidade para os humanistas, 

pois como pode um pai negligenciar a educação da criança se ela nem ao menos era 

reconhecida ou direcionada a uma educação? Um novo cenário se constitui a partir daí:  

reconhecer a criança como um ser autônomo e encaminhá-la para uma educação salutar. 

Quando recepcionada no Renascimento, as negligências reclamadas por Plutarco no “Da 

Educação da Criança” são entendidas como uma mensagem de forte inspiração para os 

inúmeros escritos e manuais propositivos de uma nova maneira de educar: Arévalo, Nebrije, 

Erasmo, Montaigne e tantos outros.  



116 

 

Vives toma o termo negligência como um vocábulo de uso corrente, e também 

utilizará o vocábulo desidia, na abordagem da negligência na esfera educacional, espalhando 

aconselhamentos e advertências por toda a sua obra. 

Plutarco e Vives são considerados pacificadores, talvez suas experiências pessoais 

tenham estimulado suas respectivas ponderações pela paz. Vives, em consequência do exílio 

motivado pela Inquisição Espanhola sempre traz em seus escritos uma mensagem de 

abrandamento e direcionamento para solução de conflitos. Plutarco, pela sua experiência de 

líder em uma região dominada pelo poderio romano, também expressa uma atitude 

pacificadora, essa característica irá influenciá-lo em vários tratados, especialmente no campo 

da educação. 

As negligências plutarquianas são o eixo do estudo aqui apresentado, com elas 

pudemos perceber a forte mensagem que Plutarco fez ecoar na esfera famíliar, instituição que 

de modo diverso irá transpor barreiras em todos os povos e períodos, e, principalmente, na 

dimensão formativa relacionada à conduta moral. Oliveira Silva (2015, quarta capa), sintetiza 

de forma bastante pertinente a projeção do Tratado de Plutarco:  

 
Um verdadeiro tratado sobre educação, que permanece tão atual quanto nos 

tempos em que fora escrito. A utilidade da presente obra é inegável, pois tem 

como tema central a educação dos filhos. Nela, Plutarco versa sobre como os 

pais devem se preocupar com a formação de seus filhos desde a concepção 

até sua educação na adolescência. 

 

Aprendemos uma lição com os estudos de Plutarco: a autoridade de um livro 

reside na atualidade da reflexão filosófica que nos proporciona. Não há dúvida que o “Da 

Educação da Criança”, nos obriga a filosofar sobre as consequências de uma cuidadosa 

educação para a formação moral do ser humano. Se assim for, a negligência é uma variante 

negativa para a formação do caráter e merece as advertências interpostas por Plutarco. É ao 

encontro dessa percepção que insistimos na relevância de buscar as repercussões do Tratado, 

que em Vives foi revisitado e revigorado em novos aportes.  

 

 

 

 

 

 



117 

 

Referências  

 

Obras de Plutarco 

 

PLUTARCO. Como Distinguir um Adulador de um Amigo. Como Retirar Benefício dos 

Imimigos. Acerca do Número Excessivo de Amigos. Tradução de Paula Barata Dias. Centro de 

Estudos Clássicos e Humanísticos, 2010. 

 

________. Obras Morales y de Costumbres (Moralia), vol. XII. Tratados Antiepicúreos. 

Introducciones, Traducción y Notas de Juan Francisco Martos Montiel. Madrid: Editorial 

Gredos, 2004. 

 

________. Sobre o Afecto aos Filhos. Sobre a Música. Tradução de Carmen Soares e 

Roosevelt Rocha. Coimbra: Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos, 2012. 

 

________. Da Educação da Criança. Introdução, tradução e notas de Maria Aparecida de 

Oliveira Silva. São Paulo: Edipro, 2015. 

 

_______. Obras Morales y de Costumbres (Moralia I) – introducciones, traducciones y notas 

por Concepción Morales Otal y José García López. Madrid: Editorial Gredos, 1985. 

 

________. Da Virtude e do Vício. Tradução, introdução e notas Maria Aparecida de Oliveira 

Silva. In: Perspectivas, Revistas do Colegiado de Filosofia da UFT, n. 2, 2016. p.101-109. 

 

________. Da Educação da Criança. Tradução do grego, introdução e notas Joaquim 

Pinheiro. Coimbra: Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos, 2010.  

 

________. Vidas Paralelas – Demóstenes e Cícero. Tradução do grego, introdução e notas 

Marta Várzeas. Coimbra: Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos, 2010. 

 

Plutarch. Moralia, Vo. I: The Education of Children. How the Young Man Should Study 

Poetry. On Listening to Lectures. How to Tell a Flatterer from a Friend. How a Man May 

Become Aware of His Progress in Virtue. Translated by Frank Cole Babbitt. London: William 

Heinemann, 1927. (Ed bilingue). 

 

_______. De Liberis Educandis. Moralia. Gregorius N. Bernardakis. Leipzig. Teubner. 1888. 

Disponível em: 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0136%3Astephp

age%3D1a. Acesso em: 25/02/2019. 

 

Πλούταρχος. Περὶ παίδων ἀγωγῆς.  Disponível em: 

https://el.wikisource.org/wiki/%CE%A0%CE%B5%CF%81%CE%AF_%CF%80%CE%B1%

CE%AF%CE%B4%CF%89%CE%BD_%CE%B1%CE%B3%CF%89%CE%B3%CE%AE%

CF%82. Acesso em: 21/03/2019. 

 

ΠΛΟΎΤΑΡΧΟΣ. ΗΘΙΚΑ. ΤΟMΟΣ I. ΚΑΚΤΟΣ. 343 <<ΟI ΕΛΛΗNΕΣ>>. Disponível em: 

https://pt.scribd.com/document/374861827/PLOYTARXOS-HTHIKA-V1-pdf. Acesso em 

15/09/2016. (A lista dos escritos de Plutarco) 

 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0136%3Astephpage%3D1a
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0136%3Astephpage%3D1a
https://el.wikisource.org/wiki/%CE%A3%CF%85%CE%B3%CE%B3%CF%81%CE%B1%CF%86%CE%AD%CE%B1%CF%82:%CE%A0%CE%BB%CE%BF%CF%8D%CF%84%CE%B1%CF%81%CF%87%CE%BF%CF%82
https://el.wikisource.org/wiki/%CE%A0%CE%B5%CF%81%CE%AF_%CF%80%CE%B1%CE%AF%CE%B4%CF%89%CE%BD_%CE%B1%CE%B3%CF%89%CE%B3%CE%AE%CF%82
https://el.wikisource.org/wiki/%CE%A0%CE%B5%CF%81%CE%AF_%CF%80%CE%B1%CE%AF%CE%B4%CF%89%CE%BD_%CE%B1%CE%B3%CF%89%CE%B3%CE%AE%CF%82
https://el.wikisource.org/wiki/%CE%A0%CE%B5%CF%81%CE%AF_%CF%80%CE%B1%CE%AF%CE%B4%CF%89%CE%BD_%CE%B1%CE%B3%CF%89%CE%B3%CE%AE%CF%82
https://el.wikisource.org/wiki/%CE%A3%CF%85%CE%B3%CE%B3%CF%81%CE%B1%CF%86%CE%AD%CE%B1%CF%82:%CE%A0%CE%BB%CE%BF%CF%8D%CF%84%CE%B1%CF%81%CF%87%CE%BF%CF%82
https://pt.scribd.com/document/374861827/PLOYTARXOS-HTHIKA-V1-pdf


118 

 

Obras de Juan Luis Vives 

 

VIVES, Juan Luis. Obras Completas – Tomo Primero. Primera traslacion castellan integra y 

directa, comentários, notas y um ensayo biobibliográfico por Lorenzo Riber. Madrid: M. 

Aguiar editor, 1948. 

 

__________. Obras Completas – Tomo Segundo. Primera traslacion castellan integra y 

directa, comentários, notas y um ensayo biobibliográfico por Lorenzo Riber. Madrid: M. 

Aguiar editor, 1948. 

 

 

Outras Fontes Primárias 

 

ARÉVALO, Rodrigo Sánchez de. Manera de criar a los hijos (1453). Estúdio y notas de 

Lorenzo Velazquez. Traducción de Pedro Arias. Pamplona: Servicio de publicaciones de la 

Univerdad de Navarra, 1999. 

 

ARISTÓTELES. Política. Edição bilíngue. Tradução: António Campelo Amaral e Carlos 

Gomes. Gepolis: Universidade Católica Portuguesa, 1998. 

 

ERASMO. De Pueris (Dos Meninos). Tradução, Introdução e Notas Luiz Feracine. São 

Paulo: Escala, 2008. 

 

MONTAIGNE, Michel de. Os Ensaios – uma seleção. Organização de M. A. Screech, 

tradução e notas de Rosa Freire D’Aguiar. Penguin Companhia das Letras, S/D.  

 

PLATÃO. As Leis. Tradução e notas de Edson Bini. São Paulo: EDIPRO, 1999. 

 

________. A República. Tradução de Carlos Alberto Nunes. 3ª ed. Belém: EDUFPA, 2000. 

 

QUINTILIANO, Marcus Fabius. Instituição Oratória, Tomo I. Edição em Latim e português. 

Tradução, apresentação e notas Brubo Fregni Bassetto. Campinas: Unicamp, 2015. 

 

_________. Marcus Fabius. Instituição Oratória, Tomo II. edição em Latim e português. 

Tradução, apresentação e notas Brubo Fregni Bassetto. Campinas: Unicamp, 2015. 

 

SANTO AGOSTINHO. Confissões – 1ª ed. São Paulo: Penguin Companhia, 2017. 

 

 

Fontes Secundárias 

 

ABBAGNANO, Nicola e VISALBERGHI, A. Historia de la pedagogia. Madrid: Fondo de 

Cultura Económica, 1992. 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo, Martins Fontes, 2007. 

 

ALVES, Manuel dos Santos. O Intertexto de Plutarco no Discurso Literário do Século XIX. 

Coimbra: Humanitas 47, 1995. pags. 953-985. 

 



119 

 

ANDERSON, Perry. Linhagens do Estado absolutista. São Paulo: Brasiliense, 2004. 

 

ARIÈS. Philippe. História social da criança e da família. Tradução de Dora Flaskman. 2ª ed. 

Rio de Janeiro: Guanabara: 1986. 

 

ASSMANN, Selvino José. Estoicismo e Helenização do Cristianismo. Florianópolis: Revista 

de Ciências Humanas. UFSC, vol. 11, n. 15 , 1994. pags. 24-38.  

 

BÁEZ, Fernando. História universal da destruição dos livros: das tábuas sumérias à guerra 

do Iraque. Tradução de Léo Schlafman. Rio de Janeiro: Ediouro, 2006. 

 

BALTHAZAR, Gregory da Silva. Plutarco e a Romanização da Grécia: perspectivas 

historiográficas. Campos dos Goytacazes (RJ): Revista Mundo Antigo (NEHMAAT-

UFF/PUCG), ano I, v. 01, n. 02. Dezembro de 2012. pags. 113-130. 

 

BERNARDO, Debora Giselli e TOLEDO, Cezar de Alencar Arnaut de. Educação e 

Humanismo no Pensamento de Juan Luis Vives. Campinas: Revista Histedbr On-Line, n. 25, 

2007. pags. 13-32. 

 

BORG, Barbara E. Paideia: the word of the Second Sophistic. Berlin: Walter de Gruyter, 

2004. 

 

BOTO, Carlotta. A Liturgia escolar na Idade Moderna. Ed. Papirus, 2019. 

 

________. Civilizar a infância na Renascença: estratégia de distinção de classe. Revista 

Tempos e Espaços em Educação, v. 2, jan./jun. 2009. pags. 119-140. 

 

________. O desencantamento da criança: entre a Renascença e o Século das Luzes. IN: 

FREITAS, Marcos Cezar de e HUHLMANN JUNIOR, Moyses. Os intelectuais na história da 

infância. São Paulo: Cortez, 2002. 

 
_________. O Humanismo, o livro e a escola: vínculo clássico para o mundo contemporâneo. Porto: 

International Studies on Law and Education 11, CEMOrOc-Feusp / IJI-Univ. do Porto, mai-ago 2012. 

pags. 19-30. 

 

BROWN, Colin. O Novo Dicionário Internacional de Teologia do Novo Testamento. São 

Paulo: Vida Nova, 1984. Volumes I, II, III e IV. 

 

BUENO, Taynam Santos Luz. Do modelo à ação: A política em Sêneca e o elogio da 

Filosofia. São Paulo: Cadernos de Ética e Filosofia Política nº 29, 2º semestre de 2016. p. 58-

74. Disponível em: http://www.revistas.usp.br/cefp/article/view/124485. Acesso em: 

19/05/2019. 

 

CALERO, Francisco y RAMOS, Marco Antonio Coronel. La grandeza de Juan Luis Vives. 

Valencia: eHumanista 26, 2014. pags. 429-453 

 

CAMBI, Franco. Historia da pedagogia. São Paulo: Fundação Editora da UNESP (DEU), 

1999. 

 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/revistacfh/issue/view/1831
http://www.revistas.usp.br/cefp/article/view/124485


120 

 

CAMILLO, Ottavio Di. El Humanismo Castellano del Siglo XV. Valencia: Fernando Torres 

Editor, 1976. 

 

CANDIDO, Maria Regina. Pederastia: ritual de passagem na formação do jovem cidadão 

ateniense. In ESTEVES, Anderson Martins, AZEVEDO, Katia Teonia e FROHWEIN, Fábio. 

Homoerotismo na Antiguidade Clássica. 2ª ed. Rio de Janeiro: Programa de Pós-Graduação 

em Letras Clássica, UFRJ, 2016. 

 

CARDOSO, António Brito. Particularidades do grego do "Novo Testamento". Coimbra: 

Humanitas. Vol. 11/12 (1959/1960). 

 

CEOLA, Adriele Andrade e VENTURINI, Renata Lopes Biazotto. Plutarco e a Província 

Grega. XIV Jornada de Estudos Antigos e Medievais. Maringá, 2015. 

 

CUNHA NETO, Osvaldo. Sofística segundo Filóstrato: interpretação, estudo e tradução das 

Vidas. Campinas: Editora, 2016. 

 

D’AUBÍGNÉ, J. H. Merle. História da Reforma do XVI Século. Vol. III. São Paulo: Casa 

editora Presbiteriana, n/d. 

 

DELGADO, Buenaventura. Historia de la infância. Barcelona: Editorial Ariel, 1998. 

 

DELUMEAU, Jean. A Civilização do Renascimento, Vol II. Lisboa: Editorial Estampa, 1984. 

 

DELUMEAU, Jean. A Civilização do Renascimento, Vol I. Lisboa: Editorial Estampa, 1984. 

 

DIAS, Paula Barata. Plutarco e os Autores Cristãos da Antiguidade Tardo Medieval - limites 

e possibilidades de uma recepção. IN: FERREIRA, José Ribeiro e LEÃO, Delfim Ferreira 

(Coords). Os fragmentos de Plutarco e a recepção da sua obra. Actas do Colóquio realizado 

em Coimbra em 27 e 28 de Setembro de 2002. Actas do Congresso Plutarco Educador da 

Europa. Edição Fundação Eng. António de Almeida, 2002. 

 

DUFF, Timotht E. Models Of Education In Plutarch. Journal of Hellenic Studies 128 (2008) 

p. 1-26. 

 

ECO, Umberto. Interpretação e superinterpretação. 2ª Ed. Tradução Monica Stahel. São 

Paulo: Martins Fontes, 2005. 

 

ESTEVES, Anderson Martins, AZEVEDO, Katia Teonia e FROHWEIN, Fábio. 

Homoerotismo na Antiguidade Clássica. 2ª ed. Rio de Janeiro: Programa de Pós-Graduação 

em Letras Clássicas, 2016. 

 

FERNANDEZ y BULLÓN, Eloy. Los Precursosres Españoles de Bacon y Descartes - De 

Los Orígenes de la Filosofia Moderna. Salamanca: Imprenta de Calatrava, 1905. 

 

FERNÁNDEZ NIETO, F.J. y MELERO, A. Luis Vives y el humanismo europeo. Valencia: 

Universidad de Valencia, Servicio de publicaciones de la Universidad de Valencia, Patronato 

Cinc segles, 1998. 

 

https://digitalis.uc.pt/pt-pt/biblio?hdl=6933&f%5bauthor%5d=5432
https://digitalis.uc.pt/pt-pt/artigo/particularidades_do_grego_do_novo_testamento


121 

 

FERREIRA, José Ribeiro e LEÃO, Delfim Ferreira (Coords). Os fragmentos de Plutarco e a 

recepção da sua obra. Actas do Colóquio realizado em Coimbra em 27 e 28 de Setembro de 

2002. Actas do Congresso Plutarco Educador da Europa. Edição Fundação Eng. António de 

Almeida, 2002. 

 

FERREIRA, Ana M. G. O Homem de Estado Ateniense em Plutarco: o caso dos 

Alcméonidas. Coimbra: Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade de 

Coimbra, 2012. 

 

FERREIRA, José Ribeiro. Actas do Congresso Plutarco Educador da Europa. Edição: 

Fundação Eng. António de Almeida, 2002. 

 

________. Educação em Esparta e em Atenas – dois métodos e dois paradigmas. IN: LEÃO, 

Delfim Ferreira, FERREIRA, José Ribeiro e FIALHO, Maria do Céu. (coords). Cidadania e 

Padeia na Grécia Antiga. Coimbra: Universidade de Coimbra, 2010. 

 

FERREIRA, Luísa de Nazaré, RODRIGUES, Paulo Simões e RODRIGUES, Nuno Simões. 

Plutarco e as Artes: Pintura, Cinema e Artes Decorativas. Coimbra: Centro de Estudos 

Clássicos e Humanísticos, 2010. 

 

FERREIRA, Luísa de Nazaré. Violência e infância na Grécia antiga: três aspectos de uma 

problemática. IN: IRIARTE Ana e FERREIRA, Luísa de Nazaré (Coords). Idades e género 

na literatura e na arte da Grécia antiga. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 

2010. pags. 61-88. 

 

FIGUEIRA, Thomas. Fostering in the Spartan Agoge. IN: CERQUEIRA, Fábio Vergara e 

SILVA, Maria Aparecida de Oliveira. Estudos sobre Esparta. Pelotas: Ed. UFPel, 2019. pags. 

29-43. 

 

FORNET, José María Belarte. Vives Cristiano. IN: VEGA, Antonio López y GIRÓN, Pedro 

Schwartz (eds.) Luis Vives humanista español en Europa. Semana marañón 2006. Valência, 

Generalitat Valenciana, 2008. 

 

FREEDMAN, David Noel (Ed.). The Anchor Bible Dictionnary, vol. 5.  New York: Yale 

University Press, 1992, pags. 382-384. 

 

FREITAS, Vanderley Nascimento. O Exercício do Silêncio como Terapia da Alma na 

Filosofia de Plutarco. Tese de Mestrado. Universidade Federal de Minas Gerais, Faculdade 

de Filosofia e Ciências Humanas. 2016. 

 

FUNARI, Pedro Paulo. Grécia e Roma. São Paulo: Editora Contexto, 2002. 

 

GALÁN, Juan Eslava. Amor y sexo em la antigua Grecia. Madrid: Peñalara, 1997. 

 

GARCIA, Pablo Pérez. Valencia em el Mediterráneo renacentista. IN: VEJA, Antonio López 

y GIRÓN, Pedro Schwartz (eds.). Luis Vives humanista español em Europa (Semana 

Marañón 2006). Valencia: Biblioteca Valenciana, 2008.  

 



122 

 

GARIN, E. Ciência e vida civil no Renascimento italiano. Tradução para Língua Portuguesa. 

São Paulo: UNESP.1993. 

 

________. Idade Média e Renascimento. Tradução de Isabel Teresa Santos e Hossein S. 

Shooja. Lisboa: Estampa, 1994. 

 

________. O homem Renascentista. Lisboa: Editorial Presença, 1991. 

 

GARNSEY, Peter y SAILER, Richard. El Imperio Romano - economía, sociedad y cultura. 

Traducción Castellana de Jordi Beltran. Barcelona: Editorial Crítica, 1991. 

 

GAZOLLA, Rachel. O oficio do filósofo estoico: o duplo registro do discurso da Stoa. São 

Paulo: Loyola, 1999. 

 

GEERTZ, Clifford. A interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2008. 

 
GIRÓN, Pedro Schwartz. El governo de la ciudad y la polémica de los pobres. IN: VEGA, Antonio 

López y GIRÓN, Pedro Schwartz (eds.) Luis Vives humanista español en Europa. Semana marañón 

2006. Valência, Generalitat Valenciana, 2008. 
 

GRIMAL, Pierre. A Civilização Romana. Lisboa: Edições 70, 1996. 

 

GUARINELLO, Norberto Luiz. História Antiga. São Paulo: Contexto, 2013. 

 

________. O Instrumental agrícola pompeiano e a economia romana. IN: PINTO, Neiva 

Ferreira e BRANDÃO, Jacyntho Lins. Cultura Clássica em Debate. Estudos de arqueologia, 

história, filosofia, literatura e linguística grego-romana. Belo Horizonte: UFMG/CNPq/SBEC, 

1984. 

 

________. Imperialismo Grego-Romano. São Paulo, Ática, 1987. 

 

HESPANHA, Antonio Manuel. As vésperas do Leviathan - instituições e poder político. 

Portugal – Séc. XVII. Rio de Mouro: Pedro Ferreira Artes Gráficas, 1987. 

 

HEYWOOD, Colin. A History of Childehood. Cambridge, UK; Medford, MA: Polity Press, 

2017.  

 
HORTIGUELLA AMILLO, Ángel Gómez. La vida sine querela de Juan Luis Vives. eHumanista 26 

2014. pags. 345-356 
 

HUNT, David. Parents and Children in History. The psychology of Family life in early 

modern France. New York: Basic Books, Inc. Publishers, 1970. 

 

JAEGER, Werner Wilhelm. Paidéia: a formação do homem grego. Tradução Arthur M. 

Parreira. 3ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 1995. 

 

________. Cristianismo primitivo y padeia griega. Mexico: Fondo de Cultura Economica, 

1985. 

 



123 

 

JESUS, Carlos A. Martins de. Obras Morais. Diálogo sobre o amor. Relatos sobre o amor. 

Tradução do grego, introdução e notas. Coimbra: Centro de Estudos Clássicos e 

Humanísticos, 2010. 

 

JONES, C. P. Plutarch and Rome. Oxford: Clarendon Press, 1971. 

 

________. Multiple identities in the age of the Second Sophistic. IN: BORG, Barbara E. 

Paideia: the word of the Second Sophistic. Berlin: Walter de Gruyter, 2004. 

 

KOHAN, Walter Omar. Infância. Entre educação e filosofia. Belo Horizonte: Autêntica, 

2005. 

 

KRISTELLER, P. O. El pensamiento renacentista y sus fuentes. 2ª Ed. Madrid: Fondo de 

Cultura Econômica, 1993. 

 

________. Tradição clássica e pensamento do Renascimento. Lisboa: Edições 70, 1995. 

 

________. El Pensamiento Renacentista y Las Artes. Version castellana de Bernardo Oreno 

Carrillo. Madrid: Taurus Ediciones, 1986. 

 

________. Ocho Filósofos Del Renacimiento Italiano. Cidade de México: Fondo de cultura 

econômica. Primera edición electrónica, 2016. 

 

KUHLMANN JUNIOR, Moyses. Infância e Educação infantil: uma abordagem histórica. 

Porto alegre: Mediação, 1998. 

  

LEANDRO, Yasmin de Andrade. A arte de ensinar os filhos nobres na Castela dos séculos XV e 

XVI. Porto Alegre: Aedos, Revista do corpo discente do PPG-História da UFGS, v. 10, n. 23, 

dez. 2018. pags. 258-275. 

 

LEÃO, D. F.  Petrónio e a inconstância dos pueri delicati. Coimbra: Humanitas 58, 2006. p. 

119-131. 

 

________. Com Medeia solitária no banco dos réus. Archai: Revista de Estudos sobre as 

Origens do Pensamento. Brasilia, DF: Unb, n. 22, Jan-Apr. 2018. pags. 167-198. 

 

LOPES, Rodolfo. Pseudo-Plutarco. Sobre o Destino. Introdução, tradução e notas: Rodolfo 

Lopes. Prometeus, Ano 11, n. 25, janeiro de 2018. pags. 1-33. 

 

LUZ, Maria Camila Santiago. Plutarco e a Biografia de Catão, O Jovem. VII Congresso 

Internacional de História, XXXV Encuentros de Geohistoria Regional, XX Semana de 

História. 6 a 9 de outubro de 2015. pags. 943-952. Disponível em 

http://www.cih.uem.br/anais/2015/trabalhos/1351.pdf. Acesso em: 15/02/2019. 

 

MALLAINA, D. Varlos. Estudio Biográfico de Juan Luis Vives, que compreende una historia 

de su vida. Burgos: Imprenta de D. Timoteo Arnaiz. Plaza de Prim, núme 17, 1872. 

 

MARIANO, Alexandra de Brito. O Sonho de Luis Vives. IN: SOARES, Nair de Nazaré 

Castro e TEIXEIRA, Cláudia. (Coords.). O Legado Clássico no Renascimento e sua 

http://www.cih.uem.br/anais/2015/trabalhos/1351.pdf


124 

 

Recepção: contribuição para a renovação do espaço cultural europeu. Coimbra: Imprensa da 

Universidade de Coimbra, 2017. 

 

MARROU, Henri Irénée. História da Educação na Antiguidade. São Paulo: EPU; EdUSP, 

1973. 

 

MARTIN, Adolfo Bonilla y San. Luis Vives y la Filosofia del renacimiento. Madrid: Imp. De 

L. Rubio, 1929. 

 

MARTINS, Paulo e BRENER, Pedro Zanetta. Novas luzes sobre a Segunda Sofística. Rio de 

Janeiro: Codex: Revista de Estudos Clássicos, vol. 5, n. 2, jul.-dez. 2017, pags. 11-28. 

 

MASEGOSA, Antonio García. Sobre la Educación de los Hijos de Rodrigo Sánchez Arévalo. 

Sarmiento, n. 4, 2000. pags. 231-263. 

 

MAUSE, Lloyd. The History of childhood. New York: Psychohistory Press, 1974. 

 

MONSEGÚ, Bernardo G. Filosofia del humanismo de Juan Luis Vives. Madrid:  Consejo 

Superior de Investigaciones Cientificas - Instituto Luis Vives - De Filosofia, 1961. 

 

MOULTON, Harold K. The Analytical Greek Lexicon Revised. Michigan: Zondervan, 1981. 

 

NOREÑA, Carlos G. JUAN LUIS VIVES. The Hague, Holamda: Martinus Nijhoff, 1970. 

 

OLIVEIRA, Ana Rodrigues. A criança na Sociedade Medieval Portuguesa. Lisboa: Editorial 

Teorema, 2007. 

 

OLIVEIRA, Luciene de Lima. Os Discursos Epidícticos de Paulo de Tarso no Livro dos Atos 

dos Apóstolos. Tradução e Comentários de Luciene de Lima Oliveira. Rio de Janeiro: UFRJ, 

Faculdade de Letras, 2016. 

 

ORTIZ, Alicia Morales. Plutarco em España: traducciones de Moralia em el siglo XVI. 

Murcia: Universidad, Servicio de Publicaciones, 2000. 

 

OSÓRIO, Jorge A. Plutarco revisitado por João de Barros. Estudos Clássicos em Debate. 

Aveiro: Ágora. 2001. pags. 139-155. 

 

PEREZ, Joseph. Erasmo, Moro y Vives. IN: VEGA, Antonio López y GIRÓN, Pedro 

Schwartz (eds.) Luis Vives humanista español en Europa. Semana marañón 2006. Valência, 

Generalitat Valenciana, 2008. 

 

PINHEIRO, Joaquim. Efeito Retórico das Histórias Anedóticas na Biopsicografia de 

Plutarco. JoLIE 2:2, 2009. Disponível em: 

https://digituma.uma.pt/bitstream/10400.13/1942/1/ArtigoO%20efeito%20ret%C3%B3rico%

20das%20hist%C3%B3rias%20aned%C3%B3ticas%20na%20biopsicografia%20.pdf. Acesso 

em: 20/04/2019. 

 

________. O Tratado De Tuenda Sanitate Praecepta de Plutarco: Saúde e Alimentação. IN: 

SOARES, Carolina Esteves, RUFINO, Carolina, ISAAC, Francisco e MAGALHÃES, José 

https://digituma.uma.pt/bitstream/10400.13/1942/1/ArtigoO%20efeito%20ret%C3%B3rico%20das%20hist%C3%B3rias%20aned%C3%B3ticas%20na%20biopsicografia%20.pdf
https://digituma.uma.pt/bitstream/10400.13/1942/1/ArtigoO%20efeito%20ret%C3%B3rico%20das%20hist%C3%B3rias%20aned%C3%B3ticas%20na%20biopsicografia%20.pdf


125 

 

Malheiro. Phármakon: do combate da enfermidade à invenção da imortalidade. Porto: 

CITCEM, 2018. 

 

________. O valor da filosofia e da Paideia: a construção moral e retórica de Plutarco. IN: 

GÓMEZ CARDÓ, Pilar; LEÃO, Delfim F.; SILVA, Maria Aparecida de Oliveira (coords). 

Plutarco entre mundos: visões de Esparta, Atenas e Roma. Coimbra: Imprensa da 

Universidade de Coimbra, 2014. 

 

________. Tempo e Espaço da Paideia nas Vidas de Plutarco. Coimbra: Centro de Estudos 

Clássicos e Humanísticos, 2010. 

 

________. Da Educação da Criança. Tradução do grego, introdução e notas Joaquim 

Pinheiro. Coimbra: Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos, 2010.  

 

POSTMAN, Neil.  O desaparecimento da Infância. Rio de Janeiro: Graphia, 1999. 

 

PRIETO, Josué Villa. La educación nobiliaria en la tratadística bajomedieval castellana: 

aspectos teóricos. Tesis Doctoral. Doctorado em Historia.  Universidad de Oviedo. 2013. 

 

RIBER, Lorenzo. Juan Luis Vives. Obras Completas – Tomo Primero. Primera traslacion 

castellan integra y directa, comentários, notas y um ensayo biobibliográfico por Lorenzo 

Riber. Madrid: M. Aguiar editor, 1948a. 

 

ROCHA JÚNIOR, Roosevelt Araújo da. O Peri Mousikes de Plutarco: tradução, comentário 

e notas. Tese de doutorado. Campinas, UNICAMP, 2007. 

 

________. A Esparta de Plutarco entre a guerra e as artes. IN: GÓMEZ CARDÓ, Pilar; 

LEÃO, Delfim F.; SILVA, Maria Aparecida de Oliveira (coords). Plutarco entre mundos: 

visões de Esparta, Atenas e Roma. Coimbra: Imprensa da Universidade De Coimbra, 2014. 

 

RODRIGUES, Manuel Augusto. Do Humanismo à Contra-reforma em Portugal. Coimbra, 

1981. 

 

RODRIGUES, Nuno Simóes. O Judeu e a Egípcia: O Retrato de Cleópatra em Flávio Josefo. 

Revista de ideas y formas políticas de la Antigüedad Clásica, n. 11. Madrid: Polis 1999. pags. 

217-260. 

 

RODRIGUES, Paulo Simões. Um percurso temático no tempo: as Vidas Paralelas de 

Plutarco e a pintura europeia do século XVI ao século XIX. Primeiras abordagens. IN: 

FERREIRA, Luísa de Nazaré, RODRIGUES, Paulo Simões e RODRIGUES, Nuno Simões. 

Plutarco e as Artes: Pintura, Cinema e Artes Decorativas. Coimbra: Centro de Estudos 

Clássicos e Humanísticos, 2010. 

 

ROSSI, Paolo. O nascimento da ciência moderna na Europa; tradução de Antonio Angonese. 

Bauru; SP: EDUSC, 2001. 

 

ROVIRA REICH, Ricardo. La Educación Política en la Antiguidad Clásica. El enfoque 

sapiciencial de Plutarco. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, edición digital, 2017.  

 



126 

 

SANCHEZ, Angel Narro. Los Valores de la buena mujer em Plutarco a través del De 

Instivtione Feminae Christanae de Luis Vives. IN: MORÓN, José María Candau, PONDE, 

Francisco J. González e REINO, Antonio L. Chávez (dirs.). Plutarco Transmissor. Actas del 

X simpósio internacional de la sociedade española de plutarquistas. Sevilla: Universidad de 

Sevilla, 2011. 

 

SANCHEZ, Delfin ortega. Infancia, familia y educación en la Edad Moderna española: un 

recorrido a través de las fuentes pedagógicas (siglos XVI-XVIII). Tejuelo, Revist de 

Didáctica de la Lengua y la Literatura. Trujillo-Miajadas, Espanha. nº 11 (junio de 2011), 

pags. 85-103. 

 

SILVA Oliveira, Maria A. de.  Plutarco e a Segunda Sofística. Revista Brasileira de Estudos 

Clássicos. Clássica (Brasil) 19.2, 2006. pags. 257-264. 

 

________.  Plutarco e os Romanos; debates e perpectivas historiográficas. Vitoria da 

Conquista: POLITEIA: História e Sociedade. v. 8 n. 1, 2008. pags. 53-66. 

 

________.  Plutarco e Esopo. IN: SANTOS, Fernando Brandão dos e OLIVEIRA, Jane Kelly 

de. Estudos Clássicos e seus Desdobramentos: artigos em homenagem à professora Maria 

Celeste Consolin Dezotti. São Paulo: Cultura Acadêmica, 2015. 

 

________.  Plutarco e Roma: o mundo grego no Império. Tese de Doutorado. Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo – USP, 2007. 

 

________.  Plutarco Historiador. Análise das Biografias espartanas. São Paulo: Edusp, 2006. 

 

________.  Práticas de Educação na Antiguidade: um olhar sobre a Paideia de Plutarco. 

Travessias. Vol 1, número 01. revistatravessias. Pesquisas em educação, cultura, linguagem e 

arte, n. 1 (2007). Disponível em: Travessias (unioeste.br). pags. 01-24. 

 

________. Plutarco e Roma. O Mundo Grego no Império. São Paulo: Edusp, 2014. 

 

________. Usos dos oráculos délficos em Plutarco. Nóesis - Revista de Ciencias Sociales y 

Humanidades. Ciudad Juárez, Chihuahua, México: Vol. 23 • número 45 • enero-junio, 2014. 

pags. 206-220 

 

SILVEIRA, Maria Duarte. A imagem feminina na Moralia: heroísmo e outras virtudes. Tese 

de mestrado. São Paulo. USP. 2006. 

 

SOARES, Carmem e ROCHA JÚNIOR, Roosevelt Araújo da. Plutarco - Sobre o Afecto aos 

Filhos. Sobre a Música. Tradução de Carmen Soares e Roosevelt Rocha. Coimbra: Centro de 

Estudos Clássicos e Humanísticos, 2012. 

 

SOARES, Carmem, FERREIRA, José R, FIALHO, M. do Céu. Ética e Paideia em Plutarco. 

Coimbra: Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos, 2008. 

 

SOARES, Carmem.  Os Laços de Família em Plutarco: De Amore Prolis (496 C-E); O Amor 

Materno (II). Boletim de Estudos Clássicos, n. 51. Associação Portuguesa de Estudos 

Clássicos Instituto de Estudos Clássicos. Coimbra: Junho de 2009. pags. 21-24. 

http://e-revista.unioeste.br/index.php/travessias/index


127 

 

 

________. Crianças e Jovens nas Vidas de Plutarco. Coimbra: Centro de Estudos Clássicos e 

Humanísticos, 2011. 

 

SOARES, Nair de Nazaré Castro e TEIXEIRA, Cláudia (Coords.). Legado clássico no 

Renascimento e sua recepção: contributos para a renovação do espaço cultural europeu. 

Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos. Coimbra: Imprensa da Universidade de 

Coimbra. 2017. 

 

SOARES, Nair de Nazaré Castro. Plutarco no Humanismo Renascentista em Portugal. IN: 

PINHEIRO, Joaquim; FERREIRA, José Ribeiro; SOARES, Nair Castro e MARNOTO, Rita. 

Caminhos de Plutarco na Europa. Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos. Coimbra: 

Imprensa da Universidade de Coimbra. Ed. 2ª. 2011. 

 

SOUZA, Zildene de. Febo e Jacinto: um olhar sobre o mito. Tese de mestrado. Rio de 

Janeiro, UFRJ, PPG em Letras Clássicas, 2016. 

 

SPINELLI, Miguel. O conceito grego da egkýklios paideía e sua difusão no período 

helenístico. Hybris. Revista de Filosofía, vol. 7, n. 1. Maio 2016, pags. 31-58. 

 

STEINMAN, Bárbara. Paideía Reformista, Agogé Espartana y la Práctica del Placer y del 

Dolor en las Leyes de Platón. Habis 39, 2008. pags. 25-37. Disponível em 

http://dx.doi.org/10.12795/Habis.2008.i39.02. 

 

TANGA, Fabio. Alcune note al De liberis educandis. IN: MORALES, M. Sanz, DELGADO, 

R. González, MORENO M. Librán, BRACERO, J. Ureña (eds.). La (inter)textualidad en 

Plutarco. Actas del XII Simposio Internacional de la Sociedad Española de Plutarquistas. 

Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2015. 

 

THEOBALDO, Maria Cristina. Sobre o “Da educação das crianças”: a nova maneira de 

Montaigne. Tese (doutorado em Filosofia). São Paulo: Universidade de São Paulo, 2008. 

 

UNZUÉ, José Luis Orella. Erasmo em España y Vives em Europa. De adalides de la 

ortodoxia al ostracismo por su heterodoxia. IN: VEJA, Antonio López y GIRÓN, Pedro 

Schwartz. Luis Vevies Iluminista español em Europa. (Semana Marañón 2006). Valencia: 

Generalitat Valenciana, 2008. 

 

VENTURINI, Renata Lopes Biazotto. Estoicismo e imperium: a virtus do homem político 

romano. Acta Scientiarum. Education Maringá, v. 33, n. 2, 2011. pags. 175-181,  

 

VEYNE, Paul (Org.) História da vida privada: Do Império Romano ao Ano Mil. Vol. 1. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2009.  

 

WATSON, Foster. Luis Vives el gran valenciano (1492-1540). Oxford: Oxford University 

Press, 1922. 

 

________. Vives: on Education – a translation od the De Tradendis Disciplis od Juan Luis 

Vives. Cambridge: University Press, 1913. 

 



128 

 

WESTAWAY, K. M.. The Educational Theory Of Plutarch. London: University Of London 

Press, 1922. 

 

WOODWARD, Willian Harrison. Contributions to the history of Education. Studies in 

Education during the Age of the Renaisance 1400-1600. Cambridge: University Press: 1924. 

 

ZANDONÁ, Deise. A Segunda Sofística: Intelectuais, Historiografia e Poder Político na Era 

dos Antoninos. História e História. 2008. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



129 

 

ANEXO 

Obras de Vives  

Disponível em: <Biblioteca Valenciana Digital> II. Obras de Juan Luis Vives (gva.es) 

1. Poeticon Astronomicon, de Julio Higinio (París, 1514). 

2. Christi Jesu Triumphus. Virginis Dei Parentis Ovatio (París, 1514). 

3. Veritas fucata (París, 1514). 

4. Meditaciones in septem psalmos quos vocant poenitentiae (Lovaina, 1518). 

5. Fabula de Homine (Lovaina, 1518). 

6. Praelectio in Georgica Vergilii (Lovaina, 1518). 

7. Anima senis (Lovaina, 1518). 

8. Genethliacon Jesu Christi (Lovaina, 1518). 

9. De tempore quo, id est, de pace in qua natus est Christus (Lovaina, 1518). 

10. De initiis, sectis et laudibus philosophiae (Lovaina, 1518). 

11. Liber in pseudodialecticos (Lovaina, 1519). 

12. Praefatio et Vigilia in Somnium Scipionis Ciceroniani (París, 1520). 

13. Aedes legum (París, 1520). 

14. In leges Ciceronis Praelectio (Lovaina, 1520). 

15. Declamationes quinque Syllanae (Lovaina, 1520). 

16. Declamatio qua Quitiliano respondetur pro noverca contra caecum (Lovaina, 1521) 

17. Commentaria in XXII libros De Civitate Dei Divi Aurelii Augustini (Lovaina, 1521). 

18. Praelectio in convivia Francisci Philelfi (Lovaina, 1521). 

19. Praelectio in quartum Rhetoricorum ad Herennium (Lovaina, 1522). 

20. In Suetonium quaedam (Lovaina, 1522). 

21. In sapientem praelectio: Dialogus qui sapiens inscribitur (Lovaina, 1522). 

22. De Europae statu ac tumultibus (Lovaina, 1522). 

23. Veritas fucata sive de licenyia poetica; quantum poëtis liceat a Veritate 

abscedere (Lovaina, 1523). 

24. De Institutione Feminae Christianae (Lovaina-Oxford, 1523). 

25. De ratione studii puerilis (Oxford-Londres, 1523). 

26. Liber de consultatione (Oxford-Londres, 1523). 

27. Isocratis Oratio Areopagita (Oxford-Londres, 1523). 

28. Satellitium animi (Brujas, 1524). 

29. Introductio ad Sapientiam (Brujas, 1524). 

30. De Francisco Galliae Rege a Caesare capto (Oxford, 1525). 

31. De pace inter Caesarem et Franciscum Galliarum Regem deque optimo regni 

statu (Oxford, 1525). 

32. De subventione pauperum (Brujas, 1526). 

33. De Europae disidiis et bello Turcico (Brujas, 1526). 

34. De conditione vitae Christianorum sub Turca (Brujas, 1526). 

36. De officio mariti (Brujas, 1528). 

37. Sacrum Diurnum de Sudore Domini nostri Jesu Christi (Brujas, 1529). 

38. Concio de sudore nostro et Christi (Brujas, 1529). 

39. Meditatio de Passione Christi in psalmum XXXVI (Brujas, 1529). 

40. Liber de pacificatione (Brujas, 1529). 

41. De disciplinis (Brujas, 1531). 

42. De ratione dicendi (Brujas, 1532). 

https://bivaldi.gva.es/es/corpus/unidad.do?idCorpus=1&idUnidad=11737


130 

 

43. Descriptio Templorum et Rerum Populi Romani (Brujas, 1534). 

44. De communione rerum ad Germanos Inferiores (Brujas, 1535). 

45. Exercitationes animi ad Deum: (Praeparatio animi ad orandum. Preces et 

meditationes quotidianae, Preces et meditationes generales. In praecationem 

Dominicam commentarius (Brujas, 1535). 

46. De conscribendis epistolis (París?, 1536). 

47. Bucolicarum Vergilii interpretatio (Breda, 1537). 

48. Censura de Aristotelis operibus (Breda, 1537). 

49. De anima et vita (Brujas, 1538). 

50. Exercitatio Linguae Latinae (Breda, 2 de julio de 1538). 

51. De Veritate Fidei Christianae (Brujas, 1540; Primera ed. Basilea, 1543). 

 



131 

 

 

 

 



132 

 

 

JUAN LUIS VIVES 

Obras de educacion y de reforma de los estudios (Segundo Riber). 

 

Contra los pseudodialécticos (Aiversus pseudodialecticos). 

 

Pedagogía pueril (De ratione studii puerilis):  

Carta I: Juan Luis Vives a doña Catalina, reina de Inglaterra, su protectora incomparable. 

Carta II: Juan Luis Vives a Carlos Montjoy. hijo de Guillermo 

 

De las disciplinas (De discipllnis):  

 

Primera parte - Causas de ta corrupción de las artes en general:  

Epístola nuncupatoria - Juan Luis Vives saluda respetuosamente a Juan III, rey ilustre de 

Portugal y de los Ailgarbes, señor de la Guinea 

Prefación a los libros «De las disciplinas»  

Libro I.  De las artes en general:  

Libro II.  Que trata de la Gramática:  

Libro III. De la corrupción de la dialéctica:  

Libro IV. De la corrupción de la Retórica:  

Libro V. De la corrupción de Id filosofía natural, de la Medicina y de las artes 

matemáticas:  

Libro VI. De la corrupción de la filosofía moral: 

Libro VII. De la corrup ción del Derecho civil: 

 

Segunda parte -  La enseñanza de las disciplinas o la formación cristiana 

Libro I 

Libro II 

Libro III 

Libro IV 

Libro V 

Vida y costumbres del humanista 

Arte de hablar (De ratione dicendi) 



133 

 

Terceira parte 

Libro I - La Filosofía primera, o la actividad interior de la naturaleza 

Libro II - La Filosofía primera, o la actividad interior de la naturaleza 

Libro III - La Filosofía primera, o la actividad interior de la naturaleza 

De la deliberación (De consultatione)  

De la disputación  

Redacción epistolar (De conscribendis epistolís) 

Miscelánea d e curiosidades acerca de la correspondencia epistolar, tomadas principalmente 

de Cicerón. 

Ejercicios de lengua latina 

Dialogos I a XXIV 

 

 

 
 


