UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO
INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS E SOCIAIS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

JOSE ANTONIO DOS REIS

A EDUCACAO EM MONTAIGNE: UMA PERSPECTIVA DA
DIVERSIDADE NA EXERCITACAO DO JULGAMENTO

Cuiaba-MT
2021



JOSE ANTONIO DOS REIS

A EDUCACAO EM MONTAIGNE: UMA PERSPECTIVA DA
DIVERSIDADE NA EXERCITACAO DO JULGAMENTO

Dissertagdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduagdo em Filosofia da Universidade Federal de
Mato Grosso, como parte dos requisitos para obtengao
do titulo de Mestre em Filosofia. Area de concentragio:
Filosofia Social. Sob a orientagdo da Prof.? Dra. Maria
Cristina Theobaldo.

Cuiaba-MT
2021



MINISTERIO DA EDUCAGAO
UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO
PRO-REITORIA DE ENSINO DE POS-GRADUAGAO
PROGRAMA DE POS-GRADUAGAO EM FILOSOFIA

ATA DE DEFESA PUBLICA

Aos doze dias do més de agosto do ano de 2021, as 09:00 horas (Cuiaba), por via plataforma
Meet.Google, sob a presidéncia da professora Maria Cristina Theobaldo, orientadora, reuniu-se a Banca
Examinadora de defesa da Disserta¢dao de Mestrado, o discente José Antonio dos Reis, do PROGRAMA DE
POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA, visando a obtencdo de titulo de MESTRE EM FILOSOFIA. O Mestrando
concluiu os créditos exigidos para obtencdo do titulo de Mestre, na Area de Concentracdo Filosofia Social,
e foi aprovado no Exame de Qualificagdo no dia 24 de margo de 2021, de acordo com os registros
constantes na Secretaria do PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA. Esta foi a 432 sessdo
publica de Defesa de Dissertacdo do Programa. Os trabalhos foram instalados as 09:00 horas pela
presidéncia da Banca Examinadora, constituida pelos professores Doutores Maria Cristina Theobaldo
(Orientadora), Eduino José de Macedo Orione (Examinador Externo/UNIFESP), Silas Borges Monteiro
(Examinador Interno) e Luiz Paulo Das Cas Cichoski (Examinador Suplente). O pds-graduando procedeu a
apresentacdo de seu trabalho, cujo titulo é: “A EDUCACAO EM MONTAIGNE: UMA PERSPECTIVA DA
DIVERSIDADE NA EXERCITACAO DO JULGAMENTO”. E em seguida foi arguido pelos integrantes da banca.
Os trabalhos de arguicdo foram encerrados as 10:25 horas, e apds reunido a Banca deliberou por sua
aprovacdo. Proclamado o resultado final pela Presidéncia da Banca Examinadora foram concluidos os
trabalhos. O titulo de Mestre serd conferido sob condicdo de apresentacdo, na Secretaria do Programa,
da versdo final corrigida nas formas e no prazo estabelecidos no Regimento Interno do Programa
juntamente com o Termo de Aprovac¢ao. Cumpridas as formalidades, as 10:45 horas, a Presidéncia da
mesa encerrou a sessao de defesa, e para constar eu, Jussara Alves da Silva, servidora do PROGRAMA DE
POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA lavrei a presente ata que, apds lida e aprovada, serd assinada
eletronicamente pelos integrantes da banca examinadora.

COMPOSIGAO DA BANCA EXAMINADORA

Prof?. Dr2. Maria Cristina Theobaldo (Presidente)
Prof. Dr. Silas Borges Monteiro (Examinador interno)
Prof. Dr. Eduino José de Macedo Orione — UNIFESP (Examinador externo)

Prof. Dr. Luiz Paulo Das Cas Cichoski (Examinador Suplente)

Recomendagdes da Banca:

Ciéncia do (a) Discente é realizada eletronicamente através do SEI.
Cuiaba, 13/08/2021.

SEI-UFMT-3813606 — ATA DE DEFESA PUBLICA — MESTRADO 1/2



[ 'I
seil
assinatura
eletrénica

Documento assinado eletronicamente por MARIA CRISTINA THEOBALDO, Docente da Universidade
Federal de Mato Grosso, em 13/08/2021, as 15:58, conforme horario oficial de Brasilia, com
fundamento no art. 62, § 12, do Decreto n2 8.539, de 8 de outubro de 2015.

[ 'I
seil o
assinatura
eletrénica

Documento assinado eletronicamente por Eduino José de Macedo Orione, Usuario Externo, em
13/08/2021, as 16:43, conforme horario oficial de Brasilia, com fundamento no art. 62, § 12, do
Decreto n? 8.539, de 8 de outubro de 2015.

[ 'I
seil o
assinatura
eletrénica

Documento assinado eletronicamente por SILAS BORGES MONTEIRO, Docente da Universidade
Federal de Mato Grosso, em 17/08/2021, as 15:01, conforme horario oficial de Brasilia, com
fundamento no art. 62, § 12, do Decreto n2 8.539, de 8 de outubro de 2015.

[ 'I
seil
assinatura
eletrbnica

Documento assinado eletronicamente por BERNARDO GONCALVES ALONSO, Coordenador(a) do
Programa de Pés-Graduacdo em Filosofia / ICHS - UFMT, em 18/08/2021, as 15:55, conforme
horario oficial de Brasilia, com fundamento no art. 62, § 12, do Decreto n2 8.539, de 8 de outubro de
2015.

~ A autenticidade deste documento pode ser conferida no site

Tk http://sei.ufmt.br/sei/controlador_externo.php?

= 2 acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0, informando o cddigo verificador 3813606 e
it o codigo CRC 22423814,

Referéncia: Processo n® 23108.058548/2021-89 SEIn? 3813606

SEI-UFMT-3813606 — ATA DE DEFESA PUBLICA — MESTRADO 2/2



CATALOGACAO

Dados Internacionais de Catalogacao na Fonte.

R375e Reis, José Antonio.
A Educag@o em Montaigne: uma perspectiva da diversidade na

exercitacdo do julgamento / José Antonio Reis. -- 2021
135 f.; 30 cm.

Orientadora: Maria Cristina Theobaldo.

Dissertagdo (mestrado) - Universidade Federal de Mato Grosso, Instituto
de Ciéncias Humanas e Sociais, Programa de P6s-Graduagdo em Filosofia,
Cuiab4, 2021.

Inclui bibliografia.

1. Montaigne. 2. Educagdo. 3. Diversidade. 4. Julgamento. I. Titulo.

Ficha catalografica elaborada automaticamente de acordo com os dados fornecidos pelo(a) autor(a).

Permitida a reproducio parcial ou total, desde que citada a fonte.



DEDICATORIA

Dedico essa dissertacdo a Kathy Marinho, meu tnico amor ¢ minha companheira de viagem.
Parafraseando nosso amigo Montaigne: “Porque € ela e porque sou eu”. Também, aos nossos
filhos, Lucas, Amon e Eros, que sdo nossos ensaios de educagdo para “cidaddos do mundo
todo”, livres de dogmatismos racionais ou irracionais, celebradores da e na diversidade.



AGRADECIMENTOS

Primordialmente a Professora Maria Cristina Theobaldo, pela orientagdo segura, gentil e
generosa. Que apesar da pandemia e do obscurantismo politico que assolam a “paz publica”,
foi capaz de me conduzir na “parada”.

Ao Professor Breno Ricardo, coordenador do PPG Filosofia, pelo cuidado de me oferecer
recursos € apoio para a superacao das dificuldades de um estudante das a¢des afirmativas.
A banca examinadora:

Professor Eduino Orione,
Professor Silas Borges e o
Professor Luiz Paulo Cichoski.
Agradego também a Professora Telma Birchal,
ao Professor Gilmar Conceigao,
ao Professor Elvis Messias,
ao Professor Roberto de Barros Freire,
a Professora Beatriz Sorrentino,
ao Professor Méario Spezzapria,
ao Professor Bernardo Alonso ¢ a
a Professora Sara Pozzer.
A Jussara, a Geisa, servidoras atenciosas do Departamento de Filosofia.
Ao Grupo de Pesquisa “Questdes do Renascimento” e nossos encontros fecundos e alegres.
A Kathy, Lucas, Amon e Eros, que sao o tecido da minha vida.



RESUMO

A pesquisa tem por objetivo abordar a concepgao da “nova maneira” de ensinar de Montaigne,
exposta nos capitulos “Do Pedantismo” e “Da Educacao das Criancas” dos Ensaios, € propor,
a partir dessa concepgdo, a derivagdo de uma formacao aberta ao didlogo com a diversidade
dos costumes e cosmovisdes de mundo, para isso toma como exemplo o capitulo “Dos
canibais”. Nos dois primeiros capitulos mencionados, a “nova maneira” ¢ contraposta aos
resultados da erudi¢do vazia e pedantesca. Acrescenta-se a “nova maneira” o papel relevante
dos aportes do ceticismo para dentncia e superagdo dos dogmatismos. Disso segue o
ajuizamento proposto como o centro da formagdo, que tem na experiéncia e na filosofia moral
antiga a matéria de sua investigacdo. Valendo-se de uma perspectiva alargada da matéria
educacional e seu tratamento pedagogico peculiar, a “nova maneira” pedagogica pode também
reconhecer e promover o didlogo com outras cosmovisodes, derivadas da diversidade dos modos
de vida e das formas de interpretagao do mundo, como ¢ possivel constatar no “Dos canibais”.
O arcabouco formativo proposto por Montaigne visa, ao final, a formagao do carater de um
“homem suficiente”, um “homem do mundo”.

Palavras-chave: Montaigne. Educagdo. Diversidade. Julgamento.



ABSTRACT

The research aims to approach Montaigne's conception of the “new way” of teaching, exposed
in the chapters “Do Pedantismo” and “Da Educacdo das Criangas™ of the Essays, and to
propose, from this conception, the derivation of a formation open to dialogue with the diversity
of customs and worldviews of the world, for this purpose the chapter “Dos cannibals” is
exemplified. In the first two chapters mentioned, the "new way" is opposed to the results of
empty and pedantic scholarship. Added to the “new way” is the relevant role of skepticism
contributions to denounce and overcome dogmatisms. From this follows the filing, proposed
as the center of formation, which has experience and ancient moral philosophy as the subject
of its investigation. Drawing on a broad perspective of educational material and its peculiar
pedagogical treatment, the pedagogical “new way” can also recognize and promote dialogue
with other worldviews, derived from the diversity of ways of life and ways of interpreting the
world, such as you can see it in “Dos canibais”. The formative framework proposed by
Montaigne aims, in the end, at forming the character of a “sufficient man”, a “man of the
world”.

Keywords: Montaigne. Education. Diversity. Judgment.



SUMARIO

Introducao 10
Capitulo I 17
A educacao em Montaigne: “Do pedantismo” e “Da educacao das criancas” 17
1.1 A Critica 0 PEAANTISINIO. ......uiieeiieeiieeiieeiiectee et eee et e e steesveesbeeetaeessaeessbeeassesssaeassseessseesnsens 19
1.2 O papel dos pais em relacdo a “nova maneira” de educar..........cccoecveevciierciieeciencie e 28
1.3 A iMPOTTANCIA O PIECEPLOT . .c.vieerereieiiertiertesitestestesteesteestesssesstesssesssesseesssesssessesssessseessesseenns 38
Capitulo II 50
Aportes céticos Montaignianos e a interface com a educacio 50
2.1 O ceticismo ¢ a “nova maneira” de ensinar de MONtaigne...........ccoeeververcrerceereecreeseeneeneenieens 50
2.2 A exercitagdo do julgamento pessoal amparado na filosofia moral............cccceveiiniiiincnecen. 63
2.3 O ceticismo de Montaigne em “Nova MANECITA”..........cccvveerveererierereeerreeseeesreeessesseessseessessnnes 74
Capitulo 11T 82
O “argumento antropologico” de Montaigne e a educacio.. 82
3.1 A percepgao dialética de Montaigne entre tupinambas € CUTOPEUS........c.eevvervrereerererveeveersenees 83
3.2 Uma abertura para novos modos de VIda..........cc.eeveeeiieiiieiiiiiiniiesiee et seese e eveesveesereveas 96
3.3 Educacdo “nova-cética-antropofagica" para o ethos € a praxis.........cceceeeevveeveeennnn. 108
Consideracoes Finais 126
Referéncias 130




10

Introducio

Por mais de cinco séculos, muito se falou de Michel Eyquem (1533-1592), senhor de
Montaigne. Trata-se de um pensador hibrido por ter vivenciado a transi¢ao entre o fim da Idade
Média e o inicio da Moderna. Por ser extremamente fecundo seu legado, especialmente
reconhecido como fundador de um estilo filosofico-literario singular, complexo e de larga
diversidade, destacamos suas contribui¢cdes para a educagdo e para a filosofia pratica. Os
Ensaios’ continuam a comover e instigar como deveras um classico. Recebeu, ao longo dos
séculos, as mais variadas interpretacoes, por vezes contraditérias e até mesmo excludentes entre
si, 0 que nao seria para Montaigne um problema incontornavel dado sua multivaléncia cultural.
Passou o crivo da “reta razdo" por sobre institui¢des, costumes e opinides das mais diversas,
sendo o avesso ao dogmatismo.

Esta pesquisa, que tem por titulo “A educacdo de Montaigne: uma perspectiva da
diversidade como exercitacdo do julgamento”, trata de um dos multiplos temas desenvolvidos
por Montaigne. O objetivo central da dissertagdo ¢ identificar e analisar as praticas que o gascao
sugere como corretas e eficazes — no sentido de estarem voltadas para a experiéncia, para o
julgamento e para a agdo — para a educacao preocupada com a formagao do “homem suficiente”.
Nesse sentido, os capitulos “Do pedantismo” (I, 25), “Da educagao das criangas” (I, 26) e “Dos
canibais” (I, 31) sdo o substrato por onde essa pesquisa langa suas raizes.

Entendemos ser possivel inferir da proposta educacional montaigniana, da sua
“maneira” pedagogica, toda ela sob forte influéncia da filosofia moral antiga e de aportes
céticos, a intencao de desenvolver no estudante uma conduta capaz de lidar com a diversidade
do mundo sem deixar-se paralisar por dogmatismos de qualquer ordem. Dessa maneira, essa
educagdo encaminharia o aprendiz a concodrdia e ao respeito as diferengas, aproveitando-se das
contradi¢des de modo dialético a fim de manter em movimento as investigagdes que a
curiosidade humana desperta. Montaigne aponta para uma educacao experimental, autarquica

e dindmica, que ndo se baseia em posturas dogmadticas arrogantes, tais como na presuncosa

! Assumimos como padrio para referéncia as citagdes dos Ensaios de Montaigne a disposigdo livro, capitulo,
pagina da edicdo brasileira, nesta mesma ordem, por exemplo: (I, 26, 243), onde “I” corresponde ao livro, “26”
ao capitulo e “243” a pagina da edi¢do brasileira. Assim, para a edicdo brasileira, utilizamos a tradugdo de
Rosemary Costhek Abilio pela Martins Fontes, estabelecida conforme o exemplar de Bordeaux, Livro I (2002),
Livro IT (2000) e Livro IIT (2001), e para a consulta ao texto original utilizamos a versao publica dos Essais, com
imagens digitais correspondentes a edi¢do de Bordeaux (EB) de Villey e Saulnier, disponivel em The Montaigne
Project (Univ. de Chicago) do The ARTFL Project, dirigida por P. Desan. Adotamos também, conforme a
convengdo internacional, as letras A, B e C dentro de colchetes, para indicar os periodos da escrita dos Ensaios
e das suas posteriores adi¢des: [A] Texto de 1580, [B] Adi¢des de 1580 a 1588, ¢ [C] Adigdes manuscritas ao
Exemplar de Bordeaux.



11

universalidade e superioridade de uma suposta “natureza humana”, revelada e transcendente,
dogmatica e imposta a forceps (patriarcal, machista, branca, heteronormativa, classista,
misogina e racista), mas sim na experiéncia da diversidade, decorréncia da postura pirronica, e
que mira exercitar um julgamento pessoal e contingente. Um voto de ativo e cambiante
“cidadao do mundo” em permanente movimento, flutuando por valores, crengas e costumes,
ora como estoico, ora como cético, ora como platonico, ora epicurista. Enfim, um camaledo de
influéncias, um frequentador de livros e do mundo.

Os Ensaios articulam ampla e diversificada gama de referéncias tedricas (e praticas),
sobre as quais Montaigne se debruga, assimila, incorpora e reconfigura como matéria para o
exercicio do julgamento, assim como o faz com sua diversa atividade civil de politico, fil6sofo,
jurista, escritor, humanista e cético. De forma sumaria, refere-se a autores pré-socraticos como
Demdcrito, Leucipo, Heraclito, Pitagoras; estoicos como Zenon, Cleantes, Séneca, Plutarco e
Cicero; de Epicuro, Metrodoro e Lucrécio; de Socrates, Platdo e Académicos posteriores; de
Aristoteles e dos escolésticos; e sobretudo da filosofia cética descrita a partir de Sexto
Empirico, em um percurso de retroagdo que chega a Pirro de Elis, passando por todos os modos
(15 tropos) da “investigativa”. Além destes, sdo referenciadas as ideias de pensadores como
Erasmo de Rotterdan, Petrus Ramus, Francois Rabelais, dentre os mais destacados, para sua
critica a educagao humanista, por Montaigne percebida como sendo livresca e mnemonica, no
contexto historico do Renascimento tardio® da Franga, mergulhada em guerra civil devido a
“Querela cristd”, da qual guarda uma espécie de alheamento pirronico.

Na perspectiva educacional, iniciada com criticas e pilhérias ao mestre pedante, no “Do
Pedantismo”, encontramos um Montaigne apoiado fortemente — como bem destaca Pierre
Villey —, em Plutarco e Séneca e, posteriormente, em Platdo, manifestando preferéncia pela
educacdo Lacedemodnia quando comparada com a educagdo ateniense. Na composicao desse
cenario educacional, outro detalhe importante ¢ a figura do “Sdcrates montaigniano” que, assim
como Séneca, ¢ um molde do preceptor balizado, almejado na “nova maneira” para as
necessidades da vida pratica. Também merece destaque o valor que Montaigne dispensa as

"virtudes", exemplificadas por Xenofonte.

2 “Com o Renascimento o Ocidente entra numa nova era em que o homem volta a estar no centro, sem que, no
entanto, o fenomeno religioso deixe de ser algo marcante, tal como se verifica logo mais com a Reforma e a
Contrarreforma que mergulhardo a Europa em lutas e guerras de raiz religiosa. Para além das consideracdes
historicas contextualizadoras, neste momento interessa-nos analisar o significado real do humanismo
renascentista em termos educativos. Na verdade, mau grado a profunda autocritica de alguns dos seus expoentes,
os novos caminhos continuam marcados pelo intelectualismo, pelo verbalismo e pelo formalismo caracteristicos
da escolastica medieval e em geral da educacdo ocidental pds-sofistica” (AMADO, 2016, p. 170).



12

Ja no “Da educagdo das criangas”, propriamente na ‘“nova maneira”’, temos “A
pedagogia ‘ativa e funcional’ de Montaigne” (AMADO, 2016, p. 06), pois, como aponta
Abbagnano e Visalberghi (1995), Montaigne ja havia desferido sua “impiedosa critica do
‘pedantismo’ gramatical e erudito das escolas” (1995, p. 156). No I, 26 notamos vislumbres de
uma tendéncia antidogmatica que ¢ desenvolvida na tessitura da “Apologia” (II, 12). Nos
comentadores que exploram o Montaigne cético como Eva (2004), Marcondes (2012) e,
indiretamente, Birchal (2006), notamos uma interpretagdo em que o ceticismo permeia toda
obra dos Ensaios a partir de uma “crise cética”. Limitando a presuncdo e a vaidade com relagdo
ao acesso a "verdade", Marcondes (2012) percebe um “argumento antropologico” ancorado na
original percepcdo montaigniana sobre a conquista do Novo Mundo e uma diversidade de
razdes que se desenvolve em uma “interioridade” precursora da Modernidade. Trago
importante dessa fase ¢ o ensaio como um tipo novo de se fazer filosofia, como afirma Tournon
(2004) a despeito da “marchetaria mal colada”, livre de adesdes irrefletidas, desbalanceadas e
dogmaticas. O julgamento pode ser realizado de forma livre, gragas ao primado da filosofia
frente as demais Artes, estruturando de modo original os procedimentos da “nova maneira”: a
triade experimentar-julgar-agir em movimento continuo.

Nesse cendrio, aqui sumariamente esquematizado, no primeiro capitulo da dissertagao,
intitulada “A Educacdo em Montaigne: uma perspectiva da diversidade na exercitacdo do
julgamento”, langa-se luz sobre dois capitulos dos Ensaios, onde a educagao é problematizada.
Montaigne descreve, interpreta e sugere transformar o quadro educativo, partindo “Do
Pedantismo™ como sendo o vigente modus operandi e, dialeticamente, apresenta as suas
sugestoes no ‘“Da Educagdo das criangas”, o qual tem por objetivo apresentar as minucias da
“nova maneira” de ensinar presente tanto nas criticas do I, 25 quanto nas proposi¢des do I, 26.
O capitulo esta dividido em trés topicos: 1) O pedantismo ao qual a educacdo estava submetida
¢ destacado e duramente criticado por Montaigne; 2) A delimitacdo do papel preponderante dos
progenitores no processo formativo das criangas; ¢ 3) O delineamento das caracteristicas
fundamentais que o preceptor de “cabeca bem feita” e de seu modo de conduzir o aprendiz. No
nascedouro, o Renascimento apontava para uma educacdo radicalmente centrada nas altas
expectativas com relagdo a dignidade humana, um viés antropocéntrico em contrapartida ao

modelo teocéntrico que marcou, hegemonicamente, a educagiio medieval® do século IV até o

3 “Entretanto, a partir do século IV, vemos aparecer um tipo de escola cristd, completamente orientada para a vida
religiosa e que ja ndo tem nada de antiga; mas esta escola, j& de inspiragdo totalmente medieval, fica muito tempo
a ser o bem proprio de um meio particular e irradia pouco para fora. Trata-se da escola monastica”. (AMADO,



13

periodo do IX ao XV (para a dissertacao, o recorte de tempo se mantém restrito ao Cinguecento,
e no espaco da Franga de Montaigne), e a degeneracdo de uma educagdo preconizada por um
humanismo civico de fortes contornos éticos. Nesse sentido, € relevante o estudo de Cardoso
(2010), que se debruca sobre o Renascimento de forma ampla e sobre Montaigne
especificamente. Também nos valemos de Messias (2017), mostrando a série de impasses a que
a educacdo do periodo esta sujeita. O pedantismo, como a degeneragao do processo formativo,
¢ estudado e questionado para ser superado ao ser comparado a outros sistemas antigos e
contemporaneos ao Renascimento tardio* vivenciado por Montaigne. A matéria onde buscou
modelos € vasta: Licurgo e a Lacedemonia, Sdcrates e os sofistas atenienses, Séneca no Império
Romano e outros que apontam éxito educativo frente a vida pratica e virtuosa. Aos
apontamentos sobre a participacdo dos pais, Montaigne alinha-se a Erasmo (2002) com sua
pilhéria no Elogio a loucura e com seu célebre e aclamado opusculo De pueris, mas também
com Plutarco (2008) no tratado Da Educag¢do das criangas (2005) e nas Vidas paralelas:
Alexandre e César, obras importantes para delimitar as agdes corretas em relagdo a educagao
dos filhos. O ultimo tdpico do capitulo versara sobre o preceptor, no qual sdo delineadas as
caracteristicas do preceptor de “cabeca bem feita”. Neste ponto, destaca-se a figura do estoico
Séneca (2004) das Cartas a Lucilio e também Plutarco (2005) para destacar o €xito da formagao
de Alexandre Magno conduzida pelo filésofo Aristoteles e o ensino das virtudes. Villey (2002)
aponta, ainda, as leituras de Platdo e, por isso, Socrates também merece destaque por
Montaigne. O preceptor deve herdar de Socrates a capacidade de dialogar com seu discipulo
em uma via de mao dupla: o desprezo por uma atitude sofista e o reconhecimento dos limites

do conhecimento, contrapondo doxa a episteme com ironia. O preceptor também aproveitar-se-

2016, p.162). E o periodo escolastico: "A vida espiritual da Idade Média mantém-se numa atitude receptiva
diante da cultura antiga: submete-se a autoridade dos pensadores classicos, deseja-se ensinar a Ciéncia e a
Filosofia e ndo investigar e filosofar por conta propria. Dai que o método caracteristico da Escolastica seja o
dedutivo em sua forma silogistica, tdo propria para expor e apresentar verdades ja verificadas, porém muito
limitado para o descobrimento de novas ideias. Outro aspecto da formagdo escolastica é sua preocupacdo em
resolver as contradigdes existentes entre as autoridades reconhecidas; tudo com o proposito final de fazer ver
que ndo existe conflito entre o saber e a fé, entre a Filosofia e a Teologia, entre a razdo e a revelagdo.
Sociologicamente considerada, ¢ a Escolastica um tipo de vida intelectual, um estilo de pensar e de filosofar que
se estende por mais de seis séculos (IX-XV).” (AMADO, 2016, p. 162-163).

‘Os homens do Renascimento sentem-se individuos independentes e livres; querem admitir da tradicdo medieval
somente o que pode demonstrar suas credenciais de verdade objectiva; gera-se neles uma alta consciéncia do seu
proprio valor; a fé e a obediéncia, a renuncia e a humildade trocam-se por orgulho e ousadia, vontade de poder
e de aventura. De inicio, o ideal educativo apresenta-se como imitag¢ao dos grandes estilistas romanos, e da lugar
a ciceromania (Cicero era e € o modelo perfeito da mais pura latinidade). O homem ilustre € o que compde
discursos com cadéncias murmurantes, periodos simétricos, cheios de citagdes classicas. A supersti¢gdo do
silogismo sucumbia a supersticdo da retorica.” (AMADO, 2016, p. 171).

4 ¢



14

4 da imensa obra Institutio Oratoria, de Quintiliano®, com relevo as aptiddes do aprendiz no
processo de aprendizagem pratico, desde a sua infincia, para a formagio do bom orador. E
nesse contexto formativo que a boa conversacao se torna outro ponto forte na “nova maneira”
e ¢ incisivamente recomendada.

O segundo capitulo tem por objetivo focalizar o Montaigne cético na educagdo € nos
desdobramentos sobre a confec¢do dos ensaios e, especificamente, 0 que € como o ceticismo
desempenha influéncia no processo formativo das criangas. O capitulo estd dividido em trés
topicos: 1) Os aportes céticos e seus efeitos na “nova maneira” de ensinar de Montaigne, o
ensaio-estilo como filosofia e a critica da razdo; 2) A exercitagdo do julgamento pessoal
amparado na filosofia moral; e 3) O ceticismo de Montaigne em “nova maneira”. Abbagnano
e Visalberghi (1995) apontam a emergéncia do ceticismo nessa transicdo da Idade Média para
a Modernidade e Montaigne participa desse movimento. Para Theobaldo (2008), com relagao
a "nova maneira”’, esse ressurgimento do ceticismo amplia o campo do julgamento livre
realizado pelo estudante. Se ¢ impossivel ter certeza, Montaigne inova com a criagdo de um
estilo apropriado a experimentagdo e a opinido, o ensaio. Azar Filho (2009) e Bakewell (2012)
discorrem sobre tal modalidade inédita de filosofar, em que um fala de seu sentido em latim e
outro do sentido francés da palavra e, em ambos os autores, destaca-se o carater investigativo
do ensaio montaigniano, que Eva (2007), por sua vez, mostra a ultrapassagem do panorama
historico em dire¢do a uma “nova filosofia”. Como ira enfatizar Tournon (2004), em
contrapartida ao evolucionismo proposto por Pierre Villey aos Ensaios, a conotagdo de
“marchetaria” evoca essa nova maneira de filosofar ensaistica. Neste mesmo topico,
destacamos a interpretagao de Eva (2004), que aponta para uma critica a vaidade e ao suposto
acesso a "verdade", ambos questionados pelo gascdo; e Birchal (2006), que, assim como o autor
anterior, langa luz sobre os desdobramentos da “Apologia de Raimond Sebond” (I, 12) com
enfoque na interioridade do sujeito e esfacelamento da razdo. Fé e razao sdo problematizadas e
as pretensodes epistemoldgicas da humanidade sdo recolocadas no campo da experiéncia
(fendbmeno) na tentativa de afastar o dogmatismo que permeou a escoléstica aristotélica,
atrelada, principalmente, a cosmovisao do cristianismo e sua “autoridade” perante a sagacidade

de seus criticos internos. Amado (2016), seguindo Frederick Eby, revela um novo paradigma

5 “Q titulo Institutio oratoria, que se pode traduzir por Educagdo do orador, segue um escopo mais abrangente,
que os dos manuais de retdrica comuns, em que se trata das cinco partes da arte (inventio, dispositio, elocutio,
memoria e actio) com definicdes sumadrias, exemplos tomados de poetas e oradores e subdivisdes que visavam
a cobrir cada variante da regra exposta [...]. Quintiliano ndo pretendia, de fato, escrever um simples tratado de
retorica; seu objetivo é compor uma obra, que contenha de uma s6 vez, todos os elementos necessarios a
formagao do orador, desde o nascimento até o fim da carreira” (FALCON, 2015, p. 05).



15

concorrendo com o antigo status quo, afirmando que “Lutero nao fez mais do que chocar o ovo
posto por Erasmo” (p. 199). Com impactos profundos na educagao, notadamente calcada no
crédito as autoridades, o caldeirdo de influéncia recebe os ingredientes da filosofia greco-latina,
e parte desse caldo cultural respinga em Montaigne e na sua “avidez” de mundo.

Os aportes ao ceticismo sao tratados por Bolzani Filho (2011), Prezotto (2015) e,
particularmente por Messias (2017), com um cuidado especifico do viés® pirronico para a “nova
maneira” pedagogica, ou seja, naquilo que entendemos importante na interface com a formagao
proposta por Montaigne. Em Marcondes (1994), destaca-se uma caracteristica fundamental da
“nova maneira”: o carater pratico da filosofia ndo como uma doutrina, uma teoria ou um saber
sistematico, porém, antes, e principalmente como uma pratica, uma atitude, um modus vivend;.
Nesse sentido, ¢ importante ressaltar o apontamento de Starobinski (1992), em que, segundo
ele, Montaigne aceita a imperfeicdo humana como condicao insuperavel e isso teria impacto
também na “nova maneira”. A filosofia moral assume seu papel de mantenedora central dos
procedimentos formativos. E, pois, chegada a hora da primazia da filosofia, que, por séculos,
esteve eclipsada e aos servigos da teologia, o que ¢ uma virada no campo do ensino. Também
menciona-se, com Theobaldo (2008), a importancia da conversacao adequada ao aprendizado.
Outro assunto ¢ o da topica do proprio e do alheio, destacada por Pedroso (2009) em um trecho
de Séneca, que Montaigne modifica drasticamente de sentido, como exemplo de assimilagao,
incorporagao e transformagao.

O ceticismo aponta uma contradi¢do fundamental de carater epistemoldgico: a diferenca
entre "Ser" e “Aparecer” mencionada por Starobinski (1992) e Porchat (2006). Em Montaigne,
o ceticismo ¢ incorporado como forma de questionar os dogmatismos arraigados na conflituosa
esfera politico-religiosa europeia e entra na “nova maneira” como parte dos procedimentos
pedagogicos. Entretanto, a primazia da filosofia moral sera conduzida também pelo epicurismo.
Montaigne se valera de Epicuro porque o processo educativo desenvolvido por ele premiara o
ensino de forma distinta: com o apoio da filosofia o estudante tem a chance de aprender a "viver
bem” e usufruir prazerosamente da virtude.

O terceiro capitulo propde uma defesa do potencial da “nova maneira” como

articuladora da diversidade de cosmovisdes, costumes, crengas e valores por meio de trés

6 Com impressdes tdo fortes sobre Montaigne, Eva (2017) destaca a cunhagem de uma moeda com o simbolo da
filosofia pirrénica de um lado, a balanga equilibrada, e de outro a imagem de Sexto Empirico, que foi o filésofo
que recolheu toda tradigdo cética desde seu fundador Pirro de Elis, passando por Enesidemo (académico) com
seus dez tropos, os cinco tropos de Agripa e de dois outros tropos, ¢ chega ao proprio Sexto Empirico nas
Hipotiposes Pirrénica.



16

elementos: 1) As caracteristicas da “nova maneira”, que foram destacadas no primeiro capitulo,
que trata do I, 25 e do I, 26; 2) O ceticismo como mote da critica a razado e combustivel para o
ajuizamento; e por fim 3) O recurso ao capitulo “Dos Canibais” (I, 31), que traz uma
perspectiva original frente aos “povos amerindios" e a problematizagcdo da tradicional topica
natureza e artificio, e as implicagdes para o estatuto de humanidade decorrente do contato com
povos origindrios. Para isso, valer-nos-emos de ampla literatura critica sobre o tema: Franga
(2018), Todorov (1991), Bosi (1992), Galeano (2010) e Concei¢do (2020), para tratar da
conquista do Novo Mundo e seus desdobramentos. O nticleo do capitulo ¢ buscar indicios que
indiquem, na proposta educacional de Montaigne, os dispositivos para uma educagao aberta
para a compreensao dos variados modos de vida e diversidade de culturas. Ao tratar sobre essa
tematica adotaremos o “Do costume (I, 23)” e o capitulo “Uma f¢, um rei, uma lei”, além de
“A Crise da razdo politica na Franca das Guerras de Religido”, do Livro 4 crise da razdo, no
qual Sérgio Cardoso (1996) analisa as implicacdes éticas e politicas da for¢a dos costumes e
das leis. Procuramos, desse modo, articular as implicagdes do vinculo entre uma educagdo
aberta para a diversidade e a formacdo montaigniana presente no I, 26, para, entdo demonstrar
que a “nova maneira” de Montaigne ¢ uma educagdo nova-cética-antropofagica para valer-se
da diversidade, que promova a mesma excitacdo que Montaigne desenvolveu no “Dos
canibais”, isto ¢, compor-se com o outro, antropofagicamente, superando os variados

preconceitos oriundos dos etnocentrismos, dogmatismos e embotamentos da razao.



17

Capitulo I

A educaciao em Montaigne: “Do pedantismo” e “Da educacio das crian¢as”

[...] vejo um territorio além,
mas numa visdao turva e nublada,
que ndo consigo decifrar.

Montaigne (2002, p. 219)

Este capitulo apresenta duas frentes de estudo ancoradas no Livro I dos Ensaios: os
capitulos “Do pedantismo” (I, 25) e “Da educagao das criancas” (I, 26), ambos entretecidos
pelo tema da formagdo educacional das criancas. Temos, por um lado, uma critica veemente e,
por outro, uma sincera, realista e inovadora proposi¢ao da maneira de ensinar as criangas, em
que laicidade — por questionar o assentimento as autoridades, as doutrinas filosoficas, as
religides, a ciéncia — e diversidade — por abragar o ceticismo — estdo implicitamente presentes
como elementos materiais fundamentais ao julgamento.

Em “Do Pedantismo” (I, 25), com questionamentos, constatagdes e ponderagdes
encontramos a critica acerca de um modo educacional considerado inadequado por Montaigne
para emitir julgamentos e agdes virtuosas. Juntamente a essa critica, podemos inferir aquela ao
projeto humanista renascentista, na medida em que almeja uma educagdo baseada no “retorno”
ao pensamento greco-latino, mas que, na verdade, entrega, na maioria das vezes, apenas um
arremedo do que se propunha formar. Montaigne tece criticas agudas as instituicoes
educacionais humanistas e, até mesmo, aos saberes que pretendiam ensinar, destacando com
precisdo pontos vulneraveis e contraproducentes ao deslocamento dos entraves medievais,
como afirmam Abbagnano e Visalberghi: “[...] uma revolugao radical do homem em seu viver
associado e individual” (1995, p. 136).

No “Da educagao das criangas” (I, 26), Montaigne propde reflexdes e contribuigdes para
uma “nova maneira” ou modo de ensino que promova o exercicio do julgamento como
exigéncia da boa formacdo dos homens. Busca capacitar o estudante para a constru¢ao de
ajuizamentos particulares e inéditos, conduzindo a formag¢ao do educando para a agdo eficiente
e autarquica em dire¢cdo ao bem viver, com concordia em sua diversidade de formatos possiveis.

Faz-se mister um breve tratamento dessa ideia de bem viver. Montaigne ¢ caudatario do
“bem viver” construido pelos pensadores do helenismo, a exemplo de Epicuro, que vincula o

filosofar a uma determinada maneira de viver impregnada de certa sabedoria, que ali esta



18

associada a virtude e ao prazer’. O ponto fundamental, sobretudo, estd na colaboragio que a
filosofia oferece em direcao a reflexdo ética e, consequentemente, a um ajuizamento moral
adequado para a vida. De forma sumadria, o bem viver “[...] nos ensina a morrer bem porque,
antes, nos ensinou a viver bem” (THEOBALDO, 2019, p. 105). Também, o estoicismo ¢ a
habilidade de selecionar proposigdes ¢ méaximas do amplo arcabougo dos antigos e depois
“digeri-las” e “incorpora-las” caracteriza a capacidade singular de Montaigne de juntar matéria
variada para o ajuizamento: as multiplas “gotas de pdlen” sdo magistralmente articuladas
produzindo o “mel montaigniano” coletado na diversidade presente no mundo. O télos desta
“nova maneira” de ensino visa, inquestionavelmente, a pratica conforme explicitado nas
proprias palavras de Montaigne: “Sao essas minhas ligdes. [C] Aproveitou-as melhor quem as
executa do que quem as souber” (2002, p. 250). A “nova maneira” ndo coaduna com o
atrelamento de conhecimentos meramente ornamentais e inuteis a agdo, mas sim afeita a
“digestao” e a “incorporacao” dos saberes para a emissao de ajuizamento.

Tais ajuizamentos, necessariamente iniciados a partir de posturas céticas e livres dos
efeitos nocivos do dogmatismo®, ou seja, desobstruidos da autoridade imobilista,
desembocaram na laicidade como elemento de abertura do mundo. A “nova maneira” de
educar, entendemos, ¢ capaz de promover a possibilidade da emergéncia e do respeito a
diversidade dos modelos de viver, que, por sua vez, estdo balizados por ideias, crengas e
costumes impares, oriundos das multiplas civilidades autodesenvolvidas. Esse fendmeno
heterogéneo ¢ reconhecido como uma possibilidade auténtica, genuina, dinamica de acdo
humana, de realizacdo singular da vida, a exemplo de civilidades possiveis, como encontramos
em “Dos canibais”, onde cosmovisdes sao amparadas por Montaigne.

Entretanto, entreverado ao “frescor das ideias” do Renascimento e a vontade de muitos
humanistas de irem adiante das estruturas do pensamento medievais, nota-se uma contradi¢@o
importante a esse movimento, como afirmam Abbagnano e Visalberghi: “Salvo contado os
casos de fanatismo antiquado e imitativo [de dogmatismo monoteista]” (ABBAGNANO;
VISALBERGHI, 1995, p. 136). Ja para Montaigne, o viver ndo estd mais fundamentado em
uma “natureza humana” metafisica preexistente, universalista e transcendente, aquela que

dispensa a abordagem cética que questiona os contornos sociais, historicos, culturais e

regionais. Enfim, de todo arcaboucgo materialista do mundo, o primeiro movimento seria o

7 Ver Epicuro em sua Carta a felicidade (a Meneceu) (2002).

8 Para Theobaldo: “Montaigne afirma que os dogmaticos hipotecam suas opinides em seitas, costumes, opinides,
desenvolvendo uma relagdo heterbnoma com os argumentos que defendem e com suas proprias agoes [...].”
(2010, p. 247).



19

inicio de uma investigacdo, de coleta de elementos, e, entdo, a recombinagdo deles, a guisa
destes ajuizamentos oriundos da ‘“nova maneira” de ensino radicalmente centrada em si e
ancorada no mundo, sendo o ajuizamento capaz de delimitar, como uma membrana celular,
todas as formas e conteudos que serdo aderidos ou ndo aos julgamentos. Tal ajuizamento
montaigniano promoveria toda sorte de ajustes, moderacgdes, trocas, modelagens, simbioses,
evolugdes e retroagdes necessarias ao bem-viver dos individuos, sendo cabiveis, portanto,
variadas formas de viver, exceto as impostas por qualquer tipo de agdo violenta oriunda deste

julgamento pessoal e livre.

1.1 A critica ao pedantismo

O pensamento de Montaigne acerca do tema educagdo parte de suas posi¢des sobre o
pedantismo (I, 25). E nesse ensaio que uma corrosiva critica é destilada sobre a educagio
vigente na Europa naquele momento historico de meados do século XVI. A paideia
renascentista, de carater fundamentalmente pratico, ja em seus primoérdios, corria o risco de
descambar para uma das formas de pedantismo existentes, que era o perigo de a educagao
tornar-se erudi¢ao vazia, tagarela e imobilizadora, ao invés de proporcionar boas praticas
capazes de encaminhar o estudante para os beneficios de uma boa educa¢ao. Como afirma

Cardoso (2010):

E certo que esse grandioso projeto ético-cultural de formago e civilizagdo pelo estudo
das Letras tem seu avesso e segrega ele mesmo os humores que o desfiguram e
corrompem. E pode-se observar que estes riscos e descaminhos sao assinalados desde
0 inicio, por aqueles mesmos que o empreenderam e plasmaram. Eles ndo
desconhecem que a restituicao do latim a sua pureza que seu dominio perfeito (como
condi¢do de uma comunicag@o verdadeira com os autores nativos antigos), desperta e
alimenta a inclinag@o para o formalismo observado sobretudo nos ‘gramaticos’; que
a frequentag@o dos ‘antigos’ e o aprendizado pela imitagdo de seus exemplos levam
muitas vezes a um esvaziamento ventriloquo dos discursos e ao pedantismo retorico;
que o apego as disciplinas do método e os exercicios da légica desandam
frequentemente em deformacdo ‘sofistica’ da filosofia. As adverténcias ja se
encontravam em Petrarca, com um acentuado viés autocritico dirigido a busca da
gldria pela eloquéncia e a erudigdo classica (CARDOSO, 2010, p. 261).

No entanto, mesmo com essa antecipagdo preventiva, depois de dois séculos, foi como
uma sombra tomando o lugar do proprio corpo. Os temores iniciais estruturam-se efetivamente
em impasses bastante sérios. Para Messias (2017), tais impasses podem ser agrupados em trés
diferentes grupos: 1) O impasse do gramaticismo e da violéncia colegial, uma excessiva

importancia as Letras, conjugado a procedimentos onde se aplicava violéncia aos estudantes



20

por parte dos mestres e colegas; 2) O impasse da formatacao: “Ora, procedimentos e contetidos
tao previamente elaborados s6 fazem sentido dentro de uma légica em que também ha uma
idealizagdo da natureza do aluno a luz de um projeto social, a partir do qual a educagdo deve se
orientar para formatar o estudante” (MESSIAS, 2017, p. 34). Montaigne tem percepc¢ao da

diversidade ampla entre os homens:

Nao hd um padrio ideal, uma medida modelo de aprendiz sobre o qual esbocar um
ritmo unico de ensino. Cada aluno apresenta a sua andadura e progressdo particular,
que so6 podem ser conhecidas por intermédio daquilo que o aprendiz mostra. Nada
adianta apelar para qualquer outro expediente como as inclinagdes naturais, uma
doutrina da natureza humana ou mesmo o que chamariamos hoje de psicologia da
infancia. [...] Montaigne tem seu foco de ateng¢do na formagdo do carater; trata-se,
assim, de consolidar as virtudes éticas ¢ a deliberagdo moral. Tais disposigdes se
tornam progressivamente estaveis através de um trabalho pedagdgico que segue de
perto a “medida” de cada aluno (THEOBALDO, 2008, p. 68).

Portanto, ¢ essencial na “nova maneira” o respeito a singularidade do estudante frente a
diversidade, considerando a formag¢dao em suas multiplas nuances. 3) Por fim, o impasse da
contradi¢do pedante, a qual daremos mais enfoque, dada a importancia de seus desdobramentos
em relagdo a “nova maneira”. Montaigne, ao evidenciar os maleficios do pedantismo, se coloca
contra a falacia de uma aparéncia sem substancia que esconde a condi¢ao de erudi¢ao em si
mesma. Ao criticar o resultado educacional do pedantismo, diferencia tipos de “cabecgas”
oriundas desse educar, isto ¢, de um lado coloca a qualidade educacional e, de outro, a

quantidade de conteudo:

[A] Facilmente perguntamos: “Ele sabe grego ou latim?’ escreve em verso ou em
prosa?” Mas se ele se tornou melhor ou mais ponderado, isso era o principal € € o que
fica por ultimo. Seria preciso perguntar quem sabe melhor, e ndo quem sabe mais
(MONTAIGNE, 2002, p. 203).

Nesse sentido, para Montaigne, o que interessa mais ¢ formar uma “cabeca” que “sabe
melhor”, aquela que capacita para o agir virtuoso e, entdo, conduz a uma pratica fundamentada
em um eficiente discernimento, que implica em um acertado julgamento. Essa atitude ¢ bem
demarcada pelos antigos que exerceram influéncias sobre Montaigne. Neles o ensaista encontra
apontamentos e caminhos para um ensino efetivamente formativo, moral e diferente daquele
praticado pelos mestres pedantes, o qual corroia a educagao humanista. Séneca, um desses

apoios de Montaigne, recomenda a Lucilio:

Diz [Lucilio] estas palavras aos outros, para que, ao dizé-las, as escutes também,
escreve-as, para que, ao escrevé-las, também leias, tirando de tudo proveito para a tua



21

formagdo moral, para a repressdo das paixdes nocivas. Estuda, em suma, ndo para
saberes mais, mas para saberes melhor! (SENECA, 2004, Carta 89, p. 438)

O que estd em pauta ¢ sempre a formagao e ndo um actimulo inutil “como erudi¢ao
estéril em detrimento de uma cultura auténtica, assimilada, interiorizada e traduzida numa
vivéncia” (2004, p. XXI). Nessa mesma linha, a “nova maneira”, ao propor a digestdo e a busca
de sentido do que ¢ ensinado, favorece o julgamento que persegue a prudéncia e a sabedoria,
ou seja, o viés educacional ¢ incisivamente ético.

Lembremos, sobretudo, que a ética no humanismo renascentista tem uma configuragao
distinta dentro da diversidade de propostas de outros momentos histéricos da Humanidade.

Essa percepcdo singular ¢ bem descrita em Cardoso (2010):

[...] o termo ética ressoa de um modo um tanto diverso. Ele reclama ai um quadro de
referéncias mais ‘antropologicas’ e ‘pedagogicas’, visto que nos remete (como ocorria
aos Antigos) a ideia de exceléncia humana e a questio da formagao do carater, aquisicao
das disposi¢des virtuosas que promovem uma vida bem sucedida, feliz (CARDOSO,
2010, p. 258).

A “nova maneira” de ensinar de Montaigne contempla e persegue essa formagao. A
relagdo entre mestre e aluno, sem os nocivos efeitos e praticas do pedantismo, ¢ ativa e tem
dois sentidos (aluno/mestre se beneficiam do processo educativo) de transito: em um deles, o
estudante participa ativamente desse modo educacional e, noutro, o mestre conduz o ensino de
acordo com o andamento e capacidades particulares desse estudante. A formagao educacional
pretendida pelo gascao esta para além das repeti¢des e incita, ao invés disso, uma autarquia que

pode ser ensinada pelo mestre balizado:

[B] tanto nos deixamos levar nos bragos de outros que anulamos nossas forgas.
Desejo armar-me contra o temor da morte? fago-o a custa de Séneca. Quero
obter consola¢do para mim ou para um outro? Tomo-o emprestado de Cicero.
Té-la-ia buscado em mim mesmo se me tivesse treinado para isso. Nao gosto
dessa competéncia relativa e mendigada (MONTAIGNE, 2002, p. 205).

Os aportes de conhecimento advindos dos mestres antigos sdo notoriamente excelentes,
mas para a ‘“nova maneira” formativa repeti-los ¢ bem menos desejavel do que exercitar
julgamentos a partir deles. O estudante, necessariamente, deve aprender a langar mao da triade
experimentar-julgar-agir, ¢ o objetivo do mestre ¢ oferecer os meios educativos que sejam
capazes de o estudante alcancar essas praticas. A educagdo deve produzir autarquia. A vida
deve ser refletida, as agdes necessitam de um tratamento prévio, feito pelo proprio estudante e

mediado pela condugdo do preceptor, caso contrario, levaria a uma pura repeti¢ao indcua.



22

Nessa mesma direcao, um modo mais alinhado ao que pode ser util ao ensino com vistas
aos bons julgamentos, encontra inspiragao nas cartas de Séneca a seu discipulo Lucilio. Aulas

de um estoicismo depurado pela pratica:

Cleantes nunca teria revivificado o ensino de Zendo se apenas fosse seu ouvinte; ndo,
ele participou da vida do mestre, penetrou os seus segredos, observou até que ponto ele
vivia de acordo com a sua doutrina. Platdo, Aristoteles, todos os filésofos que depois se
cindiram em diversas escolas, aprenderam mais da vida que das palavras de Socrates.
Nao foi [somente] a escola, mas sim a convivéncia de Epicuro que fez de Metrodoro,
de Hermarco, de Polieno grandes homens. E ndo quero a tua presenca apenas para que
tu aproveites, mas também para que me aproveites: ambos poderemos ser muito uteis
um ao outro! (SENECA, 2004, carta 40, p. 14)

A educacdo ¢ mais exitosa quando ¢ episddica em vez de semantica, isto ¢, quando se
pratica, aprende-se mais do que quando apenas se escuta. Afinal, que se percebe de um mestre
que ndo seja afetado pelo pedantismo? Para Séneca, “Ha que usar de reciprocidade: enquanto
se ensina aprende-se também” (2004, Carta VII, p. 17). Essa foi uma pratica abandonada, na
maioria dos casos, tanto nos colégios quanto por muitos preceptores da época de Montaigne.
No capitulo I, 25, sdo apresentados exemplos de diversos mestres que articulavam com éxito —
mas existem exemplos malogrados também — seus saberes com as questdes da vida pratica.
Entre outros, cita o exemplo de Tales, que havia sido provocado a deixar seus afazeres
filosoficos para agir na pratica. Ele, entdo, comeca um negdcio e tem um €xito tdo grande que
seus lucros, em um ano, superam os ganhos de uma vida inteira dos seus provocadores. Assim,
também exitosas, foram as agdes de Aristoteles, que foi preceptor do maior conquistador da
época, Alexandre Magno (MONTAIGNE, 2002, p. 202).

O pedantismo, porém, levava o sujeito a uma apreensdo meramente semantica da
tradicdo do pensamento antigo, assuntos e saberes sdo ensinados de um modo equivocado em
seus fins e objetivos. Para Montaigne: “[A] [...] creio que mais vale dizer que esse mal provém
da maneira errada de eles se relacionarem com as ciéncias; ¢ que, pelo modo como somos
instruidos, ndo ¢ de admirar que nem os alunos nem os mestres se tornem mais inteligentes,
embora se facam mais doutos nelas” (MONTAIGNE, 2002, p.203). A relacdo “errada” ¢ a
erudicdo balofa e inutil dessa formagao pedante. O desejavel pelo ensaista ¢ uma ampliagdo
coerente e constante do processo do ajuizamento dos envolvidos, estudante e mestre, na “nova
maneira”.

Montaigne demonstra que, de certa forma, o pedantismo ja era ridicularizado pela Arte
italiana ha tempos: “[A] em minha infancia, frequentemente me irritei ao ver nas comédias

italianas sempre um mestre-escola como bobo [...]” (2002, p. 200). Para um leitor e admirador



23

de Plutarco e Séneca, entre outros tantos antigos, como era o ensaista, essa zombaria italiana
brincava com um tema muito precioso € importante que ¢ a educagao e seus desdobramentos
sociais indesejaveis. De outra parte, para os humanistas renascentistas, o processo de educar,
apesar de seu carater difuso, deve guiar-se por principios que sejam capazes de nortear a agao

para uma ou mais finalidades virtuosas. Para Cardoso (2010):

O conjunto de valores, costumes e representacdes herdados dos antepassados,
enriquecido ou, ‘enobrecido’, pela incorporagdo das artes ¢ do acervo filosoéfico do
helenismo, também ele de indole primordialmente pratica. De modo semelhante, a
aspiragdo pela humanizagdo do Homem de que se impregna o mundo renascentista,
remete, sobretudo a um ideal de elevagdo espiritual ¢ moral, associado as ‘artes’; a
constru¢do de uma convivéncia social civilizada e ao refinamento dos modos de vida,
que devem encontrar seu alimento nas letras ¢ na sabedoria dos antigos. Trata-se, assim,
de um projeto antes de tudo ético enraizado no terreno cultural, social e histérico sem
qualquer apego imediato ou congénito a reivindicagdes metafisicas (CARDOSO, 2010,
p- 259).

Esse projeto majoritariamente antropocéntrico ja sentia os efeitos de uma degeneragdo
ou derrapagem por conta das consequéncias do pedantismo corrente. Portanto, se um dos atores
desse processo ¢ visto e representado como um tonto, corre-se o risco da empreitada formativa
ser malograda. Montaigne ainda destaca: “[...] entre nos [os franceses] o cognome de mestre
ndo tinha um significado muito mais honroso” (2002, p. 199). A tonteria dos mestres era
também verificada na Franca, apesar de os franceses aderirem ao humanismo no cinquecento.

A mesma percepgao dos italianos, que os ingleses, de certa forma, também nutriam,
como podemos conferir na obra de William Shakespeare As alegres comadres de Windsor
(2000), era compartilhada por seus contemporaneos, os franceses. E mesmo que Montaigne
quisesse defender aqueles que, por um certo tempo, tiveram sua guarda e sua educagdo
contrapondo, em uma manobra racional, o vulgo ao letrado, as pessoas realmente sdbias e
distintas dispensavam mais desprezo do que o proprio vulgo aos educadores pedantes.
Montaigne afirma que tal conduta tem apontamentos ainda mais longinquos do que o préprio
Humanismo’ na historia: “[B] E esse costume é antigo, pois Plutarco diz que ‘grego’ e ‘escolar’

eram entre os romanos expressoes de critica e desprezo” (2002, p. 199). Plutarco estava vivendo

9 “Apesar do vocabulo humanismo ser utilizado desde a Idade Média, ele sofreu uma mutagdo de sentido bastante
significativo. Como afirma Adverse: “Contudo, o que ird conferir um rosto proprio ao humanismo sera uma
nova relacdo com o conhecimento (que deve ser orientado para a realidade social e politica e ndo apenas atender
aos interesses especulativos), assim como uma renovagio [...] dando grande importincia & retérica. E
precisamente essa énfase na utilidade pratica do conhecimento que ird permitir a0 humanismo ultrapassar as
fronteiras do ambito académico e se tornar a “corrente intelectual” adotada por parte significativa dos homens
politicos dessa época” (ADVERSO, 2010, p. 2).



24

em um mundo dominado por romanos ¢ o forte senso pratico e sucesso militar destes nao ficaria
imune a esse paradigma, corroborado pela submissao imposta aos gregos.

Montaigne, como percebemos, ja contava com um repertdrio vasto de criticas poderosas
feitas anteriormente por outros pensadores a atitude pedantesca e aos resultados indcuos e
enfraquecedores do carater, como (des)formadores educacionais. Afirma, ja nas primeiras

linhas do I, 25:

[A] pois, estando entregue a eles [os pedantes] para educagao e guarda, podia eu fazer
menos do que ser zeloso de sua reputacdo? Bem procurava escusa-los alegando o
desacordo natural que ha entre o vulgo e as pessoas raras e excelentes em
discernimento e em saber na medida em que seguem um modo de vida totalmente
contrario uns dos outros (MONTAIGNE, 2002, p.199).

A polarizagao entre “pessoas raras”, de um lado, e o “vulgo”, de outro, para justificar a
percepgdo corrente acerca dos mestres, ndo era nem suficiente e nem capaz de solucionar o
impasse da ma reputacdo que pairava sobre os mestres pedantes. Esta oposi¢do nao era real e
sustentavel, pois as criticas ao pedantismo interseccionam ambos os lados, que sdo
contraditorios em muitos outros assuntos. A diferenca entre as “pessoas raras” e o “vulgo”
retoma a importancia de agir bem para ambos os segmentos: com relacdo a formagao da crianga,
o pedantismo ndo contribui para o bem viver, pois ndo promove as condigdes necessarias ao
julgamento correto. Nesse sentido, Montaigne constatou de forma realista que: “[ A] mas nisso
perdia meu latim, pois os homens mais distintos eram os que mais os menosprezavam [...]”
(2002, p. 199). Enfim, o desprezo pelo mestre pedante tornara-se paradigma dominante no
cinquecento.

O autor se questiona como pode ser possivel que o acesso aos melhores conhecimentos
e personalidades da historia, das artes, das ciéncias ndo resultam em sabedoria nas acdes. Como
uma pessoa educada com os melhores ensinamentos pode agir como tolo e, por outro lado,
sabias acdes podem ser provenientes de individuos de rudimentar educagdao? Uma resposta
ironica ¢ apresentada entdo: “[B] Para receber tantos cérebros alheios, e tao fortes e tdo grandes
é necessario (dizia uma jovem, a primeira de nossas princesas'?, falando de alguém) que o dele
mesmo se comprima, se contraia e estreite, para dar lugar aos outros” (MONTAIGNE, 2002,

p. 200).

10«Alusdo airma de Henri de Navarra, Catherine de Bourbon, considerada "a primeira de nossas princesas", depois
que Marguerite de Valois se tornou rainha de Navarra” (AMADO, 2015, p. 189).



25

Depois de ironizar, valendo-se do comentario da citada princesa, Montaigne afirma que
a educagao nao se da como a irrigagao de plantas ou o abastecimento de lampadas a 6leo. Em
tais procedimentos o excesso, notadamente, torna-se prejudicial e incapacitante, nao
contribuindo, assim, as boas praticas. Para um funcionamento aprazivel e util, sdo necessarias
maneiras de educar capazes de levar as agdes bem-sucedidas ou virtuosas. Contudo, para

Montaigne:

[...] o que acontece € diferente: pois nossa alma se amplia quanto mais se enche; e nos
exemplos de tempos antigos vé-se, ao contrario, que homens competentes no manejo
das coisas publicas, grandes comandantes e grandes conselheiros nos assuntos de
Estado, foram ao mesmo tempo muito sdbios (MONTAIGNE, 2002, p. 200).

Em conformidade com essa afirmacdo, Montaigne faz desfilar seu elenco de homens
exemplares, dentre os quais, destacam-se Agesilau, Alexandre, Temistocles, Ciro, SOcrates e
Licurgo. Entdo, o pedantismo ¢ descrito como uma maneira de ensinar que nao capacita a
crianga para as praticas sociais. Na outra ponta, a “nova maneira” de ensinar, essa sim permitiria
a incorporacdo dos conhecimentos ao invés de um atrelamento ornamental e inutil a agdo.
Exemplo muito forte dessa maneira educativa ¢ o caso de Alexandre Magno, cujas agdes
exemplificam a educa¢do defendida por Montaigne. Tal formato educativo denuncia o
pedantismo como uma degeneracdo frente aos propositos da formagao de cunho realista. Ao
comparar esses modelos distintos, Montaigne afirma: “[A] Depois, com a idade, achei que
todos tinham razdo, e que ‘magis magnos clericos non sunt magis magnos sapientes.” Mas
ainda estou incerto como ¢ possivel advir que uma alma rica do conhecimento de tantas coisas
ndo se torne assim mais viva e mais alerta [...]” (2002, p. 200). Ha, portanto, o reconhecimento
de que a percepcdo que desdenhava do saber de tipo professoral e pedantesca era

correspondente aos resultados pifios desse saber e reconhece sua ineficiéncia. Assim, apds a



26

constatacdo da triste realidade do modo pedantesco na educagdo, Montaigne assume uma
contundente critica, se alinhando a pensadores de peso como Rabelais'!, Ramus'?, e Erasmo'?.

Alia-se a critica geral ao pedantismo ao modo de ensino das letras, que pode até mesmo
ser dispensavel frente as outras exercitagdes no “Livro do Mundo”. A retorica, que teve um
papel importante nos primeiros passos do Renascimento, ja tinha se tornado, na época do
ensaista, esvaziada de suas caracteristicas fundamentais para o humanismo civico. Essas
dentincias j& eram também bem estabelecidas no pensamento de Erasmo de Rotterdam, que
denunciava a forma pedante de ensino que, via de regra, promovia um simulacro de formagao.
Erasmo langa mao de escrever uma obra onde a propria Loucura, elogiando esse expediente

pedantesco, louva a si mesma:

E isso porque me agrada ser convosco um tato sofista: ndo da espécie dos que
hoje ndo fazem sendo imbuir as mentes juvenis de inuteis e dificeis bagatelas,
ensinando-os a discutir com uma pertinacia mais do que feminina. Ao contrario
pretendo imitar os antigos, que, evitando o infame nome de filosofos,
preferiam chamar-se sofistas, cuja principal cogitagdo consistia em elogiar os
deuses e os herois. Ireis, pois, ouvir o elogio, ndo de um Hércules ou um Sélon,
mas de mim mesma, isto ¢, da Loucura (ERASMO, 2002, p. 5).

A critica erasmiana, feita na forma de pilhéria em Encomium Moriae, mostra o resultado
nefasto de uma educagdo que ¢ oposta a formacao pratica e moral pretendida pelo humanismo
cristdo defendido por Erasmo. De um modo contrario, o pedantismo gerava uma tagarelice

vazia, uma atitude meramente sofista. Da imensa gama de preceitos erasmianos, com

“Francois Rabelais (1494-1553), escritor ¢ médico, autor de um famoso romance satirico, Gargantua e
Pantagruel, zomba impiedosamente da cultura pedante, arida e mnemdnica de derivagao escolastica e se inclina
para uma espécie de enciclopedismo naturalista que inclui, entre outras coisas, um extenso estudo linguistico,
literario e histoérico do passado” (ABBAGNANO; VISALBERGHI, 1995, p.154).

12 “peter Ramus (1515-1572) foi 0 nome latinizado adotado por Pierre de la Ramée ao entrar para a Universidade
de Paris” (BIOTO-CAVALCANTI, 2011, p. 3). “Ramus nasceu em Cuts, na Picardia, Franca. Descendia de uma
familia nobre, mas empobrecida [...] Afirmava que os métodos de ensino eram estéreis e sem qualquer utilidade
para a vida ou para as “artes” [...]. Com apenas 36 anos foi nomeado para a cadeira de Eloquéncia e Filosofia no
College de France, da Universidade de Paris” [...]. Suas obras tratam de logica, dialética, gramatica, matematica,
metafisica, retorica, aritmética etc. Os escritos, o ensino ¢ as propostas filosoficas ¢ pedagogicas de Ramus vao
no sentido de critica ao aristotelismo e aos conhecimentos que circulavam a época [...]. O pensamento de Ramus
e seus livros tiveram na imprensa um forte aliado. Tratados filosoficos, gramaticas, esquemas de estudo,
discursos e propostas de reformas educacionais foram impressos e circulavam nos varios paises visitados por
Ramus: Alemanha, Suica, Holanda, Basiléia” (BIOTO-CAVALCANTI, 2011, p. 4).

13 Nessa lista ainda podemos incluir Agueda, Lorenzo Valla, Philliphe Melanchthon, Richard Mulcaster, Johan
Piscator, Alsted, Alberti. Em conformidade com as criticas severas de Albertti, afirma Cardoso: “Esse empenho
critico - desdobrado em adverténcias e censuras bastante dsperas - pode ser pontuado ao longo de todo percurso
da cultura humanista. [...] Leon Baptist Albertti, a figura certamente paradigmatica do primeiro humanismo,
mostrou-nos ndo s6 a espessa melancolia que dubla sua inesgotavel energia criadora e sua crenca arraigada no
poder das Letras, como também sua profunda inquietacdo com a erudi¢do vazia, com a retorica artificial e inttil,
tornada tagarela e incapaz de cumprir suas promessas de civilizar os homens e conduzi-los a virtude e a
felicidade” (2010, p. 261).



27

desdobramentos diretos na “nova maneira” de Montaigne, realcamos trés topicos: a) a critica
ao pedantismo; b) ao papel dos progenitores; e c) a escolha do preceptor conveniente.

Para Montaigne, a finalidade da “nova maneira” de ensinar ndo deve se restringir a
formar um doutor em determinada ciéncia, mas sim, antes, que a inteligéncia seja amplificada
com um aumento da ferramentaria de conhecimento disponivel, tanto ao aluno quanto ao
mestre. E importante salientar que os dois lados imbricados diretamente dentro da “nova
maneira” pedagogica sao contemplados por Montaigne. Aluno e mestre devem ser enriquecidos
concomitantemente, pois ¢ uma via de mao dupla, buscando o julgamento adequado ao bem
viver e a diversidade de possiveis solucdes engendradas que, ao sabor do acaso, provoca na
humanidade a necessidade de reflexdo e acao. Vejamos o caso da coincidéncia do interesse de
Montaigne e Plutarco pelo tema da imaginag¢ao e sua forca. Afirma Montaigne (2002, p. 2019)
“[...] como ocorre amitde, de encontrar por acaso nos bons autores esses mesmos assuntos que
decidi abordar”. Nesse exemplo, em que Montaigne ¢ um aprendiz que ja se encontra
plenamente formado quanto a “nova maneira”, ele empreende o interesse por um tema
coincidente, no caso a “for¢a da imagina¢do”, e sua investigacdo se fortalece na comparacao
com a dissertagdo de Plutarco. Esse seria o objetivo ultimo desse modo de ensino. No entanto,
caso Montaigne fosse ainda uma crianga, seu mestre, ao promover as condi¢cdes de sua
educagdo, seria beneficiado pelo carater particular e singular que cada aprendiz representa. Isso
lhe trara uma nova perspectiva acerca do que e como ensinar. Obviamente, ¢ o aprendiz que se

sente mais fortalecido nessa relagao:

[...] a0 me reconhecer, em comparagdo aquelas pessoas, tdo fraco e tdo mirrado, tdo
pesado e tdo entorpecido, sinto piedade ou desdém de mim mesmo. Entretanto
congratulo-me por minhas opinides terem a honra de frequentemente coincidirem
com as deles. [C] e de pelo menos ir seguindo-as de longe, dizendo que sim
(MONTAIGNE, 2002, p. 219).

Apesar de, por um momento, o aprendiz se sentir bastante aquém do mestre a quem se
compara, € notoria a satisfacao de sua investigagao se alinhar aos resultados dos “bons autores”
ao modo de similitude. Cabe ao mestre haurir do aprendiz essa condicdo e atitude, em que
ambos seriam enriquecidos e desenvolvidos.

No final do I, 25, arremata o capitulo com o exemplo emblematico do rei Carlos VIII e
0 julgamento errobneo que custou a invasdo do territorio italiano pelos franceses. Conclui

Montaigne que:



28

Quando nosso rei Carlos VIII, sem tirar a espada da bainha, se viu dono do
reino de Népoles e de boa parte da Toscana, os senhores de seu séquito
atribuiram aquela inesperada facilidade de conquista ao fato de que os
principes e a nobreza da Italia cuidavam mais de se tornarem engenhoso e

sabios do que vigorosos e guerreiros (MONTAIGNE, 2002, p. 215).

Nesse exemplo tradgico para os italianos, Montaigne denuncia o perigo de ndo se
preocupar com questdes da vida pratica. O ensino deve estar vinculado a vida e seus
imprevistos. O prego da educagdo que descuidou da esfera pratica foi a perda da liberdade e o
julgo de um estrangeiro. O julgamento que encaminha ao bem viver foi negligenciado e o
resultado atroz. No contraexemplo dos italianos, Montaigne enaltece os lacedemonios, turcos
e citas como nagdes com eminente preocupacao de ordem pratica e moral.

A “nova maneira” de educar deve ser livre do pedantismo. Nesse sentido, o papel dos
pais ¢ de vital importancia. Os comentarios de Montaigne sobre sua propria educacao (2002, p.
259-261) e o empenho de seu pai, “[A] o melhor pai que ja existiu” (2002, p. 277), em
implementé-la, apds o contato que teve, na Italia, com a educacdo humanista, oferece-nos uma
percepcao de como a educagdo das criancgas, nessa perspectiva, pode ser conduzida e o
importante papel dos pais na sua operacionalizacao. Acertos e falhas na maneira de ensinar sdao

tratados a seguir.

1.2 O papel dos pais em relacio a “nova maneira” de educar

Além dos equivocos na finalidade e na postura do ensino protagonizado pelo mestre-
pedante, Montaigne junta-se a outros pensadores que se fazem criticos quanto a forma
inadequada da conducdo da educagdo das criangas por alguns pais. E no principio do I, 26 que
Montaigne, reagindo ao pedido da Condessa de Foix, da qual havia participado do casamento,
comega a delinear a fundamental e necessaria participacao adequada dos pais na educagao dos
filhos. Entretanto, Montaigne principia dimensionando o tamanho da empreitada solicitada pela
amiga: “Mas na verdade, disso entendo apenas que a maior e mais importante dificuldade da
ciéncia humana parece estar nesse ponto em que se trata da criagdo e educagdo das criangas”
(MONTAIGNE, 2002, p. 222).

Depois de demonstrar sua lealdade e provisionar desejos, Montaigne apresenta de forma
bastante direta o que significa a gestacdo de uma crianga e os inimeros percal¢os implicados
na sua educacdo. O ensaista langa mao da metafora da agricultura para expor a facilidade de se

“plantar” um filho, fazendo, em seguida, alusdo a facilidade da semeadura em contraste as



29

inimeras dificuldades do cultivo e manejo até a colheita: “[...] ha pouca engenhosidade no
planta-los; mas depois que nascem sobrecarregam-nos de um cuidado diferente, cheios de
trabalho e de temor para forma-los e crid-los” (MONTAIGNE, 2002, p. 222).
Subsequentemente as criticas ao pedantismo, Montaigne aponta que o excesso de cuidados e
mimos dos pais ndo favorecem o bom andamento da educagdo vigorosa, aquela que promove
o discernimento em bons julgamentos e fortalece o corpo ¢ a alma. Aponta, como ja era

adverténcia bem consolidada no seu tempo, acerca dos progenitores incautos:

Igualmente ¢ uma opinido aceita por todos que ndo ¢é correto criar uma crianga
no colo dos pais. Esse amor natural enternece-os e relaxa-os, até mesmo ao
mais sensato. Nao sdo capazes de castigar-lhe as faltas nem de vé-la criada
vigorosamente, como devem ser, e temerariamente. Nao conseguiriam permitir
que voltasse suada e empoeirada de seu exercicio, [C] que suportasse o calor,
que suportasse o frio, [A] nem a ver sobre um cavalo renitente, nem de florete
em punho contra um rude mestre-de-armas, nem o primeiro arcabuz. Pois nao
ha remédio: se quiserem fazer do filho um homem de bem, sem a menor duvida
sera preciso ndo o poupar nessa juventude, [...] [C] Nédo basta fortalecer-lhe a
alma; ¢ preciso fortalecer-lhe os mtsculos (MONTAIGNE, 2002, p. 229).

O desmedido zelo ou excesso de protecao pode ndo contribuir positivamente para o
carater, vigor moral ou fisico da crianca!®. Possivelmente, pode até mesmo atrapalhar,
prejudicando os seus julgamentos e se fechando em nocivos costumes para si, para sua
coletividade imediata e, também, para a diversidade presente em outras plagas, pois como
acumulara repertdrio se nao encontrar situacdes novas e adversas que fagam adquirir resisténcia
via exercitagdo do corpo e do julgamento? Existe um espago na educagdo que ndo pode ser
delegado a outrem. Cabe a crianga e ao jovem um papel ativo no processo, que o pedante e os
pais negligentes — no sentido de limitar a experiéncia do discipulo ou do filho — interrompem.

Uma vez estabelecidos os limites aos pais e o descrédito aos pedantes e seus modelos
escolares, Montaigne se vale da companhia de outros filosofos para referendar o que julga ser
matéria importante para sua nova maneira formativa. Merece destaque o lugar reservado a

Plutarco: “Nao travei relagdes com nenhum livro solido, exceto Plutarco e Séneca, em quem

14 “Com efeito, Licurgo, o legislador dos Lacedemonios, tomando dois cachorros dos mesmos pais, criou-os de
forma diferente; a um fé-lo guloso e voraz, ao outro tornou-o capaz de seguir uma pista e cacar. Depois, um
dia em que os Lacedemonios se reuniram, ele disse: "Lacedemonios, o que engrandece muito a importancia da
virtude s3o os habitos, os principios educativos, as li¢des e a conduta de vida; eu mostrar vos-ei, de seguida, a
evidéncia destas coisas”. Entdo, aproximando-se dos dois cachorros, libertou-os, depois de ter colocado no
meio deles um prato e uma lebre. Um dirigiu-se para a lebre, o outro precipitou-se para o prato. Os
Lacedemonios, porém, ndo eram capazes de perceber o que isto queria dizer e o que o episddio dos cachorros
significava. Licurgo, entdo, explicou: “Os dois nasceram dos mesmos pais, mas, por terem recebido uma
educagdo diferente, um tornou-se guloso e o outro cagador”. Sobre os costumes ¢ os modelos de vida, estes
exemplos sdo suficientes” (PLUTARCO, 2008, p.38-39).



30

me abasteco como as danaides, enchendo e vertendo sem cessar. Fixo alguma coisa disso nesse
papel; em mim, praticamente nada” (2002, p. 218). A influéncia de Plutarco — em obras tanto
de historia'®, de filosofia e moral — ¢ altamente significativa na constru¢do dos Ensaios, em
especial aos capitulos voltados diretamente a educagdo das criangas. Montaigne celebra e
incorpora ideias provenientes da tradu¢ao de um tratado de Plutarco, o das Oeuvres Morales.
No “Para amanha os negocios” (II, 4), Montaigne afirma: “Nos, os ignorantes, estariamos
perdidos se esse livro ndo nos tivesse erguido da lama: gragas a ele atualmente ousamos tanto
falar como escrever; as senhoras corrigem os mestres-escola; € nosso breviario” (2000, p. 49).

As palavras supracitadas demonstram o quanto Montaigne guardava de admiragdo por
Plutarco. As Oeuvres Morales, tao celebradas por Montaigne, foram traduzidas por Jacques
Amyot (1513-1593)'® e ofereciam subsidios deveras importantes, em um contexto de
degeneragdo dos modos de educar. Dai a celebragao pela obra plutarquiana, que chega mesmo
a discorrer sobre a educacdo das criangas antes mesmo de seu nascimento. Tais aspectos
alinham a educacao que procura e recomenda Montaigne, tanto a Plutarco quanto a Erasmo, no
sentido de ndo negligenciar o inicio da formacdo educacional. O “Da educagdo das criangas”
(I, 26) também ¢ pensado para um infante que ainda estava por rebentar no mundo. Destas
condi¢des, o ensaista incorporou uma série de preceitos!” amplamente presentes na “nova
maneira” de educar que sao, de pronto, aconselhados a Madame Foix.

A importancia de uma renovada participagcdo dos pais na formacdo educacional das

criancas ganha espaco no Renascimento e serd, cada vez mais, intensa a partir dai, o que

15 “Segundo Montaigne, o estudo da historia tem, por vezes, finalidades diversas daquelas que ele proprio procura
e recomenda [...] Os frutos educacionais a serem buscados no estudo da historia ndo se vinculam nem ao
aprendizado da gramatica nem ao da retorica, e sim a formagado moral que ela pode oferecer. Sera esse critério
que norteara as indica¢des dos historiadores a serem frequentados por seu discipulo” (THEOBALDO, 2008,
p. 148).

16 “Encarregado da educagdo dos dois tltimos principes Valois, Amyot traduziu em 1559, com dedicatoria a
Henrique 11, as Viés des hommes ilustres e em 1 572 as Oeuvres morales que dedica a Carlos IX. A Amyot e
a licao de Plutarco se deve a reputacgao de ter sido este rei educado "fort catholiquement", assim como a do seu
"bon, orne et éloquent parler" Montaigne assim se refere a tradu¢do de Plutarco: [A] Com razio, parece-me
dou a palma a Jacques Amyot acima de todos 0s nossos escritores franceses, ndo somente pela naturalidade e
pureza da linguagem, no que ele sobrepuja todos os outros, nem pela perseveranga de um trabalho tdo longo,
nem pela profundidade de seu saber, tendo conseguido explicar com tanto sucesso um autor tdo espinhoso e
dificil [...]; mas sobretudo lhe sou grato por ter sabido selecionar e escolher um livro tdo digno e tdo adequado,
para com ele presentear seu pais.” (MONTAIGNE, 2001, p. 49).

17 Segundo Soares: “Plutarco, defensor e representante de uma moral social nova, contesta valores da cultura grega
como a pederastia e a homossexualidade e vai colocar, como centro do casamento, o amor conjugal, de que
faz depender a feliz convivéncia entre os esposos, a condi¢do da mulher face ao marido. E este um dos aspectos
mais marcantes da modernidade do pensamento de Plutarco, nos Moralia: a importancia concedida a
instituicdo do casamento, a reciprocidade de deveres dos conjuges, a familia, pais e filhos, em que se assume
como principio universal a afectividade, a compreensao, a dogura - e da Caritas paulina - do maior alcance no
relacionamento mutuo e na educagdo dos filhos” (SOARES, 2003, p. 202).



31

justifica a forte presenca de Plutarco entre os humanistas. O tema, contudo, ja pode ser
constatado nesta admoestagdo contida no De liberis educandis’® de Plutarco aos pais,

ressaltando a relevancia;:

Talvez seja melhor, em primeiro lugar, comecar pelo nascimento. Aos pais que
desejam, certamente, ter filhos distintos, eu aconselho que néo se relacionem com as
primeiras mulheres que encontrem, como as heteras ou as concubinas. A vergonha
indelével de uma origem duvidosa, seja da parte da méde ou do pai, acompanha a
linhagem para toda a vida e torna-se presa daqueles que querem acusar e injuriar
(PLUTARCO, 2008, p. 31).

Este preceito, apresentado logo no inicio do Tratado, mostra o cuidado que Plutarco
dedicava a educacao, sinalizado ja na génese da crianca. A atividade educacional pretendida
por Plutarco necessita do empenho do aluno e de uma boa instru¢do conjugadas a natureza
humana: “[...] de facto, a natureza sem instrucdo é cega, do mesmo modo que a instrucao
separada da natureza ¢ insuficiente € o exercicio separado das duas nao produz resultado”
(PLUTARCO, 2008, p. 30). Se entre essas condi¢des os mestres falharem, resultados adversos
e indesejaveis poderdo prevalecer. Dessa forma, para Plutarco, os pais ndo devem interpor-se
ao entrelacamento dessa triade fundamental — a natureza, a instrugdo, o exercicio —, uma vez
que qualquer entrave a articulagdo eficiente desses itens seria um dano a educagao que conduz
a boa formagao.

No “Do pedantismo” (I, 25), por intermédio dos escritos de Plutarco e de Xenofonte (p.
214), Montaigne alinha-se aos quase miticos legislador e rei espartano, respectivamente,
Licurgo e Agesilau e a educagdo desenvolvida pelos lacedemonios. Com Licurgo, a educagao
passa a ser um assunto de Estado, e, consequentemente, uma restricdo aos valores, costumes e
habitos dos pais passa a ser norma e lei. Igualmente, a respeito dessa formacao, afirma
Aristoteles: “[...]os legisladores tornam bons os cidadaos por meio de hdbitos que lhes incutem.
Esse ¢ o proposito de todo legislador, e quem ndo logra tal desiderato falha no desempenho da
sua missdo” (ARISTOTELES, 2003, p. 22). O cuidado com a formagéo das criangas era tio
sério que Licurgo preferia ter maiores perdas a deixar que suas criangas fossem educadas de

outra maneira. Afirma Montaigne: “Por isso que ndo ¢ de estranhar que, quando Antipatro lhe

18 «Q tratado (em latim De liberis educandis, que traduzimos por Da educagdo das criancas) foi escrito, muito
provavelmente, nos séculos I ou II d. C. E o tnico tratado da Antiguidade, especificamente dedicado a
pedagogia, que nos chegou na integra, facto que lhe confere o direito de ser um documento indispensavel para
qualquer estudo de histéria da educagdo no Ocidente. Por valorizar os beneficios da paideia, este tratado foi
lido e traduzido no Humanismo, tendo mesmo merecido uma tradu¢do em separado dos outros tratados das
Obras Morais. Além disso, influenciou o pensamento de figuras tdo marcantes como Erasmo, Montaigne,
Milton, Coménio e Rousseau, entre outros” (PLUTARCO, 2008, p. 9).



32

pediu como reféns cinquenta criangas, eles tenham respondido, justamente o contrario que
fariamos, que preferiam dar o dobro de homens feitos, tdo alto era o prego que atribuiam a perda
da educacdo de seu pais” (2002, p. 214). Nota-se a preponderancia dos objetivos educacionais
do Estado em detrimento dos usos, costumes e habitos particulares dos pais. A formagao das
criangas era fundamental para a manutengao desse povo virtuoso, que gozava alta estima de
Montaigne.

Outra importante referéncia para a ‘“nova maneira” de Montaigne foi Erasmo de
Rotterdan!. Erasmo foi um pensador cristio bastante influente e deveras alinhado as
concepgoes de educacao pretendidas por Plutarco. Para Soares: “Compreende-se assim que
Plutarco, a par de Quintiliano — logo seguido de Didgenes Laércio — também a principal fonte
do tratado de Erasmo que se destina a educagdo da primeira infancia, o De pueris instituendis,
cuja recepgdo € enorme em toda a Europa” (SOARES, 2003, p.199). O De pueris esta repleto
de sugestoes e admoestagcoes diretamente dirigidas aos pais e as suas responsabilidades de
educar. Erasmo também emite criticas ao desempenho e aos modos ou descuidados ou,
exageradamente, cuidadosos pais e mestres. Suas obras a respeito de educacdo sdo vastissimas
e respeitadas. Foi um humanista cristdo, mas, apesar desse alinhamento doutrinario, tinha uma
critica firme aos excessos da educacio escolastica’’, ao pedantismo humanista e ao desleixo
dos pais. Para Erasmo, existe uma natureza racional em poténcia que somente sera efetivada
mediante a educagdo promovida pelos pais, direta ou indiretamente, pela via de um preceptor

balizado:

19 “Erasmo nao se cansa de proclamar a grandeza do moralista grego, com quem profundamente se identifica, nos
interesses comuns, nas ideias pedagogicas, ético-politicas, de moral individual e social, na sensibilidade e
gostos estéticos afins. E Erasmo, entre todos os autores desta época, aquele cuja obra reflete de forma mais
profunda, tematica e formalmente, a ligdo do autor de Queroneia. E que aos muitos escritos de Erasmo - além
da preocupagdo moral de fornecer modelos de conduta a0 homem comum e ao homem de estado - preside
também o ideal pedagogico e didactico da formagdo integral do homem, na sua dimensdo humana, espiritual
e metafisica, numa permeabilidade intrinseca entre studia humanitatis e studia diuinitatis. Elucidativas, neste
sentido, sdo estas palavras do Humanista de Roterddo” (SOARES, 2003, p. 199).

20«0 ensino escolastico articula-se ao redor de dois modelos essenciais que se entrecruzam no processo de estudo,
a lectio e a disputatio. “[...] a lectio consistia no comentario de um texto, e disputatio consistia no exame de
um problema através da discussdo dos argumentos favoraveis e contrarios” (ABBAGNANO, 2003:344). Os
argumentos dessas disputas adotam a estrutura silogistica, onde as referéncias devem ser citadas de memoria
dos textos autorizados. A pouca inovag@o nos estudos, mesmo depois da criagdo das universidades, gerou
criticas ao modelo de educa¢dao medieval. Criticava-se o envolvimento cada vez mais arido com questdes de
cunho teoldgico, deixando de lado as questdes praticas da vida. Entre tais criticas, também importante foi a
percepg¢do da necessidade de se incluir o estudo do vernaculo, como também a constatacdo da negligéncia aos
aspectos historicos e contextuais, as belas artes e, um ponto importante para o Renascimento, o maior empenho
nos estudos dos cléssicos filosoficos a partir dos textos originais. Inicia-se, ainda, um movimento que cobra a
investigacdo de novos conhecimentos junto as matérias do quadrivium. H& uma insisténcia impertinente no
estudo do aristotelismo escolastico ¢ em Ptolomeu, obrigando a saida de estudiosos das institui¢des oficiais
devido ao descontentamento com a exclusividade em tais abordagens” (REIS, 2010, p. 19).



33

A natureza, quando te da um filho, ela ndo te outorga nada além de uma massa
informe. A ti cabe o dever de moldar até a perfeicdo, em todos os detalhes, aquela
matéria flexivel e maledvel. Se nao levares a cabo a tarefa terds uma fera. Ao
contrario, se lhe deres a assisténcia, teras, diria eu, uma divindade. [...] Manuseia a -
cera enquanto mole. Modela a argila enquanto imida. Enche o vaso de bons licores
enquanto novo. Tinge a 13 quando sai nivea do pisoeiro e ainda isenta de manchas
(ERASMO, 2008, p. 33).

Erasmo evidencia o carater da incompletude das criancas. Elas sdo potencialmente
racionais desde que se ofereca uma instru¢do de qualidade. A humanizacdo depende
diretamente da educacao e da interagdo com outros humanos. Por isso, a énfase na a¢ao dos
atores desse processo formativo. Erasmo critica os pais imprudentes que: “Com efeito, ja desde
cedo, cogita-se do filho como capitdo de tropas ou como magistrado, mas, ndo se atenta de
fazer dele um militar ou magistrado dotado de competéncia para gerir as coisas publicas” (2008,
p.28).

Com efeito, ndo se trata apenas de projecdes otimistas sobre as virtudes dos filhos.
Também ndo ¢ uma questdo somente de fortuna. Apesar destes dois elementos — virtude ou
fortuna — influenciarem no bem viver. Nesse sentido, Erasmo se aproxima do pensamento de

Aristoteles:

[...] alguns identificam a felicidade com a boa fortuna, embora outros a identificam
com a virtude. Por este motivo, também se pergunta se a felicidade deve ser adquirida
pela aprendizagem, pelo habito ou por alguma outra espécie de adestramento, ou se
ela nos ¢ conferida por alguma providéncia divina, ou ainda pelo acaso
(ARISTOTELES, 2003, p.14).

Contudo, das duas, apenas a virtude estd ao alcance de nossas escolhas pedagogicas.
Erasmo enfatiza que a educagdo ¢ o modo de se adquirir as condi¢gdes para o €xito, isto &,
adquirindo as virtudes. E a educacdao que leva a efeito as virtudes e o bem viver. Erasmo,
convicto a respeito das atribui¢des dos pais, afirma: “[...] Que galarddo ndo doa quem propicia
o bem viver e ndo meramente fazer viver. Os filhos sdo menos devedores aos pais que apenas
lhes transmitem a vida sem os qualificar para viverem em retidao” (2008, p.30).

Assim como Erasmo, Montaigne acredita que esse processo de humanizacao deveria,
além de tudo, ser capaz de moldar para a acdo pratica eficiente, visando a vida virtuosa,
langando mao da experiéncia do aluno. Muito mais importante que a quantidade de
conhecimentos ¢ o modo de maneja-los. A finalidade nunca deve sair do horizonte do estudante
e dos pais. Dai a adverténcia: [A] “Na verdade, os cuidados e a despesa de nossos pais visam

apenas nos encher a cabega de ciéncia; sobre o discernimento e a virtude pouco se fala”

(MONTAIGNE, 2002, p.203).



34

Portanto, o autor amplia sua critica, colocando uma questao importante que € a atuagao
dos pais nessa educacao que esta, por suas praticas e resultados, distante do bem viver, pois
discernimento e virtude ndo estdo ali adequadamente contemplados. A quantidade ¢ preterida
em relagdo aos fins desejados inicialmente; antes do conhecimento da ciéncia estd a educagao
moral. Infere-se dessa prerrogativa a importancia crucial da filosofia na educagao (que recebera
destaque no segundo capitulo desta dissertacao), de modo a privilegiar o julgamento para a
acdo. Montaigne afirma, a despeito do modo pedantesco de ensino, que € preciso “Trabalhamos
para encher a memoria e deixamos o entendimento [C] e a consciéncia [A] vazios” (2002, p.
203), ou seja, a critica reside na prioridade de se prescrever matérias de forma
quantitativamente exagerada, visando apenas abastecer a memoria. Um importante
apontamento nesse sentido ¢ enunciado por Theobaldo: “O preceptor a ser procurado nao deve
ser nem erudito nem gramatico, ou seja, suas caracteristicas devem estar bem longe dos mestres
pedantes” (2008, p. 40), pois, destes, Montaigne deriva os prejuizos na elaboragdo dos
julgamentos ao invés de oferecerem matéria e subsidio para o exercicio reflexivo livre da
autoridade e dos dogmatismos. Tal critica ¢ dirigida aos preceptores, aos pais displicentes, aos
mestres-escolas pedantes, as préticas repreensiveis cometidas dentro dos colégios®!, onde
imperava excessiva violéncia sobre os estudantes. Montaigne destila sua critica ao modo de
educar tanto da alta escolastica’? quanto da humanista, respectivamente “ergotismo” e

“pedantismo”.

21 “Os humanistas trabalhardo nos colégios, que serdo considerados os motores das inovagdes pedagogicas. Os
colégios franceses serdo propagadores de uma formacgao cultural integral e preparatoria ao ensino superior.
Nestes colégios os studia humanitatis terdo grande destaque, juntamente com a organizacdo pedagogica.
Observa-se a separacao dos alunos por idade e desempenho, que é uma novidade para a época. Novos recursos
didaticos sdo utilizados, como a anotacdo e repeti¢do das aulas e debates, e a orientacdo que visava favorecer
uma maior aproximacao entre professores e alunos com a inten¢do de melhorar o comportamento discente. No
século XV, a nogdo de professor-instrutor perde espaco para a de educador moral e intelectual. Floresce um
cuidado em relagdo as rotinas escolares, as brincadeiras, as cangdes e as palavras de cunho vulgar. Os
comportamentos entre adultos, jovens e criangas sofre uma vigilia e uma orientagdo constantes” (REIS, 2010,
p. 23).

22 «“A escolastica, portanto, nio se propde a formular doutrinas e conceitos ex novo. Nio se trata de encontrar a
verdade, ja dada na revelagdo, mas apenas de compreendé-la. Para compreendé-lo, ele faz uso dos instrumentos
¢ materiais da tradi¢@o filosofica e vive substancialmente as custas da filosofia grega. A filosofia como tal ¢
para a escolastica apenas um meio: ancilla theologiae. Naturalmente, as antigas doutrinas utilizadas para esse
fim sofrem uma modificacdo mais ou menos radical, mas a escolastica ndo propde essa modificacdo
intencionalmente, ao contrario, na maioria das vezes ndo tem consciéncia dela. Carece totalmente do sentido
de historicidade: apropria-se de doutrinas e conceitos pertencentes a sistemas muito heterogéneos e coloca os
filésofos mais distantes no mesmo plano, como se fossem contemporaneos, valendo-se de suas doutrinas mais
caracteristicas de acordo com suas proprias demandas. Pela mesma razio, ndo nutre um verdadeiro e auténtico
interesse cientifico pelos fendmenos naturais. Quando ele lida com tais fendmenos, geralmente relativos a
problemas teoldgicos ou filosoficos, ele ndo os aborda com base em observagdes diretas, mas com base em
noticias tiradas da tradi¢ao antiga” (ABBAGNANO; VISALBERGHI, 1995, p. 106, tradug@o nossa).



35

A “nova maneira” de ensinar, com seus pressupostos céticos ¢ de diversidade
cosmopolita, concorriam nao somente o modo de educar do pedantismo, mas também com os
modos educativos escolasticos®>. Ao nosso entendimento, Montaigne estende suas criticas a
ideia de “natureza humana divina, racional e universal” de base essencialista, que contemplava
apenas os povos europeus e rotulava outras formas de viver como barbaras ou inumanas. Em
ressonancia a essa atitude preconceituosa, faz severa denuncia: “[B] Envergonho-me de ver
nossos homens embriagados por esse tolo humor de exasperarem-se com os héabitos contrarios
aos deles: parece-lhes estar fora de seu elemento quando estdo fora de sua aldeia. Onde quer
que vao, apegam-se as suas maneiras € abominam as estrangeiras” (MONTAIGNE, 2001, p.
305). De acordo com a diversidade de modos de vida, para Montaigne, essa postura etnocéntrica
ndo beneficia a formagdo adequada do estudante. A posicdo de cada grupo humano ¢ singular
e, ao invés de ser rejeitada, merece ser recebida em contexto de investigacdo permanente. O
atributo “natureza humana” tem em Montaigne um contundente critico, como veremos mais
adiante em aportes céticos montaignianos, a partir da “Apologia de Raymond Sebond” (I, 12),
no segundo capitulo e com o “Dos Canibais” (I, 31), no terceiro capitulo da dissertacdo,
respectivamente.

A escolastica, de uma forma mais generalizada, foi um movimento intelectual que
colocou a filosofia a servico da teologia. Para Biotto-Cavalcante: “As maiores queixas se
davam contra a demora nos estudos, o parco resultado de anos de esfor¢o, a dificuldade para
acessar os livros e os vicios da escoldstica que impediam o acesso da razdo para além das regras
da logica aristotélica” (2011, p. 1). Os impactos desse movimento foram abrangentes sobre
todos os aspectos da vida e, na questdo educacional, praticamente hegemdnica na Europa por

grande parte a Idade Média:

Nos primeiros séculos da Idade Média, eram chamados de scholasticus o professor
de artes liberais e, depois, o docente de filosofia ou teologia que lecionava
primeiramente na escola do convento ou da catedral. Depois na Universidade.
Portanto, literalmente, Escolastica significa filosofia da escola [..]. O problema

23 Esse modo de ver o mundo, dominantemente um ponto de vista europeu (branco) e cristdo (patriarcal), gerou
muita violéncia e pilhagens. Essas atrocidades cometidas no ‘Novo Mundo’, tiveram implicagdes na
conformacéo do sistema de ensino das Américas, em especial a portuguesa e a espanhola. Que fundamenta parte
do processo educativo Ocidental e consequentemente, o processo educacional brasileiro, via as herangas contra
reformistas, sobretudo dos Jesuitas, dadas as caracteristicas da violenta ‘colonizacdo crista’ e da forja de uma
identidade social. Segundo Carvalho: "Pode-se dizer que o ensino no Brasil foi se constituindo instrumento de
subjetivacdo e sujeicdo, visando atender aos interesses de uma elite. [...] O modelo [de] ‘copiar, repetir,
memorizar’ ¢ amplamente predominante, deixando quase nenhum espago para o questionamento critico, para o
pensamento independente, para a criatividade. O governo de Portugal ao perceber como a educacdo vai se
configurando importante meio de submissdo e dominio politico, ndo intervém nos planos dos jesuitas”
(CARVALHO; COSTA; APPIO; SILVA, 2008, p.10).



36

fundamental da Escolastica ¢ levar o homem a compreender a verdade revelada. A
Escoléstica ¢ o exercicio da atividade racional (ou, na pratica, o uso de alguma
filosofia determinada, neo platdnica ou aristotélica) com vistas ao acesso a verdade
religiosa, a sua demonstragdo ou ao seu esclarecimento nos limites em que isso ¢
possivel, apresentando um arsenal defensivo contra a incredulidade e as heresias [...]
A Escolastica, portanto, nao ¢ uma filosofia auténoma, como, por exemplo, a filosofia
grega: seu dado ou sua limitagdo ¢ o ensinamento religioso, o dogma [...]
(ABBAGNANO, 2003, p. 344).

Nesses termos, a educagdo ficava encapsulada pela Teologia. Na frente, a teologia,
atras, a filosofia, oferecendo a sustentacdo tedrica e racional. De certa forma, podemos dizer
que a filosofia e a educacao ficaram eclipsadas pela teologia. O humanismo ja contestava essa
educagdo, e Montaigne esta alinhado a critica humanista em parte. Porém, sua “nova maneira”
de ensinar encontra-se fazendo a critica da critica a escolastica e ao estado pedantesco e estéril
dessa educacdo que se propunha ancorar nos antigos, descolando-se da autoridade®* do
monoteismo cristdo, avesso ao frescor dos ideais do Renascimento e relutante a diversidade
humana.

A educagdo humanista vigente fora, em grande medida, aviltada pelo pedantismo e era
fortemente questionada por muitos pensadores, a exemplo de Erasmo e Vives. E Montaigne,
em consonancia com esses pensadores, reafirma essa critica quando conclui: “Pois acho esses
ergotistas ainda mais tristemente inuteis [do que os poetas liricos]” (2002, p. 244). Entretanto,
o proprio humanismo ja estava abalado quanto as suas pretensdes e condi¢des formativas. Se €
que realmente as tivesse proporcionado efetivamente em algum momento. Nesse sentido,
encontramos nos estudos de Theobaldo (2008), em que sao retomadas as contribui¢cdes de Eby,
comentarios criticos € posicionamentos que situam Montaigne como: “[...] um ‘Humanista
realista’ que, juntamente com Rabelais e Ramus, protagoniza o afastamento definitivo dos
contetidos e métodos escolasticos e articula a critica ao humanismo ao impugnar a autoridades
dos antigos e a erudicao livresca” (THEOBALDO, 2008, p. 11).

O humanismo, como movimento abrangentemente antropocéntrico, possui objetivos
ousados para uma nova forma¢ao da humanidade; entretanto, entre os atores imediatamente

envolvidos no processo formativo — o protagonismo dos pais, ora com descuido ou ora excesso

24 Sobre autoridade: “O problema fundamental da escolastica é levar o homem a inteligéncia das verdades
reveladas. A verdade revelada contida nos livros sagrados e nas defini¢des dogmaticas da Igreja ¢ a norma da
pesquisa escolastica, cujo proposito exclusivo ¢ torna-la inteligivel ao homem. Mas, nesta empreitada, o
homem nao pode ser deixado a propria sorte, mas deve recorrer a ajuda daqueles que a Igreja reconhece como
particularmente inspirados pela graga divina. Dai o uso constante de auctoritates na filosofia escoléstica.
Auctoritas ¢ a decisdo de um concilio, um ditado biblico, a opinido de um Padre da Igreja, e ¢ valida como
principio de investigacdo ou como ponto de referéncia na solugdo de um problema” (ABBAGNANO;
VISALBERGH]I, 1995, p. 106).



37

de mimos, e do pedantismo — se vé em contradi¢do interna, pois ndo mais contribuem para a
acdo auténtica, a formacao autarquica e humanizagao civilizatoria, suas principais bandeiras. O
ensino pedantesco se configura, assim, muito mais como um testemunho de memoria, voltado
basicamente ao embelezamento discursivo. Montaigne afirma entdo: “[A] Sabemos dizer:
Cicero diz assim; eis as regras de Platdo; sdo as proprias palavras de Aristoteles. Mas e nos, o
que dizemos no6s mesmos? O que pensamos? O que fazemos? Um papagaio falaria igualmente
bem” (2002, p. 204).

O projeto educacional dos primeiros humanistas havia se transformado em erudi¢do
vazia e incapaz de promover a exercitagdo do julgamento. Afinal, apenas repetir ¢ memorizar
a sabedoria dos antigos nao promove a incorporagao do saber. Para Montaigne, o estudo da
tradi¢do deve levar a uma assimilacdo e processamento dessa tradi¢do. Depois de assimilado,
o conhecimento tem potencial para melhorar o modo de pensar e, por consequéncia, o julgar e
o agir melhor diante de situagdes presentes e inéditas. Registramos dois exemplos ilustrativos

do desvio paralisante do pedantismo na educagao humanista. Escreve Montaigne:

Tal comportamento faz-me lembrar aquele rico romano que, com imensas despesas,
tivera o cuidado de conseguir homens competentes em todo género de ciéncias, os
quais mantinha constantemente ao seu redor, para que, quando surgisse entre seus
amigos alguma ocasido de falar de uma coisa ou de outra eles suprissem seu lugar e
estivessem prontos a fornecer-lhe ora um discurso, ora um verso de Homero, cada
qual segundo sua seara; e ele julgava que esse saber lhe pertencia porque estava na
cabega de gente sua (MONTAIGNE, 2002, p. 205).

Nesse exemplo Montaigne demonstra a dimensdo nociva que o pedantismo assume. O
conhecimento tornara-se ornamento para eventuais conversas. Nao ha nenhuma
intencionalidade para a vida pratica. O “dono” do conhecimento, nem de forma mnemonica,
apropria-se dos saberes. Estes saberes estdo completamente externos a ele. O projeto audaz de

formacao renascentista, tropeca em si mesmo:

O sinal maior da degeneragdo dos valores da empresa humanista ¢, todavia, o
pedantismo. Mas, para além da fixagdo no aspecto formal das Letras (o pedantismo
dos ‘especialistas’) e da submissdo servil as suas regras ¢ aos preceitos das artes, é
preciso lembrar que seu nucleo e sua face mais comum e odiosa é aquela que produz
uma contrafacdo da ciéncia e¢ da sabedoria, com uma erudi¢do sem lastro, vazia
(CARDOSO, 2010, p. 268).

Montaigne critica e sintetiza essa contradi¢ao. Trata-se de uma especializa¢ao que nao

aumenta a capacidade do agir em direcdo ao bem viver, pois ndo encaminha as virtudes.



38

Juntando audacia e modéstia, a proposta montaigniana mira uma educagdo humanista com
efetivas (ou realistas) condigdes de implementagao de julgamentos. A audacia de uma laicidade
antidogmatica, que o afasta do modelo metafisico cristdo de explicagdo do mundo, e a modéstia
de perceber e respeitar que existem inumeras possibilidades de existéncia humana caracterizam
sensibilidade para com a diversidade de cosmovisodes existentes. Assim, o papel dos pais, para
além de oferecer as condi¢cdes materiais de existéncia, precisa se ocupar da educagdo de suas
criangas. Para evitar o pedantismo, a “nova maneira” de educar de Montaigne enfatiza a
importancia da escolha de um preceptor, o que estd na responsabilidade dos pais. Para tanto,
buscara mestres exemplares, tanto gregos quanto romanos, €, também, em certo carater

autobiografico, a sua propria educagao.

1.3 A importiancia do preceptor

A “nova maneira” de educar apresenta algumas caracteristicas de carater autobiografico.
E, nesse sentido, o papel da escolha de um preceptor que capacite o estudante para fazer
julgamentos, além de fundamental, tem na propria educagdo de Montaigne um exemplo; a
inovadora educagdo de Montaigne, em certa medida, baliza a sua proposta. Pais
comprometidos, preceptor balizado e uma crianca capaz de reunir as condi¢des para o
ajuizamento. Sobretudo, o papel do preceptor ¢ fundamental: “A tarefa do preceptor [...] de
cuja escolha depende todo o resultado de sua educacdo” (MONTAIGNE, 2002, p. 226), o
preceptor exerce a fun¢do incontornavel de exercitar o julgamento do aprendiz até que este seja
autarquico. Para Theobaldo: “Este preceptor [...] deve ser um homem de cabeca ‘bem feita’ de
entendimento sadio e bons habitos, preocupado ndo com as matérias do ensino, mas com a
formagdo do aluno, com a constituicdo de um carater apto para o exercicio do julgamento [...]
(THEOBALDO, 2008, p. 270). Montaigne ¢ enfatico: “[...] um preceptor que antes tivesse a
cabeca bem feita do que bem cheia” (MONTAIGNE, 2002, p. 224).

Ao preceptor, cabera conduzir o aprendiz no caminho que leva a sabedoria dos
julgamentos ancorados na filosofia. Entretecidas nas contribui¢des do pensamento de Plutarco,
Montaigne, adiciona as prescrigdes de outro preceptor balizado, o latino Séneca. Contudo,

apesar das muitas aderéncias da “nova maneira” de ensinar a0 modo de ensino de Séneca®’,

25 “Salvo nos tultimos tempos da sua existéncia sempre viveu plenamente inserido na vida e participou nos
problemas da Roma do tempo, numa carreira impar em que conheceu a fama o orador, quase foi vitima de um
crime politico, sofreu o exilio ainda em consequéncia de intrigas politicas, regressou em triunfo e durante



39

existe uma diferenca muito importante entre ambos. O pensamento de Séneca tem por
pressuposto o sumo bem, norte orientador da conduta moral, e visa a constancia, isto €, tem um
carater notadamente normativo, enquanto Montaigne tem, por pressuposto, o acaso, a
circunstancia, a inconstancia, fruto de sua postura cética frente a constatacdo de um mundo em
movimento ¢ uma diversidade de contradi¢des e modos de vida. Montaigne efetiva uma
antropofagia dos aconselhamentos de Séneca, Plutarco, Quintiliano, Cicero, Epicuro, Zenao,
Pirro e Sexto Empirico entre outros, fazendo uma assimilacdo e digestdo das ideias destes e
depois reconstréi uma nova percepg¢ao a partir deles, fazendo prevalecer a ideia do transito e do
movimento pretendidos pela “nova maneira” para a constru¢ao de julgamentos inéditos e
condicionados a contextos também inéditos.

Ora, se atentarmos bem para a operacdo que Montaigne realiza em seus argumentos,
veremos que ndo se limitam a transferéncia da Gltima frase para a abertura do paragrafo e coisas
semelhantes. Ele opera mudangas na composicao das frases e dos termos; mudangas tais que
alteram o sentido de cada uma delas e também do conjunto (PEDROSO, 2009, p. 55),
evidenciando a ressignificacdo dos sentidos, a criagdo de novas perspectivas: “[A] Que lhe peca
contas ndo apenas das palavras de sua licdo mas sim do sentido e da substancia [...]
(MONTAIGNE, 2002, p. 225). De certo modo, o mesmo procedimento ¢ indicado na “nova
maneira”, sendo o preceptor quem conduz o estudante nesse processo. Uma condugao que tem
carater pratico. Nesse sentido, o exemplo dos lacedemodnios ¢ aqui bastante ilustrativo desse
carater pratico encarnado na fala de Agesilau, replicada por Montaigne: “A esse respeito,
perguntaram a Agesilau o que as criangas em sua opinido deveriam aprender: “O que elas
devem fazer ao serem homens”, respondeu ele. Nao ¢ de espantar que uma tal educacao tenha
produzido resultados tdo admiraveis” (MONTAIGNE, 2002, p. 213).

O plano com as agdes e os objetivos perseguidos pelo preceptor na “nova maneira” de
ensinar ¢ muito bem delineado no I, 26. Essas agdes, de forma bem sintetizadas, assim sao
descritas: o preceptor ¢ a personagem central, haja vista que a tarefa da conducdo dos

procedimentos ¢ realizada a partir da observagao do proprio preceptor, o aprendiz devera ser

alguns anos exerceu na pratica o poder, para conhecer enfim a desgraga e vir a ser constrangido ao suicidio
para evitar a execugdo por alegada participagdo numa conjura para derrubar o imperador. A sua filosofia,
portanto, ndo ¢ fruto de uma meditagdo abstracta realizada em qualquer hiper mundo, mas sim resultado de
uma luta de todos os dias contra as imposi¢des do momento, contra a fortuna e a adversidade, contra as proprias
fraquezas, o inimigo mais dificil de vencer! Dai que Séneca tenha entendido a sua vida e a sua filosofia como
um combate quotidiano contra o mundo e contra si mesmo; uma abundancia de passos confirma que a filosofia
¢ vista como uma militia e o filésofo como um soldado sempre em pé de guerra. Mas ndo apenas a sua propria
vida Séneca concebia como uma luta: também o ¢ a de todos os homens, s6 que muitos, talvez a maioria, se
abandona sem resisténcia as ideias feitas e aos falsos valores impostos pela sociedade, sendo vencidos antes
mesmo de lutarem” (SEGURADO; CAMPOS, 2004, p. XXI).



40

exercitado no dominio de escolhas morais, devera perceber a diversidade das coisas do mundo
e experimentar a matéria de ensino de varias formas até conseguir produzir sentidos proprios.
A “nova maneira” tem, em seu cerne, respectivamente, a experimentacao, o discernimento € o
exercicio. Destes, o exercicio enfatiza o “carater pratico”, o “fazer”, o que Montaigne considera
diametralmente oposto a formacgao corrente, que produzia nos aprendizes uma “competéncia
livresca”, muito devedora do “testemunho da memoria”, e que tinha como fung¢ao ornamentar
os discursos. O objetivo de Montaigne ¢ formar o “homem capaz” em contrapartida ao “homem
pedante”.

Dentre a diversidade do quadro de referéncias mobilizadas por Montaigne para a
formacao desse “homem capaz” de fazer o que precisa ser feito, destaca-se a atuacdo do
preceptor, apresentada no I, 25 na forma de critica, e as indicagdes dos procedimentos (a
exercitacdo na busca de sentidos, a conversacdo, a leitura dos livros e a leitura do livro do
mundo) no I, 26 pelo recurso aos antigos, que contribuem de forma decisiva seja com sua
sabedoria, seja com procedimentos uteis para a “nova maneira”. Em relagdo a tais influéncias
destacamos: ideias pela via de Séneca e o estoicismo; a perspectiva da Historia e da educagao
via Plutarco; aspectos autobiograficos de sua educagdo nos primeiros anos de vida baseada nas
prescricdes de Erasmo; seu periodo de estudo escolar (ponto de uma critica generalizada ao
sistema educacional destes colégios); sua experiéncia de homem publico e magistrado; por fim,
Montaigne vale-se da propria experiéncia para realizar julgamentos sobre uma educagdo
eficiente para a vida. Como ultima instancia da “nova maneira”, para onde tudo deve confluir

— preceptor e aprendiz — esta a formagao moral, como bem nos indica Comte-Sponville (2009):

A virtude ocorre, assim, no cruzamento da hominizagéo (como fato biologico)
e da humanizaggo (como exigéncia cultural); ¢ nossa maneira de ser e de agir
humanamente, isto ¢ (ja que a humanidade, nesse sentido, ¢ um valor), nossa
capacidade de agir. “Nao ha nada mais belo e mais legitimo do que o homem
agir bem e devidamente”, dizia Montaigne. E a propria virtude (COMTE-
SPONVILLE, 2009, p. 9).

Na proposta de Montaigne, que pretende formar o estudante por ajuizamentos oriundos
da propria experiéncia, percebe-se a centralidade acerca da aprendizagem e do agir margeado
pelas virtudes, ou seja, trata-se das finalidades morais, vocacionadas para a vida pratica e seus
desafios. O ensino persegue o objetivo de promover a aquisicdo e o desenvolvimento das
virtudes. O célculo da importancia das virtudes pode ser verificado na admira¢do que nutria

pelo legislador Licurgo ¢ o modo de ensino adotado pelos preceptores lacedemonio:



41

[A] A coisa digna de grande consideragdo que naquele excelente governo de
Licurgo, na verdade prodigioso por sua perfeicdo e portanto tdo preocupado
com a criacdo das criancas como seu principal encargo, e isso a propria
morada das musas, [...] como se a essa nobre juventude, desdenhando todo
jugo que ndo que o da virtude, devesse ter fornecido em vez do nossos mestres
de ciéncia, somente mestres de valentia, sensatez e justica, [C] exemplo que
Platdo segue em suas leis (MONTAIGNE, 2002, p. 212).

A maneira lacedemonia de educar enfatiza a aquisi¢do da virtude e da forga fisica. Nesse
sentido, ela ¢ processual, deve ser iniciada logo na infancia e jamais poderia ser alcancada se
esse processo fosse conduzido de forma como ensina um preceptor de atitude pedantesca. Nao
se trata de mera transmissao de conhecimento, mas, antes, de uma formac¢ao voltada para a vida
no seu sentido mais pratico. A sobrevivéncia da soberania e da ordem desse modo de vida
espartano pode ser encontrada na obra 4 Republica de Esparta de Xenofonte, comentado por
Amado (2006): “Licurgo pensou que se suscitaram combates de virtude entre os adolescentes,
torna-los-ia capazes de todos os prodigios de coragem e de virtude. Eis como ele os pos em
combate uns com os outros [...]” (2016, p. 38). A virtude da coragem, ponto importante na
“nova maneira”, ¢ um traco marcante da educacdo espartana’® tanto de meninos como
meninas®’, o que é uma particularidade inclusiva.

A énfase na virtude da coragem exige corpos bem treinados e acrescidos pelos
exercicios de guerra e obrigava os estudantes a constantes tomadas de decisdes de carater
pratico. Isso os coloca em prontiddo de corpo e alma para a defesa de sua comunidade. A
coragem ¢ um elemento essencial da humanidade espartana e sera retomado por Montaigne em
relagdo aos nossos tupinambas, como veremos mais a frente. Nessa dire¢do, o cultivo dos
corpos ¢ também uma caracteristica apontada como essencial na formacao das criangas: “[...]
O corpo fortalecido tem melhor condi¢ao para enfrentar os compromissos da vida publica, as
violéncias em tempos de injusticas sociais. E, o que ndo ¢ menos importante, 0 bom preparo
fisico deixa o corpo apto para que a ‘conduta siga o uso’, apto para acompanhar a diversidade

dos costumes” (THEOBALDO, 2008, p. 104).

26 “BEm suma, a educacdo espartana, que chegou até noés e é admirada desde a antiguidade, mesmo por grande
engenhosidade, ¢ uma educagdo estatal totalitaria tipica, na qual, como diz Plutarco, o cidaddo se acostuma a
“nao querer e até ndo saber viver sozinho, estar sempre unidos, como as abelhas, pelo bem comum dos patroes”,
com a diferenca, diriamos que as abelhas vivem de seu trabalho enquanto os espartanos vivem de outros e de
suas guerras e ataques continuos” (ABBAGNANO; VISALBERGHI, 1995, p. 27, tradugdo nossa).

27 “Também nas meninas, educadas com sistemas analogos, procurou-se anular todos os vestigios de sensibilidade
afetiva para transforma-las exclusivamente em maes robustas, dispostas a preferir o bem da patria aos préprios
filhos (“maées espartanas” capazes para dar o escudo ao filho dizendo: "Volta com isto ou sobre isto”)”.
(ABBAGNANO; VISALBERGHI, 1995, p. 27).



42

Aqui temos outro ponto relevante — a diversidade de costumes — que ¢ um elemento
constitutivo da condi¢do humana. E os lacedemdnios apresentam a sua solugao para esse dado
do mundo. Trata-se de um estado de constante prontiddo, de exercitacdo das criangas entre si,
afastados dos mimos familiares, enfim uma formacao que privilegia muito mais a importancia
da virtude e da coletividade. E esse modo era mantido, pois Licurgo ndo descuidou da

exceléncia de quem comandava a execugao da educagdo espartana. Para Amado (2016):

Licurgo, em vez de dar escravos como professores a cada uma das criangas em
particular, nomeou para as dirigir um dos principais magistrados, chamado por esse
motivo paidénomo. E ele que tem o poder de reunir as criangas e de punir severamente
aquelas que se entregam a moleza. Foram-lhe dados também adolescentes armados
de vergastas para castigar aqueles que o merecerem ser. Dai a grande reserva e
subordinagdo entre a juventude (AMADO, 2016, p. 25).

\

Assim, a qualidade da educacdo estd ligada diretamente a qualidade do preceptor.
Esparta e sua educagdo ndo teria o reconhecimento que possuia hd séculos, caso houvesse
descuido com seus varios constituintes. De Esparta, Montaigne se apropria da construgdo das
virtudes e de corpos fortes e aptos para a acdo e do desprendimento da vaidade de formacgao
verborragica e de uma retorica vazia. Para Montaigne (2002), os espartanos aprendiam a fazer

em vez de aprender a falar:

Diz que eles iam a outras cidades da Grécia buscando retoricos, pintores ¢ musicos; e
na Lacedemonia legisladores, magistrados e chefes de exército. Em Atenas aprendia-
se a falar bem, e aqui, a agir bem; 14 a desenredar-se de um argumento sofistico ¢ a
refutar a impostura das palavras capciosamente entrelagadas; aqui a desenredar-se dos
encantos da volupia e a refutar com grande coragem as ameagas da fortuna e da morte;
aqueles porfiavam no rastro das palavras; estes, nos rastros das coisas; 1a havia uma
constante exercitacdo da lingua; aqui, uma constante exercitacdo da alma
(MONTAIGNE, 2002, p. 213).

As evidéncias da admiracdo de Montaigne pelos lacedemoénios residem, entdo, no
carater pratico dessa educacdo que contempla tanto a alma como o corpo. Partindo das
contribuicdes espartanas sobre a “nova maneira” de educar, Montaigne adiciona muitos
elementos da maneira de ensinar de Séneca. Para Montaigne, a conjun¢do de conhecimento e
julgamento prudente (educagdo que leva a pratica exitosa) conduz a virtude da sabedoria, que,
por sua vez, leva ao bem viver. Fundamenta seu argumento langando mao dos seus estudos dos

antigos, do contexto historico senequiano®® e das proprias observacdes de sua experiéncia

28 O momento historico vivenciado por Séneca era de degradagio da sociedade romana (Nero, Claudio, Caligula,
Messalina etc.): “[...] tempos altamente propicios a todas as formas de corrupcdo e baixeza moral. Alias, s6 assim



43

pessoal. Esse modo de ensino, coaduna-se, em certo sentido, a eficiente relagdo mantida entre
mestre e discipulo. A ideia do bem viver resiste e pode ser ensinada, aprendida e praticada.
Fazer julgamentos corretos, eis a questdo da sabedoria. E o mestre se deleita ao compartilhar

sua experiéncia e sua sabedoria:

Eu ndo desejo outra coisa sendo transmitir-te toda a minha experiéncia: (aprender da-
me sobretudo prazer porque me torna apto a ensinar! E nada, por muito elevado e
proveitoso que seja, alguma vez me deleitard se guardar apenas para mim o seu
conhecimento. Se a sabedoria s6 me for concedida na condigdo de a guardar para
mim, sem a compartilhar, entdo rejeitd-la-ei: nenhum bem ha cuja posse ndo
partilhada dé satisfacdo (SENECA, 2004, Carta 6, p. 13).

Nessa relagdo, ambos — mestre e aprendiz — sdo elevados concomitantemente. Essa
reciprocidade do processo educativo nao era presente no modelo de ensino empregado pelos
colégios da Franca. Por experiéncia, Montaigne os conhecia de dentro devido a parte de seus
estudos terem sido realizados no colégio de Guyenne, fato que lhe causava desconfian¢a dos
métodos e da eficiéncia de tais institui¢des, algumas delas impregnadas pelo ensino escoléstico
exagerado em seus castigos. Destaca Villey: “[...] ele cré verdadeiramente que os colégios sao
uma institui¢do nefasta, que os castigos corporais sao maus para as criangas.” (1976, p. 200).

A interagdo entre preceptor ¢ aluno carece do cuidado de uma escolha que contemple
essas duas dimensoes: compartilhar e receber. Nessa medida, a tarefa de escolher corretamente
o preceptor ¢ fundamental. Ele ministrard como guia conduzindo seu estudante perante diversos
caminhos de estudo, assim como foi Séneca para com seu pupilo Lucilio. O preceptor orienta
desde o mais elementar dos assuntos, o passar do tempo e da vida. Vida que esta sujeita a

multiplas transformacdes de todas as ordens, isto €, “na vida privada ou na vida publica nada

ha que permaneca estavel” (SENECA, 204, p. 457). Enfaticamente, admoesta Séneca:

Procede deste modo, caro Lucilio: reclama o direito de dispores de ti, concentra e
aproveita todo o tempo que até agora te era roubado, te era subtraido, que te fugia das
maos. Convence-te de que as coisas sdo tal como as descrevo: uma parte do tempo é-
nos tomada, outra parte vai-se sem darmos por isso, outra deixamo-la escapar. Mas o
pior de tudo é o tempo desperdigado por negligéncia. Se bem reparares, durante
grande parte da vida agimos mal, durante a maior parte ndo agimos nada, durante toda
a vida agimos inutilmente (SENECA, 2004, Carta I, p. 01).

Dado o carater das solicitagdes que a vida estd circunscrita e de sua finitude, ela deve

ser bem aproveitada. Nota-se que ¢ um ensino para o bom uso do tempo, que ¢ fugidio, limitado

se explica que Séneca tenha tomado a decisdo de encarregar-se da dire¢do espiritual de Lucilio. Séneca era
altamente exigente na escolha dos seus discipulos, so aceitando encarregar-se da orientagdo moral de alguém em
quem reconhecesse por indicios seguros uma vocagao filosofica inata.” (SEGURADO; CAMPOS, 2004, p. VI).



44

e, muitas vezes, desperdicado em inutilidades. Para Séneca, como ndo se pode fugir destes
acontecimentos contingentes a que se extrai o maximo de aprendizado de tais fatos, o preceptor
promove a educacao inscrita nas coisas do mundo e parte em dire¢do a uma nova ligdo. A énfase
estd na capacidade de acdo, mesmo em caso de extrema excepcionalidade ou catéstrofes
naturais, como no relato do que aconteceu na cidade de Lido (SENECA, 2004). Séneca
principia sua prelecdo com uma situagado muito incomum, uma verdadeira calamidade com toda
sua carga de imprevisibilidade. Faz a critica a um conhecido que havia ficado muito abalado
com a rapida destruicdo que assolou Lido: “Todos estes fatores perturbam o espirito do nosso
liberal, ele que, em relagdo a sua situagdo pessoal, mostra sempre a maxima firmeza de animo”
(2004, p.456). Ensina a Lucilio que um acontecimento tdo atroz “[...] convenhamos que ha
motivos para ele se deixar perturbar” (p. 456), mas emenda logo em seguida: “Por isso mesmo,

nds, estoicos, nunca nos devemos deixar apanhar de improviso” (2004, p. 456). Por fim, afirma:

Se a fortuna assim o quiser, a que ndo pode ela reduzir um homem, por muito préspero
que seja! E ndo ¢ verdade que quanto mais uma coisa ¢ bela ¢ sumptuosa mais a
fortuna se dispde a abaté-la? Que para a fortuna nada € duro e dificil? A via que ela
trilha nunca é sempre a mesma, nem sequer ¢ muito batida: umas vezes faz de nds
mesmos o0s autores dos nossos males, outras, tirando partido dos seus recursos
préprios, inventa calamidades sem responsavel directo. Nenhum momento esté isento
de perigo: no meio dos prazeres originam-se as causas da dor! No meio da paz nasce
a guerra (SENECA, 2004, Carta 91, p. 456).

De modo antecipado, o preceptor de Montaigne também deve preparar seu pupilo para
os reveses a que toda humanidade estd sujeita. Nesse sentido, langa mao da ideia classica de
Fortuna e do movimento dessa roda que em alguns momentos ¢ favoravel e desfavoravel em
outros. Podemos perceber um exemplo negativo de como lidar com a Fortuna com o relato que
Montaigne grafa no I, 25; trata-se do “rico romano” que improvisava com o saber de seus
empregados, ao custo de “imensas despesas”, requisitava-os em momentos de apuros em
situagoes que exigiam que fizesse julgamentos. Em um exemplo evidente de “aquisicao” versus
“posse natural”: “[...] os quais [o tal romano rico] os mantinha constantemente, ao seu redor,
para que quando surgisse entre seus amigos alguma ocasido de falar de uma coisa ou de outra,
eles suprissem seu lugar e estivessem prontos [..] cada qual segundo sua seara”
(MONTAIGNE, 2002, p. 204-205). Enquanto tal homem contar com a colaboragdo da Fortuna,
esta condi¢do satisfaz o seu viver. Porém, se os “bons ventos” o abandonarem, sua capacidade
de improvisacdo ficara gravemente comprometida. Passemos a um exemplo positivo de como
o preceptor deve preparar seu aprendiz a lidar com os acontecimentos inusitados que requerem

a “posse natural” para o julgamento pessoal. Montaigne enfatiza que o aprendiz deve ser



45

ensinado a lidar com as vicissitudes e imprevistos do viver sob os caprichos da Fortuna. Sugere,
assim, que o preceptor tenha cuidado ao treinar o aprendiz para lidar com imprevistos como da

cidade Lido ou da Franga:

E preciso acostuma-lo ao sofrimento e a rudeza dos exercicios, a fim de treiné-lo para
o sofrimento ¢ a rudeza da luxagdo, da cdlica, do cauterio, e também do carcere e da
tortura. Pois mesmo aqui ele pode ser presa destes ultimos que devido a época [de
guerra civil] atingem os bons como os maus (MONTAIGNE, 2002, p. 230).

Hé4 um ponto adicional na énfase de estar preparado para as coisas do mundo: o
preceptor conduz seu aluno em um aprendizado que se vale tanto dos acontecimentos e das
vivéncias quanto da frequentagdo dos livros. Séneca, novamente, pode aqui ser considerado
uma referéncia para Montaigne. Nessas duas frentes, o estudante ¢ admoestado a construir seus
julgamentos sobre como as abelhas produzem mel. A agao das abelhas, que se aproveitam da

diversidade de flores e néctares para um produto de qualidade exclusiva:

nos devemos imitar as abelhas, discriminar os elementos colhidos nas diversas leituras
(pois a memoria conserva-os melhor assim discriminados), e depois, aplicando-lhes
toda a atencdo, todas as faculdades da nossa inteligéncia, transformar num produto de
sabor individual todos os varios sucos coligidos de modo a que, mesmo quando ¢
visivel a fonte donde cada elemento provém, ainda assim resulte um produto diferente
daquele onde se inspirou (SENECA, 2004, Carta 84, p. 381).

O discipulo deve se apropriar das varias fontes que se lhe apresentam para buscar as
qualidades advindas da virtude da sabedoria, porquanto ¢ pela sabedoria que se articulam o
viver com as demais virtudes cardeais, que sdo a justica, a coragem e a temperanca. Nesse
sentido, o aprendiz fara serem seus os conhecimentos que buscou em outros sabios homens e
fard um processamento ou uma ingestdo desses “ingredientes” a ponto de suscitar um saber
novo e particular. Coleta, processamento, incorporagao e criagao de saber ndo sao um método
de ensino que almeja objetivos modestos ou futeis. Pelo contrario, o preceptor quer a formagao
de seu pupilo até que ele esteja fortemente inspirado na conduta do sébio. Para Séneca: “O
sabio impede-nos de dar crédito as falsas opinides e avalia tudo quanto existe pelo justo valor"
(2004, Carta 90, p. 451). Essa relagdo com a tradi¢cdo tem relevancia, mas vai além ao ir ao

encontro do que Montaigne pensa como modo correto de assimilagdo. Para Theobaldo:

[...] remete a outro tema caro a Montaigne e também presente em suas preocupagdes
educacionais: a topica do proprio ¢ do alheio (presente ja na abertura do I, 26). O
ponto de partida do ensino, o assunto ou a a¢@o sobre o qual serd realizado o exercicio
de incorporacdo, pode até se tornar irrelevante, desaparecendo frente a forga e a
prioridade do processo de tornar proprio o que é alheio (THEOBALDO, 2008, p. 75).



46

O ponto de ligagdo entre Montaigne e Séneca aqui pode advir da forma como Montaigne
propoe que o discipulo se aproprie dos antigos. O argumento forte e central ¢ fazer com que o
discipulo “beba dos humores dos antigos™ e, a partir deles, construa seus proprios ajuizamentos.
Contudo, ao contrario de Séneca e Lucilio, o discipulo de Montaigne ndo ira simplesmente
beber da sabedoria dos antigos e dos sabios; ele a ird digerir. E neste ponto que o carater
antropofagico da “nova maneira” ultrapassa o pensamento senequiano, descolando-se da escola
estoica — ou mesmo de outras assimilagdes como epicurismo, ceticismo ou qualquer “matéria”
— em um processo criador e judicioso. E prerrogativa do preceptor a condugio do estudante. O
aprendiz, que sera colocado na “parada” e ird “experimentar” as coisas do mundo, “ira colocar
em mil facetas”: “Que ele saiba que sabe, pelo menos. [A]. E preciso que se impregne dos
humores deles [os sabios antigos], ndo que aprenda seus preceitos. E que, se quiser, esquega
corajosamente de onde os obtém, mas que saiba assimila-los [aproprid-los]” (2002, p. 227).
Este trecho, que trata da “impregnacao/assimilacdo”, bifurca em distintas proposigdes: a
apreensao do processo de assimilagdo e a relevancia dos humores diante dos preceitos,
apontando-nos a perspicacia do aprendizado almejado pelo gascao.

Montaigne afirma: “[...] comegasse a coloca-la na parada, fazendo-o experimentar as
coisas, escolhé-las e discernir por si mesma; as vezes abrindo-lhe caminho, as vezes deixando-
a abri-lo” (2002, p. 224). O preceptor deve insistir: “[A] Que ele lhe pega contas ndo apenas
das palavras de sua licdo, mas do sentido e da substancia, e que julgue o beneficio que tiver
feito, ndo pelo testemunho de sua memoria e sim pelo de sua vida” (2002, p. 225). E mais, que
o preceptor “lhe proponha essa diversidade de opinides” (MONTAIGNE, 2002, p. 226). Assim,
Montaigne propoe a assimilacdo do conhecimento. Dessa forma, temos aqui os argumentos que
fazem parte do conjunto da metafora da digestao.

Em outra importante influéncia, com relacdo ao tema do preceptor, encontramos
Plutarco e, especificamente, a maneira da educagdo a que foi submetido Alexandre Magno. A
despeito de suas faganhas, Alexandre foi um homem de acdo em muitos sentidos. Seu pai,
Felipe da Macedonia, foi muito bem sucedido na escolha do seu preceptor, sua formagao ficou
aos cuidados do filosofo Aristoteles. Segundo Plutarco: “Quanto a Aristoteles, Alexandre o
admirava no inicio, e o adorava tanto quanto a seu pai, pois se devia a vida a este ultimo, devia
a seu mestre a arte de bem viver” (2005, p. 27). Notadamente, no I, 26, Montaigne discorre
sobre o modo exitoso que a formag¢@o do rei macedonico culminou. O fundamental ¢ que essa

educacdo formou o mais excelente exemplo de “homem do mundo” em seu sentido mais literal:



47

sua educacgdo foi voltada para a pratica, para o mais cabal enfrentamento da vida. Na “nova
maneira”, seu modo de aprendizado ¢ um dos relevantes modelos de homem do mundo. Afirma

Montaigne, acerca desse preceptor:

Sou da opinido de Plutarco, de que Aristoteles ndo ocupou tanto seu grande
discipulo com a arte de compor silogismos, ou com os principios de geometria,
como em instrui-lo nos preceitos corretos sobre valor [justi¢a], coragem,
magnanimidade temperanca e, na seguranca de nada temer; € com essa
municdo enviou-o ainda crianga para subjugar o Império do mundo [...] As
outras artes e ciéncias, diz ele, Alexandre honrava-as bem, e louvava-as a
exceléncia e delicadeza (MONTAIGNE, 2002, p. 244).

E evidente a importancia cardeal das virtudes nesse processo educativo incisivamente
ético e pratico. Apesar da reveréncia a ciéncia e a arte, o pupilo de Aristoteles, “por mais prazer
que tivesse nelas, ndo se deixava surpreender facilmente no desejo de querer exercé-las”
(MONTAIGNE, 2002, p. 244). Nessa perspectiva, ele apresenta uma experiéncia educativa

exitosa descrita por Xenofonte:

[A] No belo método de educar que Xenofonte aos persas, encontramos que
ensinavam a virtude as criangas como as outras na¢des ensinavam as letras.
[C] Diz Platao que na sucessao real deles o filho mais velho era ensinado
assim: apos o nascimento, entregavam-no [...] a eunucos da maior autoridade
junto aos reis por causa de sua virtude. Estes se encarregavam de tornar-lhe o
corpo belo e saudavel, e apds sete anos ensinavam-no a montar a cavalo e ir a
caca. Quando ele chegava ao décimo quarto ano, entregavam-no nas maos de
quatro: o mais sabio, o mais justo, o mais moderado e o mais valente da nagao.
O primeiro ensinava-o a religido; o segundo a ser sempre integro; o terceiro, a
dominar as paixdes; o quarto a nada temer (MONTAIGNE, 2002, p. 212).

Na passagem, encontramos Vvarios aspectos caros aos preceptores: 1. diminui a
importancia exagerada do ensino das letras: “[C] Cicero diz que, ainda que vivesse a vida de
dois homens, ndo gastaria a vida a ler os poetas liricos” (2002, p. 244), que se tornou recorrente
acdo de pedantismo; 2. afirma a questao do cuidado do corpo como parte essencial: “[C] Nao
basta fortalecer-lhe a alma; ¢ preciso também fortalecer-lhe os musculos” (2002, p. 229) e 3.
por ultimo, enfatiza a questdo do ensino das virtudes cardeais, a formacao do habito e do carater
componente dos julgamentos capazes de produzir o bem viver. As virtudes podem ser ensinadas

até o ponto de se tornarem habitos arraigados.



48

E importante pontuar o caracter ou o sentido especifico da construgdo do habito® na
“nova maneira”. Nao se trata de apenas imitar os antigos, nem de decorar as virtudes; antes, ¢
necessario habituar. O habito se constroi pelo exercicio, mas nio qualquer modo de exercicio®,
este procedimento tem na Institutio Oratoria um programa de formacao do orador eloquente
paralelamente a formacdo do bom cidaddo. Quintiliano teria como télos o “falar bem”
concomitantemente a formagao do carater da crianga em meio a longa exercitacdo. Ao escrever
sobre a eloquéncia, apresenta um quadro de defini¢des seguidas de refutagdes dialeticamente
situadas, colocando em evidéncia o que pensa Isécrates’!, Platio — falando pela boca de Gorgias
—, Aristoteles e Cicero, que vao ligando eloquéncia a persuasdo, para, s6 depois, expor

definicao:

Eu ndo deixarei levar dessa vaidade, Direi nas minhas descobertas, mas entre
diferentes opinides a que mais me agradar, assim como esta, que a eloquéncia ¢ a
ciéncia de falar bem, pois achando uma vez o melhor, quem procura outra coisa, quer
certamente o pior. Isto suposto, ja se vé qual seja o fim da eloquéncia, isto ¢, aquele
termo ultimo a que toda a arte se encaminha. Pois se a Eloquéncia ¢ uma ciéncia de
falar bem, o seu fim sera falar bem (QUINTILIANO, 1836, p. 07).

Na citagdo acima, notamos que Quintiliano arremata a argumentacdo com um
julgamento, mas o faz depois de desfilar o pensamento dos Antigos sobre a matéria da
eloquéncia. A despeito das possiveis similaridades entre as duas perspectivas pedagogicas,
Quintiliano e Montaigne diferem-se muito por um escrever um tratado sistematico e o outro
um ensaio, no qual na “nova maneira” quem deve exercitar o julgamento ¢ o estudante.

No entanto, mantém-se a dire¢do da exercitagdo, que ¢ do cultivo dos habitos oriundos
das formulagdes desses pensadores fundamentais para o gascao: Aristoteles, Plutarco e

Quintiliano. Com Aristoteles e Plutarco, a importancia do habito, como ja vimos na triade

29«0 ponto central deste sentido técnico estd em que ele se refere ao habito entendido ndo como uma disposi¢do
natural ou adquirida casualmente, mas como uma disposi¢ao adquirida pelo esforco, pelo exercicio e pela
pratica. E para compreendermos isto, ¢ necessario, antes de mais nada, lembrar que o sentido do termo
“virtude” entre os gregos era mais amplo que o atual, e referia-se tanto a uma capacidade qualquer de
determinado ser, quanto, muitas vezes, a exceléncia, havia entre os gregos, por exemplo, a ideia de uma
“virtude da arte”, uma “virtude da ciéncia” e uma virtude moral. Aristoteles retine estas diferentes virtudes no
termo hdbito [...] reunido de “perfei¢ao, constancia e trabalho arduo” (PEDROSO, 2009. p. 60).

30 Montaigne adere as prescrigdes de Quintiliano, como afirma Theobaldo: “Para Quintiliano, os exercicios

praticos de escrever, ler e falar visam proporcionar ao aluno desenvolver a seguranca no uso do que lhe ¢

ensinado, o que denomina de firma facilitas, um habito ou uma disposicao instalada gerada pela constancia do

exercicio” (2008, p. 80).

§. II. Os autores que separam a Eloquéncia da virtude, este louvor o maior, e mais desejavel da vida, pela maior

parte julgardo que o oficio de Orador consistia em persuadir, ou em falar de um modo capaz de persuadir;

porque isto também o pode fazer quem nao he virtuoso. A defini¢do da Eloquéncia a mais comum entre estes
autores ¢ chamar-lhe forca de persuadir. O primeiro que deu origem a essa definigdo, foi Isocrates [...]”

(QUINTILIANO, 1836, p. 02).

31 ¢



49

apresentada por Plutarco, mencionada anteriormente, assume papel central no processo
educacional, eclipsando, assim, a no¢ao de natureza e sua importancia religiosa ou mesmo laica.

Em Plutarco, na obra que trata de Vidas Paralelas: Solon e Publicola:

Os feitos destes herois, qualquer que fosse o seu teor, s6 lhe interessavam na medida
em que permitissem esclarecer a verdade sobre o caracter que eles possuiam [...]
Plutarco pressupoe, assim, uma relacdo estreita entre ethos e praxis, ou seja, defende
a ideia de que o carater se manifesta através do comportamento (PLUTARCO, 2012,

p. 15).

Este capitulo procurou ressaltar os impasses formativos causados por uma educagdo
pedantesca, a importancia da equilibrada atuagdo dos pais, a especial atengao na escolha de um
preceptor com caracteristicas especiais € com total autoridade no ensino e, por fim, o central
desempenho de um preceptor balizado, capaz de promover uma formacdo moral que facga
emergir o homem do mundo, o homem capaz e o homem virtuoso. Feitas essas conclusoes,
passaremos, no capitulo seguinte, as bases céticas que cooperam com a “nova maneira” de

Montaigne.



50

Capitulo IT

Aportes céticos Montaignianos e a interface com a educacio

[...] ele escolhera se puder,
se ndo, permanecerd em duvida.
[C] Seguros e convictos ha apenas os loucos.

Montaigne (2002, p. 226)

O primeiro capitulo objetivou uma abordagem da nova maneira de ensinar
montaigniana ao apontar os equivocos e as derrapagens relativos ao pedantismo, a atuagdo dos
pais e a didatica dos preceptores. Neste segundo capitulo, pretende-se descrever e interpretar
as influéncias do ceticismo na formacgao proposta por Montaigne. O capitulo esta dividido em
trés topicos: o primeiro com os aportes céticos e seus efeitos na “nova maneira” de ensinar, o
ensaio-estilo e a critica da razdo; o segundo busca apontar a singularidade do ceticismo de
Montaigne em “nova maneira; e o terceiro procura destacar a primazia da filosofia moral nos

procedimentos de exercitagdo do julgamento.

2.1 O ceticismo e a “nova maneira” de ensinar de Montaigne

Este segundo capitulo € um exercicio de aproximacao do pensamento de Montaigne sob
a influéncia profunda da filosofia cética com destaque aos elementos que podem ser replicados
nas relagdes de ensino entre mestre e aprendiz, tais como aqueles utilizados na promocao de
praticas formativas virtuosas, inclusivas e livres, especialmente, os que valorizam os “tesouros”
das produgdes culturais das diferentes humanidades e a manutencdo da diversidade de
cosmovisdes como principio politico para a concordia e a paz publica.

A amplitude do ceticismo para o pensamento renascentista e, especificamente, para
Montaigne, apontam para as discrepancias entre “Ser” e “Aparecer”. Essas sdo apresentadas
como um limitador na dire¢do da tomada de consciéncia das modestas condi¢des para alcangar
o conhecimento e, também, para fazer frente a arrogancia dos dogmatismos que paralisam as
investigacdes e tentam cristalizar um mundo que, segundo Montaigne, estd em constante

movimento. Perspectiva esta que ¢ descrita por Abbagnano e Visalberghi (1995):

[...] a experiéncia cética deve sanar nos homens a presungio, que é seu mal natural e
originario, e conduzi-los a uma aceita¢do lucida e serena de sua condigdo. O Uinico
conhecimento que o homem possui é o conhecimento sensivel, mas ele carece de um



51

critério seguro para discernir entre as aparéncias falsas e verdadeiras. Nao temos
meios de verificar as percepcdes sensiveis confrontando as coisas que as produzem
em nos; portanto, nao podemos verificar sua veracidade, da mesma forma que quem
ndo conhece Socrates ndo pode dizer se seu retrato se parece com ele. “Nao temos
comunicag@o com o ser porque a natureza humana estd sempre entre o nascimento e
a morte e ndo se apreende mais do que uma aparéncia sombria, uma opinido incerta e
fraca. E se por acaso nosso pensamento persistir em agarrar seu ser, ¢ como se
quisesse apertar a 4gua em seu punho: quanto mais eu apertei e agarrei o que de sua
natureza escapa por todos os lados, mais vou perder o que queria segurar e reter." Por
causa dessa inconsisténcia e instabilidade essenciais, ndo ¢ possivel consertar o
homem ou reconhecer uma certa natureza. A vida humana ¢ um experimento continuo
que nunca se conclui, definitivamente (ABBAGNANO; VISALBERGHI, 1995, p.
155, tradugdo nossa).

O ceticismo recoloca o humano em real condi¢do de viver uma experiéncia. A
repercussdo do ceticismo rebaixa a suposta “dignidade humana”, alardeada por Mirandola
(2006), em expectativas mais modestas e reais. Abre caminho para a supera¢do dos impasses
decorrentes dos dogmatismos e, o mais importante, mantém a caracteristica clara e forte da
filosofia, isto ¢, a investigacao. Montaigne, ao colocar tudo em sua balanca cética (suspensao),
toma a investigacdo ancorada na experiéncia como ponto de partida para a exercitacdo de
julgamentos autarquicos. A proposta formativa de Montaigne ndo escapa a esse mesmo
proposito: a educagdo ¢ pensada a partir da experiéncia do aprendiz e na contramdo dos
dogmaticos que: “Nao cessam de martelar em nossos ouvidos, como quem despejasse em um
funil, e nossa tarefa ¢ apenas repetir o que nos disseram” (2002, p. 224).

Nesse mundo em constante movimento, a postura cética aponta um campo fecundo para
a experimentagdo, aqui entendida como um antidoto para o dogmatismo presente na educagao
livresca. Trata-se de perceber as limitagdes do conhecimento, mas nao sé isto, como aponta
Starobinski: “[Montaigne] recusou a ilusdo das aparéncias [...]” (1992, p. 7). Depois da recusa,
estratégia para manter a investigacao.

Ao realizar este movimento intelectual, que distingue Montaigne dos demais
humanistas, desvelamos parte de sua singularidade filosofica. O ponto crucial aqui € a epoché
— que ¢ uma das etapas da trajetoria do cético pirronico, segundo Sexto Empirico — para, entao,
por-se em movimento por conta e risco proprio, vivendo e esmiugando o vasto “livro do
mundo” em companhia de outros entes. A postura cética, nessa perspectiva, oferece a
possibilidade de uma suspensdo momentanea e a possibilidade de investigar e construir
julgamentos tendo em maos tal diversidade, quanto maior a quantidade de matéria prima para
colocar na “balang¢a”, maior a exercitagao no ajuizar. Sobretudo, a filosofia cética abre caminho
para uma postura investigativa, que se pergunta pelo “como?” e pelo “por que?”, e traz a tona

a fragilidade das verdades apoiadas nas autoridades. Para Montaigne:



52

[B] Nossa alma s6 se move por crédito, ligada e constrangida ao apetite das fantasias
de outros, serva e cativa sob a autoridade do ensinamento destes. Tanto nos
submetemos as cordas que j& ndo temos livres os passos. Nosso vigor e liberdade
estdo extintos. [C] ‘Estdo sempre sob tutela. (MONTAIGNE, 2002, p. 225)

E a recusa do que esta colocado como verdade (sejam as aparéncias, sejam as verdades
enunciadas pelas autoridades) que permite o ensaiar e, no seu continuo exercicio, a propria
invencdo do estilo ensaio?, revelador de um Montaigne “[...] 4&vido de mundo” (LACOUTURE,
1998, p. 11), disposto ao fortuito, ao que estd em movimento, e até mesmo ao risco de
permanecer em davida (2002, p. 226). Para Abbagnano e Visalberghi (1995): “E significativo
que o género literario preferido do periodo humanista, ou seja, o dialogo, tenha preferido um
novo género, que mais tarde conhecerd uma fortuna imensa, o 'ensaio” (1995, p.155, tradugao
nossa). A etimologia do termo “ensaio”, desenvolvida por Bakewell (2012), revela-nos um

pouco da dimensao da postura cética de Montaigne:

Em frances, essayer significa simplesmente tentar. Ensaiar alguma coisa ¢ testa-la ou
prova-la, fazer a experiéncia. Um montaignista do século XVII definiu o ato como
atirar com uma pistola para ver se ela acerta o alvo ou montar um cavalo para sentir
se ele se deixa levar. De maneira geral, o que Montaigne constatou foi que a pistola
atirava em todas as diregdes e o cavalo galopava fora de controle, o que, no entanto,
ndo o incomodava. Ele ficava encantado de ver seu trabalho fluindo de forma tao
imprevisivel (BAKEWELL, 2012, p. 17).

Essa constante mobilidade, no sentido de testar ou provar, ¢ confirmada por Abbagnano
e Visalberghi (1995): “O ensaio ¢ uma discussao consigo mesmo, ¢ uma descoberta do proprio
eu profundo, ou, como ele diz, da forme maitresse em que nossa personalidade se expressa”
(1995, p. 155), devedor, em certa medida, dos aportes céticos que permitem ao ensaista sair do

imobilismo da escoléstica medieval, onde se desenvolveu uma espécie de encilhamento da

32 “Montaigne ¢ o primeiro autor que chama seu livro de ensaios. Mas ndo se encontra ai designada uma categoria
literaria (como hoje comumente entendemos o género ensaistico), mas uma nog¢do de método para a filosofia
moral. [...] araiz latina de ensaio, exagium, que significa peso ¢ acdo de pesar. Com ela ressoa a raiz de pensar.
E ndo ¢ inoportuno lembrar que estudamos aqui a obra de um homem que até os seis anos de idade — gragas
aos desvelos de um pai fascinado pelos classicos — ndo sabia falar sendo o latim. As linguas romanicas
produzirdo para ‘ensaio’ e ‘ensaiar' toda uma série de novas acepg¢des concretas. Basta citar: exercicio,
preludio, tentativa, tentagdo, experimentagdo, degustagdo para o primeiro; tatear, verificar, degustar, correr um
risco, tentar, induzir em tentagdo, pesar, tomar impulso, empreender, para o segundo; e todas ja correntes na
Franca do século XVI. O titulo da obra com a qual nos ocupamos refere-se, intencionalmente, a ideia de uma
disposicao aparentada ao ceticismo, significada por ‘ensaio’: primariamente encontra se ai marcada a atitude
investigativa do cético, pondo sucessivamente em causa suas proprias conclusdes e contentando-se com uma
verdade provisoria e aproximativa. “Proponho as fantasias humanas e minhas, simplesmente como humanas
fantasias, (...), como as criangas propdem seus ensaios: como quem se instrui, € ndo como instrutor; (...)” (I,
56, 323). E dai encontra expressdo o sentido dominante de ensaio: experiéncia de si mesmo, de sua forca e
fraqueza, ou de sua natureza propria [...]” (AZAR FILHO, 2009, p. 10-11).



53

filosofia pela teologia cristd. O pensamento de Montaigne emerge de um caldeirdo onde
pululam varios ingredientes historicos: a peste, a fome, a Reforma, o Novo Mundo, as guerras
religiosas, enfim, um ambiente marcado por profunda crise de paradigma, onde as anomalias
sdo irreconciliaveis com a antiga ordem medieval. O Renascimento ¢ o campo no qual se
apresenta um horizonte ancorado nas possibilidades humanas de reformar o que ja nao

funcionava bem. A respeito desta transformacgdo de paradigma, afirma Azar Filho (2009):

Muitos elementos da ciéncia moderna vieram a luz pela mao das belas-artes, e
inclusive seu elemento central: o critério experimental quantitativo. Pois, na
Renascenca, a experimentagdo de formas, propor¢des, medidas e perspectivas torna-
se meio e condi¢do, ndo s6 da reformulacdo de teorias da arte e da ciéncia, mas de
uma reunificagdo de sua linguagem, baseada na analogia com a criatividade natural
de todos os dominios do saber em seus termos fundacionais. O ensaio ¢ também uma
experimentagdo da forma e, nesse sentido, da propria experiéncia (AZAR FILHO,
2009, p. 8).

Os Ensaios estdo inscritos, obviamente, nesse panorama, porém isso ndo esgota a
compreensdo de um filésofo tdo inovador como Montaigne, como adverte Eva (2007): “Quao
mais impaciente o comentador nessa investigagdo prévia, tanto maior a chance de que a
“novidade” encontrada ndo seja mais do que a projecao de um panorama que, de certo modo,
ele ja tem diante dos olhos [...]” (EVA, 2007, p. 25). Atribuir peso exagerado ou exclusivo ao
contexto histdrico ndo contempla a justa representacdo da complexidade e da “inovagdo” de
uma produgao filosofica singular e particular, inaugurada pelo ensaio como estilo especifico e

como possibilidade para uma formac¢ao mediada pela filosofia moral:

Central nos Ensaios (e parte do que Montaigne, ocultando, exibe) ¢ a preocupagao,
tipicamente renascentista, com a forma: seu pensamento, ao se €xpor, cria um novo
género literario. No entanto, antes de ser uma criacao literaria, o ensaio montaigniano
era um método para a filosofia moral; sua principal caracteristica ¢ que estilo e ideia
ai formam um todo. A coexisténcia dos contrarios encontra-se no fundo da concepcao
filosofica montaigniana, tanto em seu conteudo e matéria, como em sua forma e
ordenagdo. O pensamento na Renascenca busca, quase sempre, além da expressio
abstrata, uma “materializacao” simbolica e grafica: este ¢ um de seus tragos essenciais
(AZAR FILHO, 2009, p. 31).

Como observa Azar Filho (2009), Montaigne, de forma muito engenhosa, faz essa
“alquimia”, isto €, mistura ideia e estilo, promove o exercicio do “balanceamento pirrdnico”.
Com relacdo a “nova maneira”, a balanca (suspensdo) ¢ o componente de superagdo da postura
dogmatica. Somente depois de superado esse momento de “coleta e afericdo” dos argumentos,
a triade experimentar-julgar-agir pode fomentar o processo formativo que escapa da tradi¢ao

escolastica e abre uma nova perspectiva educacional.



54

Portanto, Montaigne assume uma posi¢ao radicalmente antidogmatica em sua sugestao
da maneira mais correta de educar, porém reconhece a forca e os perigos dos descaminhos de
um processo delicado e, sobretudo, imerso em um “oceano” de diversidade, vicissitudes e
acasos: “[...] ele [estudante] escolhera se puder, se ndo; permanecera em duvida. [C] Seguros e
convictos ha apenas os loucos” (MONTAIGNE, 2002, p. 226).

Somente ensaia quem antes duvida e suspende o juizo. O ceticismo pde em duvida toda
e qualquer certeza aparente. Assim afirma Starobinski (1992) a respeito desse movimento em
Montaigne: “Procurei discernir [...] um pensamento que toma seu impulso primeiro em um ato
de recusa” (STAROBINSKI, 1992, p.7). Em Montaigne em movimento, Starobinski (1992)
desenvolve um paralelismo com Rousseau, em Jean Jacques Rousseau: a transparéncia e o
obstaculo, pois os dois autores partem de uma critica a aparéncia. Mas, em Montaigne, “na falta
de alcangar o ser [...] reconhece a legitimidade da aparéncia” (STAROBINSKI, 1992, p. 7).

Desse modo, por conta dos seus aportes céticos, Montaigne pde para escanteio as
pretensoes do homem em alcangar algo para além de aparéncias imediatas e ambiguas, ou seja,
alcancar a verdade sobre as coisas do mundo tanto pela fé como pela razdo. Da explicagdo sobre
os motivos pelos quais as verdades apontadas pela fé e pela razdo sdo frageis, o gascdo se
empenha em ressaltar dois pontos: a critica a vaidade da razdo e suas limitagdes e as
dificuldades de ter a fé como parametros para os assuntos humanos. Esses dois pontos estdo na
“Apologia” (II, 12) como desdobramentos das limitagdes do conhecimento decorrente do

contato com a obra de Sexto Empirico. Para Theobaldo (2008):

Na “Apologia”, inspirado pelos céticos antigos e especialmente pelas Hipotiposes de
Sexto Empirico, Montaigne empreende uma investigagdo critica a razao e aos seus
produtos, notadamente a ciéncia e a filosofia, na qual sdo expostos os desacordos da
razdo e a ignorancia humana sobre as coisas divinas e terrenas. No que toca ao
conhecimento das coisas divinas, Montaigne considera o acesso dos homens a elas
bastante limitado: ou por uma revelacdo direta de Deus ou fruto do testemunho
daqueles que foram por ele escolhidos ou, ainda, o conhecimento pode ser
graciosamente derramado em nos apds a percepc¢ao da inépcia de nossos julgamentos
e o senso de humildade dai resultante (THEOBALDO, 2008, p.75).

Segundo Montaigne (2004), “E por intermédio de nossa ignorancia, mais que de nossa
ciéncia, que somos sabios desse saber divino” (MONTAIGNE, 2004, p. 251), o que limita a
experiéncia com as divindades para além das capacidades humanas, porquanto fé e ciéncia
operam em campos “epistemologicos” distintos. A fé estd para o pensamento magico assim

como a razdo estaria para o mundo material, onde de fato transitamos. A senda que conduz a



55

divindade parte da ignorancia em direcdo a humildade, que ¢ o caminho possivel ao mero
vivente.

De acordo com esta abordagem, do ponto de vista formativo, o objetivo se concentra na
testagem de uma maneira de ensinar livre de toda e qualquer espécie de dogmatismo que
congele as acoes e paralise as investigacoes. Neste caso, a filosofia serd o eixo central do ensino.
Nesses termos, nem mesmo a razao escapa a critica, € o crivo sobre suas reais possibilidades ¢

acionado na “Apologia” (II, 12):

Chamo sempre de razdo essa aparéncia de raciocinio [discours] que cada um forja em
si — essa razdo por cuja condi¢do pode haver cem raciocinios contrarios em torno de
um mesmo assunto, ¢ um instrumento de chumbo e de cera, alongavel, dobravel e
adaptével a todas as medidas; € preciso apenas a habilidade de saber dar-lhe contorno
(MONTAIGNE, 2000, p. 349).

A “nova maneira” opera com a razdo como um componente importante para o
julgamento, mas reconhece as dificuldades que a propria razao comporta internamente. Mesmo
assim, o que seria um problema, Montaigne converte em fundamento para o ensino, aquele que
consideramos, legitimar a diversidade e a laicidade como engrenagens importantes de uma
educagdo “aberta” a alteridade — esta que ¢ amplamente diversa em suas multiplas ocorréncias,
livre de qualquer pensamento de carater homogeneizante, a exemplo dos monoteismos.

Portanto, o fundamental a0 movimento em direcao ao ajuizamento decorrente de varios
componentes estd entre os procedimentos da filosofia cética que permeia, inclusive, o fazer
pedagbgico da “nova maneira”. O sentido dessa miscelanea de influéncias ¢ assemelhado a
“uma marchetaria mal colada”, uma conotag¢do que contempla as irregularidades a que tal modo
de pensar esta submetido. Para Tournon (2004), as aderéncias sao “[...] as marcas visiveis desta
relacdo simultaneamente conflituosa e caimplice com a Biblioteca universal [...]” (TOURNON,
2004, p. 87), o “livro do mundo”.

Mas, antes, Tournon (2004) comenta uma proposta interpretativa bastante relevante dos

Ensaios, trata-se da referéncia a um dos maiores entre os comentadores de Montaigne:

Pierre Villey, que deles [os Ensaios] recenseou as fontes com uma erudigdo
admirdvel, apresenta assim um Montaigne modelado de ano em ano por suas leituras
favoritas, estoicos nos mais antigos, impregnado de Séneca, depois libertado
progressivamente desta influéncia pela frequentagdo dos Tratados de Moral de
Plutarco e, sobretudo pela descoberta do “pirronismo” em Sexto Empirico
(TOURNON, 2004, p. 88).



56

Essa sintética versdo apresentada por Tournon (2004), apesar de demonstrar
reconhecimento a interpretacao consagrada por muitos estudiosos dos Ensaios, a partir da tese
desenvolvida por Pierre Villey, abre espago para a critica e avanga em direcdo a ideia de
“marchetaria”. Apos a leitura de Sexto Empirico, Montaigne passaria por uma transformagao

significativa:

Ele [Sexto] teria provocado uma crise cética, que o escritor teria superado, mais tarde,
ao tomar consciéncia dos recursos que lhe oferecia o estudo empirico de sua propria
personalidade, comportamentos cotidianos e opgdes fundamentais, para chegar a
“filosofia da natureza” que domina o terceiro livro, fundado por uma “experiéncia”
cuja validade ¢ garantida, ainda e sempre, pelos exemplos que fornecem tanto a
historia e a literatura quanto a vida concreta (TOURNON, 2004, p. 88).

Continua Tournon (2004) afirmando que, apesar de sedutora, essa hipotese encerra
dificuldades pelo carater impreciso da ideia de “influéncias” e do papel evolutivo que elas
exercem sobre Montaigne e no sentido dos Ensaios. Necessitamos, para entender essa questao,
de lancar a percepgao sobre a cultura da Renascenca do final do século XVI e, também, seus
primeiros protagonistas do século XV.

Segundo Tournon (2004), havia uma crenga na possibilidade da confec¢do de uma
sintese universal e uma tendéncia ao sincretismo entre o pensamento filosofico dos antigos e o
monoteismo cristdo, sdo exemplos Marcilio Ficino, com Platdo; Pico Mirandola, com toda
tradicao filosofica; e Erasmo, em seus Addgios, que segue por essa trilha também ja no inicio
do XVI. Entretanto, a possibilidade dessa sintese se torna cada vez mais distante 8 medida que

os estudos avangam em complexidade:

O esgotamento se acentua a medida que as investigacdes eruditas fazem ressaltar a
peculiaridade da cultura antiga ¢ sua diversidade: o Da Transittu (“passagem” do
helenismo ao cristianismo) de Guillaume Budé (1535), insiste mais sobre a distancia
entre as filosofias pagas e a doutrina do Cristo do que suas convergéncias possiveis
(TOURNON, 2004, p. 89).

Por outro lado, Montaigne, por aderéncia objetiva ao pensamento de Turnebe, percebe
a impossibilidade de tal sintese. Tournon (2004) destaca o efeito dessa adesdo, “por quem
Montaigne professa uma admiragdo sem reservas, renunciou a toda sintese” (2004, p. 90), e
insere-se no movimento “de acentuar as singularidades, em detrimento da coeréncia do
inventario” (TOURNON, 2004, p. 90). De outra parte, no “Da educagdo das criancas”, existe
um siléncio sobre o monoteismo cristdo e suas pretensdes de uma suposta natureza humana

universal — pressuposto essencial do proselitismo cristdo —, o que € incompativel com a



57

diversidade de ideias e opinides, provada, parece-nos, por uma abordagem cética dos diversos
tipos de humanidade. Nesses termos, dialogamos com o pensamento de Marcondes (2012) e
sua tese do “argumento antropoldgico”, que serd melhor desenvolvido mais adiante, no capitulo
terceiro. A respeito do ceticismo montaigniano e seus desdobramentos em uma reflexao
bastante inovadora e incomum, dado o contexto europeu da Reforma e da colonizagdo da

América nos séculos XV e XVI, Marcondes (2012) completa:

O descobrimento do Novo Mundo ¢ um dos fatores fundamentais de ruptura
com a tradi¢do, na inauguragdo do pensamento moderno. A descoberta de
povos no novo continente com culturas radicalmente diferentes da europeia
leva a um questionamento cético sobre a universalidade da natureza humana,
0 que denominamos ‘“argumento antropologico”. Montaigne ¢ o mais
importante pensador deste contexto a discutir esta questdo nos Emnsaios.
(MARCONDES, 2012, p. 422).

A possibilidade da ideia de ser possivel conhecer a “natureza humana universal”,
defendida pelo monoteismo cristdo, fica inviabilizada por uma abordagem cética frente a
avassaladora realidade da diversidade de percep¢des de mundo (cosmovisdes) e de costumes
diversificados. Montaigne vislumbra humanidade nos povos do Novo Mundo, entretanto vé um
outro tipo de humanidade: neles, ela estd mais proxima da natureza. Como veremos adiante,
escolhera o “invasor europeu” — salvo rarissimas excegdes — catdlico ou protestante
indiferentemente de qual viés cristdo seja, a pilhagem, a expropriacao, a violéncia e o genocidio
cruel. Contrariando as pretensdes supracitadas de unificar tradigdes tao distintas (filos6fica ou
teoldgica) em um bloco coeso, Montaigne segue por outro caminho. Para Tournon (2004):
“aviva os antagonismos, faz trabalhar as tensoes internas da cultura de que ¢ tributario, para dai
extrair problemas, objetos de meditagdo em vez de ensinamentos inteiramente acabados” (2004,
p. 90) — notavel heranga dos procedimentos das tradi¢des céticas.

Outra importante e fecunda investigag@o sobre a filosofia de Montaigne e a sua conduta
cética € desenvolvida por Luiz Eva (2007): “os Ensaios € sua critica tem transitado, com maior
ou menor hesitagcdo, entre as estantes de filosofia e de literatura [...]” (2007, p. 11), e isso ¢
caracteristica de sua versatilidade e resisténcia as abordagens apressadas e conclusivas.
Questdes metodologicas importantes sdo desenvolvidas em relagdo a coeréncia e também em
relagdo as “novidades” que Montaigne propde nos Ensaios. Na “Apologia” (II, 12), em

convergéncia acerca das fontes geradoras da ideia de “crise cética”, afirma Eva (2007):

A partir de Villey, tornou-se usual, o reconhecimento de que, por volta de 1576,
Montaigne leu uma recente traducdo da Hipotiposes de Sexto Empirico (fonte



58

fundamental da “Apologia’*”), bem como, a partir dessa época diversas obras

atinentes ao ceticismo, fossem antigas (como A vida dos filosofos ilustres, de
Diodgenes Laércio, o opusculo de Plutarco “Contra Colotes” ou ainda os didlogos
Académicos e Da Natureza dos Deuses, de Cicero [...]) fossem contemporaneas, como
Da Incerteza e vaidade das ciéncias de Henry-Corneille Agrippa, de 1537 e
possivelmente o Que nada se sabe de Francisco Sanches, publicado, primeiramente,
em Lyon, no ano de 1581 (EVA, 2007, p. 26).

A despeito do alinhamento com relagdo a Pierre Villey, quanto a qual seria a fonte mais
relevante para a implosdao dos poderes professados da fé e da razdo, resultado dos
desdobramentos da suposta “crise cética”, da qual ¢ apontada a recente tradugdo das
Hipotiposes Pirronica, de autoria de Sexto Empirico, Eva (2007) apresenta um elenco bem
ampliado das numerosas referéncias céticas para embasar o pensamento montaigniano, na
suposta defesa da obra Liber Naturae sive Creaturarum de Raymond Sebond (1385-1436). Foi
esta “traducdo” que acabou por produzir um giro da razao sobre si mesma e colocou Montaigne
no indigesto Index Librorum Prohibitorum, que era administrado pela Inquisicdo da Igreja
Catolica.

Entramos em uma importante caracteristica do ceticismo nos Ensaios de Montaigne.
Para tanto, valemo-nos de um texto que trata do carater ambiguo e polissémico do termo
“razdo”, desenvolvido por Birchal (2006), onde sdao apresentadas agudas criticas a razao a
“maneira dos céticos”, sem “cair na chamada 'contradi¢do do cético’, o texto [...] apresenta
formas alternativas de racionalidade” (p. 229). Para Birchal (2006): “a razdo como consciéncia
de si” (p. 240), “a razao como exercicio do julgamento” (p. 241), “o exercicio do julgamento
como expressao de um ponto de vista” (p. 242), “a razdo como discurso” (p. 243) e, por fim,
“a razdo como capacidade de afastar-se de si” (p. 244), sequéncia que bem demonstra os
movimentos do pensamento de Montaigne. Afirma Birchal (2006): “Da diversidade de aspectos

que compdem o pensamento de Montaigne, destacamos um que ¢ bastante central, qual seja o

33 “A respeito da “Apologia”, afirma Azar Filho: “A Theologia naturalis sive liber creaturarum de Raymond
Sebond, publicada em 1484 em Lyon, teve varias edigdes até o meio do século XVII, influenciando, por
exemplo, Nicolau de Cusa, Charles de Bovelle e Grotius. Ela aparece em oposi¢do a doutrina da ‘dupla
verdade’ do averroismo latino, formando ao lado da corrente iniciada por Raymond Lulle. Este tentara (a partir,
principalmente, das ideias de Santo Anselmo) unir a religido e a ciéncia, a filosofia e a teologia, em um saber
sem discordancias. E o faz, porque o irracionalismo (no que toca a f¢) averroista, separando ciéncia e religido,
abria espago para a descrenca e o livre movimento da razéo; um perigo para a igreja, cuja propria doutrina
oficial tomista limitava a competéncia da razdo, ou da luz natural, aos preambula fidei, aparecendo incapaz de
oferecer combate ou constranger a obediéncia dogmatica os frutos teéricos do averroismo (como a Escola de
Pé4dua). Na obra de Sebond, em um dos primeiros atos de nascimento da autonomia moderna do pensamento,
o racionalismo surge do interior da propria teologia: a natureza ¢ o livro escrito por Deus, inteligivel para o
homem (enquanto objeto natural, imanente, de seu conhecimento), apice da hierarquia dos seres (abaixo
somente das “ideias” e de Deus) e fim de toda criagdo (pois, razio de ser de todos os seres abaixo). Trata-se
de uma posigao, grosso modo, semelhante as expressdes correntes da dignitas hominis nas obras dos te6logos
humanistas italianos” (AZAR FILHO, 2009, p. 39-40).



59

significado [e a critica] da ‘razdo’ nos Ensaios” (2006, p. 231). E especificamente na
“Apologia” que Montaigne desenvolve uma critica extensa a razao que se desdobra sobre toda
sua obra. A postura cética passa a compor, de forma visceral, seu pensamento: “Ele denuncia
o vinculo do tao celebrado /ogos com os interesses e as necessidades da vida. A razdo toma a
forma das suas escolhas nao racionais, ela ¢ capaz de provar tudo: a tese e a antitese,
dependendo das circunstancias” (2006, p. 231).

No movimento de criticar a razdo, valendo-se da propria razdo, Montaigne destaca o
carater polissémico do termo e, também, os seus limites epistemologicos. Pelo uso da razdo nao
podemos garantir o acesso a verdade. Ora, isso ndo seria um problema tao grave se a Franca
ndo estivesse sacudida por guerras de religido e disputa pelo poder. Como afirma Birchal:
“[para Montaigne] a religido ¢ humana por esséncia, e s6 pode ter algum sentido enquanto falar
a imaginagdo e as paixdes” (2006, p. 44). Portanto, Montaigne, ciente do carater “diverso, vao
e oscilante”” do homem, encontra no ceticismo as ferramentas para a superagao desse imbroglio
religioso-politico no contexto da Reforma e Contrarreforma, as conturbadas disputas politicas
pela sucessdo no trono francés entre outras ambiéncias sobrepostas. Em momentos de crise e
intolerancia como daqueles anos, sdo necessarias balizas o mais realistas e praticas possivel. O
momento historico ¢ marcado por impasses importantes emoldurados pelas ideias de fé ou de
razao tal como estavam estabelecidas. Em um quadro de violenta instabilidade social, agir bem
significa, primordialmente, manter a vida: “novas ideias sobre 0 homem e o cosmos nado se
devem somente a busca de diferentes possibilidades e formas da compreensao e expressdo, mas
também a necessidade de defesa em tempos beligerantes e fanaticos [...] do século XVI”
(AZAR FILHO, 2009, p. 31). Ninguém conseguia estar imune ou seguro em tao convulsionado
ambiente histdrico e social.

Nesse cendrio de embaragos de toda ordem, o ceticismo possibilita um caminho
alternativo na direcdo da escolha de outro mecanismo capaz de contornar o impasse da
concorréncia de paradigmas: geocentrismo versus heliocentrismo no campo cientifico; fé
versus razao — no campo teologico, catolicos versus protestantes, uma outra diafonia moderna,
equivalente a que existiu entre estoicos e epicuristas no helenismo — que passava do campo
teorico, Erasmo versus Lutero, para o derramamento de sangue entre catolicos radicais e
huguenotes; ¢ isso que aponta os estudos de Popkin acerca da “Lei da fé** em relacdo a

importancia do ceticismo de Montaigne, conforme citado por Eva:

34 «“A Reforma colocou em questdo o problema da regra da fé ou do critério do conhecimento religioso ao rejeitar
a regra catdlica romana da tradicdo dos conselhos e infalibilidade papal e propor a regra do exame direto da



60

Popkin detém o indiscutivel mérito de ter mostrado o papel especial que a reforma do
ceticismo antigo desempenhou no periodo formativo denominado filosofia moderna e,
consequentemente, a convidar a um exame do alcance histérico do ceticismo de
Montaigne. Para mapear esse renascimento cético, Popkin focaliza uma querela central
da Reforma — a do estabelecimento da “lei da fé”, isto €, do critério para o julgamento
das verdades reveladas [...] (EVA, 2004, p. 15).

A influéncia do pensamento cético desenvolvido por Montaigne favoreceu novas
abordagens como a de Descartes, por exemplo. O panorama era de esgarcamento do tecido
social, em que se encontrava a Europa de maneira geral, e a Franca em sua singularidade.
Montaigne, por conta das transformacdes engendradas desde os primérdios do Renascimento,
da Reforma, da Conquista (e saque) da América, foi provocado a buscar formas de mitigacao
das questdes devastadoras da antiga ordem cristd oriundas desse conjunto de acontecimentos

historicos. Nesse contexto, ndo se furta da “exercitacdo” desse modo singular de julgamento:

Historicamente, Montaigne escreve no contexto da mesma crise que deu origem ao
cogito cartesiano, qual seja: o colapso da ordem medieval, cuja cosmologia
hierarquica, langando suas raizes na filosofia grega, e cuja teologia cristd, remetendo-
se aos designios de um Deus criador, garantiam ao homem o seu lugar na ordem das
coisas e a compreensao de si mesmo como ser dotado de uma alma racional. A duvida
que Descartes faz incidir sobre os fundamentos da antiga ordem ecoa a duvida ja
expressa por Montaigne, que renovou o discurso cético em sua “Apologia de
Raymond Sebond” e em varios outros enderecos nos Ensaios (BIRCHAL, 2006, p.
17)

Nessa complexa moldura, gestada no interior das rupturas do Renascimento, onde a
antiga ordem, chacoalhada, ndo respondia eficientemente no sentido de uma estabilidade de
mundo e na compreensdo acerca da “natureza humana”, quem ou qual seria o Homem do
Renascimento para a formagao na “nova maneira”? O encaminhamento dessa questdo tem seu
suporte no proprio ceticismo. Montaigne, na “Apologia”, apresenta seus argumentos advindos
dos seus aportes céticos, como afirma Eva (2004): “[...] o elogio aos céticos antigos — que
segundo ele, levaram ao ponto mais alto as potencialidades do julgamento humano ao
revelarem a nossa incapacidade de reconhecer a verdade” (2004, p. 11). O ceticismo oferece
uma possibilidade de pensamento livre dos dogmatismos e o exercicio da interioridade. Para
Birchal (2006), trata-se da “subjetividade”, termo contemporaneo para a “interioridade”, sob

outra base que ndo a “verdade”:

escritura e persuasao da consciéncia individual. Popkin mostra de forma brilhante que este problema € um caso
especifico do problema pirrénico do critério. Nao havendo mais consenso sobre o critério do conhecimento
religioso, 0 que contava como evidéncia por um partido ndo era aceito pelo outro, dificultando assim uma
solugdo para a controvérsia [...]” (MAIA NETO, 2000, p. 221).



61

Veremos surgir, através e para além das demoli¢des que habitam as paginas do maior
capitulo dos Ensaios, uma nova figura da subjetividade. Assim como a critica das
pretensdes ao conhecimento ndo tem como fruto o siléncio ou o fim do discurso,
também a recusa da antiga metafisica e das reificagcdes do eu ndo se conclui numa
aniquilacdo do sujeito, mas serd o caminho para a emergéncia do que podemos chamar
propriamente subjetividade. Na verdade, o primeiro movimento estd essencialmente
ligado ao segundo. Ainda na “Apologia”, veremos, o eu ndo ¢ apenas aquele que pesa
e avalia as opinides alheias, mas que assume como suas algumas delas, que recusa
outras, € que se reconhece a si mesmo através das opinides que expressa.
Reconhecimento de si, portanto, e ndo conhecimento de uma alma ou esséncia
(BIRCHAL, 2006, p. 25).

Doravante, aquele tipo humano do mundo medieval com sua “natureza metafisica e
racional”, filho da Deidade, abre caminho para uma nova concepcdo de humanidade com
pretensdes muito singelas e entretecida na diversidade de outros humanos em suas relagdes.
Esta humanidade, que teve denunciada sua arrogancia tanto de fé quanto da razdo por
Montaigne, abre espago para interagdes sociais mais afeitas a acolher a diversidade de ideias,
cosmovisdes e costumes. Ultrapassada a necessidade de justificagdo de uma suposta “natureza
humana” divina, Montaigne se debruga sobre a razao (filosofia) e suas limitagdes. Conforme

Birchal (2006):

A razdo € questionada a0 mesmo tempo em que se questiona a teologia. A “Apologia”
comeca como uma indagagdo sobre a teologia — ¢ possivel um conhecimento racional
sobre Deus? - e passa, “sem planejar” (I, 12, 448 A/174), insensivelmente, a indagacao
sobre a filosofia - € possivel um conhecimento racional, qualquer que seja ele? A critica
a teologia como conhecimento ou ciéncia se estende a todo conhecimento, e isso na
medida em que o discurso filos6fico compartilha com a teologia a pretensdo de chegar
ao fundamento do real, de atingir a verdade das coisas. (BIRCHAL, 2006, p. 35).

A pretensado presuncosa de “chegar a verdade” ¢ para Montaigne muito mais uma forma
de vaidade, sendo a “Apologia” o capitulo: “Considerado frequentemente pelos comentadores
como o “ensaio cético” por exceléncia, ele se estrutura como um amplo ataque a vaidade [...]”
(EVA, 2004, p. 11). Tanto a teologia quanto a filosofia, frente aos aportes céticos e ao
julgamento montaigniano, ndo apresentam as condi¢des para tdo grande empreitada. Assim,

segundo Birchal (2006):

Passa-se da critica da teologia a critica da filosofia por causa da convergéncia basica
das pretensoes de ambas. Ora, para Montaigne, a verdade esta oculta em Deus e ndo ¢
propriedade dos homens, filésofos ou tedlogos, o que nos faz retornar ao primeiro ponto
acima, a posicio religiosa que Montaigne afirma ter: “[A] E somente a ela [2 majestade
divina] que pertencem a ciéncia e a sapiéncia” (448/175). Dai a forma original que a
razdo toma no livro de ensaios Montaigne: ndo como lugar do estabelecimento de
fundamentos e de construgdo de um sistema, mas de um exercicio, do ensaio constante:



62

“[B] Se minha alma pudesse tomar pé, eu ndo me estaria: decidir-me-ia/ ela esta
sempre em aprendizagem e em prova” (111, 2, p. 805/28) (BIRCHAL, 2006, p. 35-36).

Birchal (2006) destaca esse carater valorativo e inconcluso do saber, pois a
aprendizagem ¢ constante e submetida pela propria diversidade e inconstancia humana a
questionamentos e provas de seu real valor incessantemente. Nesse sentido, o ceticismo
montaigniano, depois de solapar as “bases” ou “fundamentos” tanto teologicos como
filosoficos do saber, tem uma fungao essencial: participar da formagao tendo como baliza uma
nocao de ensino e de aprendizagem ativa e apta a passar tudo “crivo”, pela davida. O ceticismo
passou a ser primordial dada a caracteristica da vaidade e da presuncdo fundada nos
controversos “poderes da razdo” como critério suficiente do pedantismo. Assim, segundo Eva
(2004), “Montaigne situa-se a partir de um ponto de vista puramente racional, pretendendo
mostrar que os objetores [na Apologia] erram nao na avaliacao particular nas razdes de Sebond,
mas na avalia¢do geral do poder da razdo” (2004, p. 32). Esta ¢ uma constatacdo que rebaixa a
razao de seu altar para aproxima-la de seus reais poderes e limites que, assim procedente dos
homens, ¢ descrito pelo gascao como: “Espantosamente vao, diverso e oscilante” (PEDROSO,
2009, p. 42), o que caracteriza a posse da verdade nada mais que mera “vaidade” e “presuncao”.
Portanto, a esse respeito Theobaldo (2008), no mapeamento do ensaio I, 26, afirma que “no
“Da Educagao das criancas”, o ceticismo visa abrir o caminho para o exercicio do julgamento
moral, num esfor¢o educacional que impeca, j& em seu nascedouro, a tendéncia para uma
filiagdo irrefletida as doutrinas, aos preconceitos ou mesmo aos costumes” (2008, p. 93).

A “nova maneira” de ensinar de Montaigne tem a expectativa de “soltar-se” das amarras
de um saber atrelado a uma autoridade dogmatica que, via de regra, gesta um pedante em vez
de um “cidadao do mundo” (exemplificado na postura de Sécrates e sua constante arguigao).
Trata-se, pois, do ceticismo aplicado aos procedimentos educacionais que levam o estudante a
ampliar seus horizontes ao acessar a diversidade de solu¢des propostas a partir da suspensao
dos juizos e da retomada da investigacao.

Feitas essas consideragdes sobre o sentido do ensaio como forma e, também, como
estilo inauguralmente montaigniano, e sobre as fortes criticas a razdo, abaixo defrontamo-nos
com a “filosofia investigativa”, que desencadeou em Montaigne a sua “crise cética", importante
guinada antidogmadtica, que abre caminho para a exercitacdo do julgamento do proprio

Montaigne e do seu aprendiz.



63

2.2 A exercitacio do julgamento pessoal amparado na filosofia moral

Montaigne credita a filosofia papel radicalmente relevante, pois ¢ ela o saber mais
apropriado para nos fazer livres e, assim, executar a triade “experimentar-julgar-agir”. De modo
sumario, em Montaigne, a razao encontra seus limites quanto a questao colocada pelos céticos
de que ndo podemos conhecer para além das aparéncias a menos que cedamos a algum tipo de
dogmatismo, positivo ou negativo. A contradi¢do Ser e Parecer ¢ crucial; sua dimensdo — em

significado e importancia — estd bem delineada em Porchat (2006):

A filosofia dogmatica grega distinguira entre o Ser e o Aparecer, entre o que, em si
mesmo, ¢ (esti) e que o pensamento especulativo toma por objeto de conhecimento e,
de outro lado, o que nos aparece (phainetai) e é objeto de nossa experiéncia. Os
filosofos trataram de diferentes maneiras a relagdo entre o Ser e o Aparecer. Para
alguns, o que nos aparece manifesta o Ser, mesmo se apenas parcialmente, para outros
ele o oculta; para uns, o que nos aparece ¢ mera ilusdo; para alguns, o que aparece ¢
nosso ponto de partida para o conhecimento do Real, para outros deve a razao ocupar-
se diretamente deste Gltimo, removendo, isto €, desconsiderando o que ndo passa de
mera aparéncia e pode apenas servir de impedimento e obstaculo para o conhecimento
do realmente real. Os filésofos ndo questionaram o Aparecer, eles o reconheceram
todos, mas se posicionaram de multiplas maneiras com relagdo a ele; de um modo
geral buscando explica-lo, mas pretendendo, sempre ou quase sempre, transcendé-lo.
O cético foi aquele filosofo que se confessou incapaz de trilhar o caminho dessa
transcendéncia (PORCHAT, 2006, p. 305).

Por séculos, essa espinhosa questao fora recalcada pela forca do dogmatismo que
permeia parte da atividade intelectual do Ocidente, que, por sua vez, se apoia na antiga ordem
teocéntrica capitaneada pela Igreja de Roma, valendo-se de uma perspectiva fortemente
sincretizada com o pensamento de Platdo e de Aristoteles. Contudo, a crise interna do
cristianismo, personificada em Lutero e no pensamento burgués emergente, abre caminho para
o ceticismo que era desprezado sumariamente por nio aderir a formas transcendentes. E nesse
cendrio que o ceticismo emerge e se alastra mesmo sob ameaca da Contrarreforma e da
Inquisi¢do. Temos, assim, o renascimento do ceticismo antigo diante de novos contextos,
Montaigne a seu modo dele participa ativamente. Entendemos, em sentido aproximado, tal

perspectiva expressa por Starobinski (1992):

“0O sabio cético ‘ndo deixa de conduzir sua vida nas condi¢des mais comodas ¢
melhores’ [11, 12, p.506; T. R., p. 486]. Quando a confrontdvamos com a regido das
puras esséncias, nossa existéncia era um vazio, e a plenitude se situava além de nosso
alcance. Mas, uma vez que essa regido seja considerada fora de alcance, basta que nos
abandonemos com confianga a percepcao fugidia [...] essa experiéncia conserva para
nos seu valor de plenitude vivida.” (STAROBINSKI, 1992, p. 85).



64

Se o Ser ¢ inatingivel, abre-se para o usufruir o vivido, o Aparente. Essa desilusao
propicia uma liberdade. Sobretudo, ainda no campo das influéncias, a despeito da diversidade
dos elementos fenoménicos imbricados nessa busca complexa e tensa pelo bem viver,
registrada nos aconselhamentos e adverténcias, que encontramos no I, 25 e no I, 26, os
renascentistas legaram a Montaigne um inconformismo que nao tem espago na submissao a

autoridade antiga, medieval ou mesmo renascentista. Afirma Azar Filho (2009):

As tensdes desta época de grandes mudangas sdo o motor profundo de suas obras. Do
confronto, e da exigéncia de adequagdo e conciliagdo, de imanéncia e transcendéncia,
cristianismo e paganismo, revelagdo e razdo, teologia e filosofia, nascem seu saber e
sua arte. Claro que o conjunto dessas oposi¢des abstratas ndo poderia descrever sem
desvios o clima intelectual real que os pensadores renascentistas experimentaram: as
formas da teoria, desde sua linguagem até seus objetivos e questdes, ndo
correspondem as nossas. E certo, contudo, que a cultura do Renascimento lidou com
cisdes, quebras, passagens, ambiguidades: encontrdmo-las no fundo das obras, e nos
atos, como nas falas, dos homens renascentistas. A justificagdo e/ou superagdo das
contradi¢des constitui o grande vetor tematico (AZAR FILHO, 2009, p. 30).

Bem entendido esse impasse fecundo que se arrastou até o tardio Renascimento francés,
0 que procuramos ¢ avancar €, conforme julgarmos procedente, coletar da tradi¢dao cética os
subsidios necessarios para a fundamentagdo dos procedimentos da “nova maneira” de ensinar
montaigniana no capitulo “Da educag¢do das criangas” (I, 26).

No 1,26, o ceticismo colabora na condu¢dao do estudante no campo do exercicio do
julgamento, procurando, em um esfor¢o educativo, evitar, ainda em seu nascedouro, o
assentimento ndo reflexivo a preceitos e doutrinas ou mesmo a costumes ja estabelecidos como

“verdades” inquestiondveis. Este procedimento pretendido ¢ descrito por Conceigdo (2020):

Neste seu exercicio incessante, Montaigne toca naquilo que ¢ mais subjetivo, mais
intimo no sujeito, a sua capacidade judicatoria. Conforme ja vimos, em paginas
anteriores, ele chama para si as responsabilidades de suas decisdes. Em suma, ele nos
apresenta os ensaios de seu julgamento (I, 50), dado que sua forma principal ¢ a
ignordncia e que se submete aos costumes, como nao cessa de dizer. Warin (2001)
considera que nada € mais socratico do que o ensaiar-se montaigniano, visto que ¢
movido por ignorancia modesta e por uma busca interminavel; um zetético cuja
davida impele ao movimento de uma reflexdo interrogativa, multiplicando as
perspectivas (CONCEICAO, 2020, p. 313).

Percebemos aqui que o julgamento faz toda a diferenca em favor do aprendiz e de sua
pretendida autarquia. Nessa mesma dire¢do, ¢ tarefa da filosofia moral denunciar a estrutura
construida pelos ardis do pedantismo e, simultaneamente, lancar o estudante na empreitada
investigativa da matéria do ensino autonomamente, pois, para Montaigne, “Quem segue um

outro nada segue. Nada encontra, e at¢ mesmo nada procura” (2002, p. 226). Perante a



65

constatacdo da impossibilidade das verdades ou esséncias, cabe ao estudante, dentro da “nova
maneira”, ser participe das coisas dos homens, valendo-se da filosofia e da propria experiéncia
para expandir o seu campo de reflexdo e exercitagdo do julgamento. A passagem abaixo
confirma a critica a razdo a partir da entrada no ceticismo e, entendemos, habilita o exercicio

do julgamento no campo da formagao moral pretendida por Montaigne no livro II, 12:

“[A] [...] temos como quinhdo nosso a inconstancia, a irresolucdo, a incerteza, a dor,
a supersti¢do, a inquietacdo das coisas por vir (mesmo depois da nossa vida), a
ambicao, a avareza, o cilime, a inveja, os apetites desregrados, loucos e indomaveis,
a guerra, a mentira, a deslealdade, a difamacgao e a curiosidade. Por certo pagamos
extraordinariamente caro por essa bela razdo de que nos vangloriamos e essa
capacidade de julgar e conhecer, se as adquirimos a custa desse numero infinito de
paixdes a que estamos incessantemente expostos” (MONTAIGNE, 2000, p. 229).

Serd a filosofia a mantenedora da capacidade de exercitagdao do julgamento por parte do
estudante, tendo a precedéncia frente as demais areas do conhecimento ou artes liberais: “E
preciso acolher a adverténcia que vem das letras antigas: Plutarco se mostra convicto de que
Aristételes, quando preceptor do Grande Alexandre, ndo o preparou para a pratica das diversas
artes liberais, mas para as disposi¢des morais que lhe permitiriam alcancar o império do mundo
— a valentia, a coragem, a magnanimidade, a temperanga, o destemor, observa Montaigne”
(CARDOSO, 2010, p. 268). A filosofia, e ndo as artes, ¢ aquela que possibilita uma abertura

para a exercitacao do julgamento moral frente a diversidade dos costumes e da propria conduta:

[A] Pois me parece que as primeiras reflexdes com que se deve alimentar-lhe o
entendimento devem ser as que regulam seus costumes e seu senso, que lhe ensinarao
a se conhecer e a saber morrer bem e viver bem. [C] Entre todas as artes liberais,
comecemos pela arte que nos faz livres. Elas todas servem em certa medida para a
formacao de nossa vida e para o uso desta, como todas as outras coisas o fazem em
certa medida. Mas escolhamos aquela que serve diretamente e expressamente
(MONTAIGNE, 2002, p. 237-238).

Portanto, na “nova maneira”, a filosofia passa a ser prioritdria porque nos faz livres.
Montaigne, no I, 25, ja elenca o que considerava improprio a educagao, isto ¢, pedantismo e
dogmatismo. Em uma posi¢ao diametralmente diversa, postula uma concep¢ao notadamente
menos vaidosa e presuncosa em relagdo aos saberes, além de entregar a filosofia o cerne da
reflexdo moral e dos subsidios para a agdo. Tal postura, no I, 26, atinge suas posi¢gdes no campo
educacional, tanto pela "nova maneira” de ensinar, capaz de criar ao invés de puramente repetir,
quanto em relagdo a importancia que o ceticismo recebe. O estudante, em um primeiro
momento, suspende o juizo frente a divida ocasionada por argumentos contraditérios e

equivalentes em racionalidade. A partir desta suspensdo do juizo, tem condigdes de estabelecer



66

N2

os proprios julgamentos, ancorados na préopria experiéncia e na ‘“digestdo” dos antigos
pensadores. De acordo com a “nova maneira”, antes dessa capacidade de emitir seus juizos,
cabe ao preceptor orientar e estimular o estudante na exercitagdo do julgamento por si mesmo.
Para Montaigne: “[A] Que ele [o preceptor] lhe peca contas [...]. Aquilo que tiver acabado de
ensinar, faca a crianca coloca-lo a cem facetas e a adaptar a tantos outros diversos assuntos,
para ver se ela realmente o captou e incorporou [...]” (2002, p. 225).

Portanto, a “nova maneira” de ensinar sugere exercitar a capacidade de assimilar a

matéria e de aplica-la em outras situagdes e contextos. Nao se trata daquela memorizagdo do

pedantismo, mas, antes, de matéria para juizos diversos. A finalidade pratica ¢ expressa.

[C] Nossa vida, dizia Pitdgoras, assemelha-se a grande e populosa assembleia dos
jogos olimpicos. Alguns exercitam ali o corpo para conquistar a gloria dos jogos;
outros levam mercadorias a vender para obter ganhos. Ha aqueles, e ndo séo os piores,
que ndo procuram outro proveito além de observar como e por que cada coisa
acontece, e ser espectadores da vida dos outros homens, para assim julgar e regular a
sua (MONTAIGNE, 2002, p. 237).

A filosofia — especialmente a de Epicuro — ¢é creditada a potencialidade da formagéo
moral. A “nova maneira” promove, as expensas da filosofia, a investiga¢do dos “como” e dos
"porqués?" principalmente no campo da moralidade, e, sobretudo, ocupando o espago que a
educagdo pedante contornava por inépcia. As potencialidades da filosofia, antes desvalorizadas

e obscurecidas por uma educacao erudita e livresca, ¢ para Montaigne prejuizo inadmissivel:

“E singular que em nosso século as coisas sejam de tal forma que a filosofia, até para
as pessoas de entendimento, seja um nome vao e fantastico, que se considera de
nenhum uso e de nenhum valor, [C] tanto por opinido como de fato. [A] Creio que a
causa disso sdo esses ergotismos que invadiram seus caminhos de acesso. [...] Quem
a mascarou com esse falso semblante, livido e medonho?” (MONTAIGNE, 2002, p.
240).

A filosofia é muito mais que um saber técnico, ¢ um modo de viver e morrer: “[A] Pois
me parece que os primeiros discursos com que se deve embeber-lhe o entendimento devem ser
as que regulam seus costumes e seu senso, que lhe ensinardo a se conhecer e a saber morrer
bem e viver bem” (MONTAIGNE, 2002, p. 237-238). E a filosofia, por meio dos suportes que

disponibiliza para a confecgio de juizos*, que mantém o movimento do pensar:

35 Segundo Montaigne, a utilidade da filosofia mereceria uma obra que reunisse seus assuntos: “[B] [...] reunir em
um registro, segundo suas divisdes e classes, sinceramente e com diligéncia, tanto quanto podemos percebé-las,
as opinides da filosofia antiga sobre o tema de nosso ser e de nossos costumes, suas controvérsias, a influéncia
e o seguimento das escolas, a aplicagdo de seus preceitos na vida dos autores e seguidores, em ocorréncias
memoraveis e exemplares. Que obra bela e util seria!” (2000, 11, 12. p. 367-369).



67

Nestas proposigoes sobre a educagdo, como em todas as acusagdes pronunciadas nos
Ensaios contra todos os efeitos alienantes do saber, decifra-se, pois, uma
reivindicacdo obstinada de autonomia intelectual. Ora, esta pressupde que os
conhecimentos transmitidos ndo tém valor intrinseco, que a ciéncia jamais fornece
mais do que materiais dos quais s6 importa o uso que deles faremos. Se as ligdes dos
preceptores ou dos livros oferecessem verdades sobre as coisas, elas ndo seriam
submetidas a este tratamento desenvolto. Assim, para que sejam examinadas
independentemente de sua validade, como simples pretexto para uma relagdo de
autoridade com efeitos nocivos, é preciso entender que elas s6 sdo conjecturas,
emanando da fantasia de outrem, e aceitaveis somente na medida em que aquele que
as recebe decide, por livre escolha, fazé-las suas (TOURNON, 2004, p. 132).

A obtencao de autonomia ¢ possibilitada quando a filosofia ¢ plenamente exercida. Sua
utilidade ¢ auxiliar na reflexdo e no julgamento das agdes: “[para Montaigne] A auséncia de
um saber objetivo ndo impede o julgamento pessoal, ao contrario, abre espago para que ele
ocorra” (TOURNON, 2004, p. 96). Porém, mesmo com essa indefini¢ao ou carater inconcluso
do saber, o estudante pode valer-se da triade experimentar-julgar-agir, pois Montaigne resigna-
se que essa ¢ a condigdo existente quando se abre mao de viver por dogmatismos O estudante
carece de ser instruido e acompanhado pelo preceptor. Aponta Montaigne: “Que ele lhes peca
contas ndo apenas das palavras, mas sim [...] pela sua vida” (2002, p. 225), ou seja, trata-se do
ensino voltado para julgamentos, para viver em agao autarquica.

Segundo Azar Filho (2009), a propria maneira de filosofar de Montaigne ¢ singular,
pois ele ndo estabelece quem detém a verdade a despeito das discordancias entre as filosofias
antigas. Ele percebe essa diversidade de construgdes tedricas com a generosidade pelo
contraditorio. A contradi¢ao nao ¢ um dado percebido como problemadtico: “Se isso também
pode ser um motivo para desconfiar de si mesmo, como deles, ndo vai haver nenhuma
reprovagdo contra a filosofia, mas uma indicacdo a respeito de uma maneira especial de
filosofar” (AZAR FILHO, 2009, p. 60). Tal maneira, ancorada no ceticismo, esta livre para
duvidar das filosofias e, digerindo-as, confeccionar a sua “novidade” filos6fica. Para Eva
(2007):

[...] pois é apenas gracas ao apoio propiciado pela diversidade das filosofias que ele
relata publicamente seus ‘modos’ naturais. Mas ele se torna filosofo de nova espécie
apenas quando, afirmando-se em sua impremeditacdo, deixa de seguir, nalguma

medida, preconizagdes filosoficas de seus predecessores (negando-se a fundamentar
sua atividade nalguma ‘doutrina’) (EVA, 2007, p .23).



68

Montaigne se notabiliza também por uma certa dose de “ecletismo” filoséfico®®
(VIEGAS, 2016, p. 90), procedimento que contempla sua postura frente a diversidade das
filosofias. Mesmo Sexto, tendo levado o ceticismo pirronico tdo longe®’, ndo o fez tanto quanto
Montaigne. A despeito de Sexto, afirma Azar Filho (2009): “A maneira como Montaigne lida
com a contradicdo entre as diversas concepgoes filosoficas ¢ reveladora de sua propria
filosofia” (2009, p.60). Toda a filosofia pode ser justaposta ou mesclada. Montaigne comete a
antropofagia de Sexto, mas o faz ao seu modo, depois de assimilado-digerido-incorporado
passa a ser uma nova filosofia, impremeditada e ensaistica.

Em conformidade com essa “marchetaria montaigniana” das filosofias, distribuida em
supostas fases®® (tese de Pierre Villey), aparece o estoicismo, o ceticismo e demais
peculiaridades misturadas e incorporadas com outras filosofias. Todas sdo convertidas em
"ingredientes" da matéria que interessa ao gascdo em seu filosofar e, na mesma medida,
desdobram-se em matéria para a "nova maneira" de ensinar. A presenca da filosofia na
educagdo supera o erro de “[...] pintd-la inacessivel as criangas € com um semblante carrancudo,
sobranceiro e terrivel” (MONTAIGNE, 2002, p. 240).

E nisso ndo est4 sozinho. Erasmo (2008), j& nas primeiras linhas do De Pueris, afirma:
“Por tal razao acalentas diligenciar a fim de que crianca tdo promissora, logo mais ao ganhar
porte, seja iniciada nas boas letras, instruida nas melhores disciplinas assim como inserida e
formada nos salubérrimos principios da filosofia” (2008, p. 21). Outra referéncia importante
quanto a prioridade da filosofia alinha-se a admoestacdo de Séneca (2004): “Dirige todo o teu
espirito para a filosofia, acompanha-a sempre, pratica-a sempre: uma enorme distancia te

separara dos demais homens; ficards muito a frente do resto da humanidade e os deuses pouco

36 “Embora o “Montaigne cético” seja uma estratégia de leitura importante, ela teve o inconveniente de contaminar
a analise dos textos anteriores e posteriores (dentre os quais Dos Coxos), uma vez que a perspectiva cética, de
certo modo superada por um ecletismo muito particular a Montaigne (ecletismo que a critica atribui, em geral,
ao Livro III dos Ensaios), parece ter ficado como sua principal marca intelectual desde entdo. Em outras
palavras, o ceticismo € uma espécie de senso-comum atribuido a Montaigne e, embora seja tecnicamente ligado
a um periodo particular de sua vida (e da vida dos Ensaios), foi ampliado, por sinédoque (totum pro parte), a
obra como um todo” (VIEGAS, 2016, p. 90).

37 ¢Q ceticismo de Sexto Empirico, apesar de se qualificar como pesquisa filosofica no inicio das Hypotyposis,
acaba por se voltar contra a filosofia. A principal preocupagao de Sexto, nos textos que dele nos chegaram, era
combater o que entendia como dogmatismo; seu método consistia em contradizer e fazer aparecer a contradigdo
entre as filosofias (e isso sera levado a efeito at€ mesmo contra o ceticismo que lhe precedeu)” (AZAR FILHO,
2009, p. 60).

38 “Do ponto de vista do pensamento, Montaigne passou pela primeira vez por volta de 1572, por uma atitude
rigida e tensa que lhe dé algo do andar afetado do estoico. Em segundo lugar, por volta de 1576, surpreendemos
uma crise de ceticismo, pois, admitamos ou ndo que os capitulos céticos sejam desse periodo, pelo menos a
medalha pirronica ¢ certamente cunhada no inicio de 1576. Finalmente, por volta de 1578 ou 1579, ele emerge
dessas influéncias subjugadoras, e ¢ a formagao de uma filosofia muito pessoal que comegamos a testemunhar
[traducdo nossa] (VILLEY, 1908, v. 1, p. 390).



69

se distanciardo de ti” (SENECA, 2004, Carta 53, p. 184). E ainda mais, afirma Séneca: “Para
repelir todas as violéncias do acaso a filosofia possui um poder incrivel” (2004, Carta 53, p.
184). Montaigne recoloca a filosofia no contexto da educacdo como prioritaria para a superagao
do ensino que ndo passa de mera vaidade®”. A antiga ordem estoica, “aquela sabedoria prética,
orientada para a vida ordinaria” (VIEGAS, 2016, p. 02) que se espelhava na natureza, agora
passa a ser inspecionada pelo crivo da duvida cética. Esse procedimento tem desdobramentos
sobre a educacdo na “nova maneira”, realocando ali elementos a partir de sua perspectiva cética.
Para Birchal (2006): “Se a natureza nao ¢ um espelho no sentido positivo, se ela ndo mais
oferece uma resposta para a questao da esséncia do homem, o mundo, ainda assim, ¢ um espelho
no qual € possivel ver-se em um livro no qual se aprende” (BIRCHAL, 2006, p. 44).

A destacada influéncia cética marca essa guinada importante em relacdo a educacdo
montaigniana. Mas, em termos da prioridade da filosofia, a influéncia de Epicuro ¢ também
marcante. A filosofia € apresentada em formato atrativo: “ndo ha nada mais alegre, mais jovial,
mais vivaz e quase digo brincalhdo. Ela s6 prega festa e bons momentos. Uma fisionomia triste
e inteiricada mostra que ndo ¢ ali sua morada” (MONTAIGNE, 2002, p. 240). A “nova
maneira” pedagogica deve ser prazerosa para o estudante, assim como pretende Epicuro na
Carta a Meneceu. Para ilustrar tal proposta, Montaigne descreve uma peleja entre Demétrio, o
gramatico, e Heraclio de Mégara, o fil6sofo. No relato, o filé6sofo se impde. Ironiza o trabalho
do gramatico e sentencia descontraidamente: “Mas quanto as reflexdes da filosofia, elas
costumam alegrar e divertir os que as abordam, e ndo os amuar e contristar” (MONTAIGNE,
2002, p. 240). Eis a filosofia sendo aproveitada em sua plenitude experimentar-julgar-agir
montaigniana.

Sobretudo, ¢ imprescindivel que a filosofia, ou melhor, as filosofias ndo sejam
ensinadas como autoridades inquestionaveis: “que os principios de Aristoteles ndo sejam
principios, ndo mais que os dos estoicos e epicuristas. Que lhes proponham essa diversidade de
opinides [...]” (2002, p. 226). Para reforgar o carater investigativo aqui presente, recortamos
uma passagem do I, 26, na qual o gascdo apresenta um exemplo bastante elucidativo de como

pode ser equivocado e prejudicial aferrar-se de maneira dogmdtica a uma certeza, com

3 “Segundo Montaigne, Pirro abria mdo apenas da pretensdo da qual a maioria das pessoas era refém: a de
“arregimentar, manipular e fixar a verdade”. Era o que verdadeiramente interessava a Montaigne na tradi¢ao
cética: ndo tanto a abordagem radical do empenho de evitar a dor e o sofrimento (nesse sentido, ele preferia os
estoicos e epicuristas, que pareciam sintonizados mais de perto com a vida real), mas o desejo de encarar tudo
de maneira transitoria e questionadora. Era o que ele mesmo sempre tentara fazer” (BAKEWELL, 2012, p.
139).



70

desdobramentos desastrosos para a vida. O corrente caso é de Girolamo Borro*’, um aristotélico

fortemente influenciado por Averrdis, como descreve Montaigne (2002):

[B] Em Pisa vi na intimidade um homem de bem, mas tao aristotélico que o mais geral
de seus dogmas ¢€: que a pedra de toque e a regra de todas as ideias solidas e de toda
a verdade ¢ a conformidade com a doutrina de Aristoteles; que fora disso ha apenas
quimeras e inanidade; que ele tudo viu e tudo disse. Essa declaracdo, por ter sido
interpretada um tanto exageradamente ampla e iniqua, certa vez o colocou e manteve
por longo tempo em grandes apuros com a inquisicdo em Roma (MONTAIGNE,
2002, p. 226).

Na edi¢do de 1580 dos Ensaios, na qual o “Da educagdo das criangas” foi publicado,
Montaigne ja criticava a obstinada retérica dogmatica do italiano. Nota-se que Borro foi
dogmatico enquanto aderiu ferrenhamente ao pensamento de Aristoteles. Para Theobaldo
(2010): “mesmo nao possuindo energia para formular as proprias opinides, i1sso ndo impede
que defendam as posi¢des alheias com determinacdo; para eles, os dogmaticos, aderir a uma
posi¢do ¢ sempre necessario e defender a escolha feita mais ainda” (2010, p. 246). Tal atitude
colide com as sugestdes da “nova maneira” de educar, pois, para Montaigne, ¢ necessaria uma
postura abrangente em sentido e direcdo. Ora, 0 que estd em pauta para Montaigne ¢ saber
morrer e saber viver e, nesse sentido, Boro, o aristotélico dogmatico, oferece um exemplo a nao
ser seguido, evidentemente. Existe para Montaigne uma forma mais oportuna e sabia de agir,

cujo exemplo pode ser confirmado na maneira de se conduzir uma conversagao®*!:

[A] Que sua consciéncia e sua virtude reluzam em suas palavras, [C] e tenham como
guia apenas a razdo. [A] Que o fagam compreender que admitir o erro que se
descobriu em seu proprio raciocinio, ainda que seja percebido apenas por ele, ¢ um
ato de discernimento ¢ de sinceridade, que s@o as principais qualidades que ele
procura; [C] Que obstinar-se e contestar sdo caracteristicas comuns, que se
manifestam mais nas almas mais baixas, que reconsiderar e corrigir-se abandonar o
impeto do ardor de uma opinido erronea sdo caracteristicas raras, fortes e filosofica
(MONTAIGNE, 2002, p. 232).

40 “Em 1581 Montaigne, a caminho da Italia, parando em Pisa, escreveu em seu Journal de voyage o seguinte:
"Girolamo Borro, médico de Sapienza veio me visitar em casa varias vezes". A frequéncia assidua de B. deve
ter deixado uma memoria singular em Montaigne, se nos Essais (I, xxvi) ele evoca, com ironia, a figura do
"honneste homme", mas tdo aristotélico a ponto de promover a doutrina do estagirita com uma regra unica de
toda verdade e todo raciocinio sélido, pois o filosofo grego tinha "tout veu et tout dict" (1971, p.1).

41 “A tradi¢do da conversagdo se inicia com o didlogo platonico. Em Séneca a conversa (sermo, equivalente grego
do dialogo) ¢ um género discursivo proximo a arte epistolar, que integra o oficio do filésofo cujo discurso ¢
dialogico (Cartas a Lucilio, 38). Para Cicero, o sermo refere-se as conversas familiares, as disputas
espontaneas, ao otium (em oposi¢ao ao discurso politico e juridico), também estando presente no oficio dos
filésofos (De officiis. 1, 132). No Renascimento, a partir do século XV, a conversagdo apresenta-se como um
dialogo entre homens livres e estudiosos (sendo a epistola a conversa entre os ausentes) interessados em
discutir temas da moralidade, da politica e da filosofia.



71

A formagdo para a conversacao tem varios desdobramentos cujos subsidios podem ser
conhecidos no capitulo dos Ensaios “Da arte da conversagao” (II1, 8). A “nova maneira” sugere
uma formagdo para a vida e transcorre em meio ao conjunto das inter-relagdes sociais, o que
inclui, evidentemente, os procedimentos para a frequentagao em sociedade. Nesse sentido, vale
realgar que a conversagao instrutiva € aquela que tem, por principio, a ndo violéncia e o nao
dogmatismo acompanhados de ordem e de uma fala simples. Se aferrar em posigoes dogmaticas
jé& ¢, em certa medida, se negar a ouvir e a ponderar com o outro, “forgar” o proprio ponto de
vista e negar o do outro.

Por outro lado, abrir-se para a conversagao e para opinides distintas revela disposicao
para ir além das proprias convicgdes, ter disposi¢cdo para colocar toda e qualquer matéria na
balanga cética. A epoché abre espago para o julgamento livre, e “[ A] Para essa causa [exercitar
o julgamento] o comércio dos homens ¢ admiravelmente adequado [...]” (2002, p. 228). A
indica¢do montaigniana ¢ direta, afirma Theobaldo: “A saida ¢ s6 uma: julgar. Substituir todo
o estado de desanimo e de obediéncia servil pelo exercicio do julgamento™ (2010, p. 249).

Seja na conversagdo com os sabios do passado, na leitura dos livros, com os amigos ou
com todo tipo de gente, a matéria ou o assunto em questdo pode se transformar em objeto de
davida. A postura cética deve ser exercitada: “[A] Que ele [preceptor] o faga [estudante] passar
tudo pelo crivo e nada aloje em sua cabeca por simples autoridade e confianga [...] ele escolhera
se puder; se ndo, permanecera em duvida. [C] Seguros e convictos hd apenas ou loucos.”
(MONTAIGNE, 2002, p. 226).

Esta passagem ¢ de elevada relevancia. Comecemos pelo significado e amplitude do
que Montaigne entende por “crivo”. De forma sintética, o “crivo” pode ser entendido aqui
como: “Duvida cética: suspensdo definitiva do juizo, ndo afirmando ou nada negando, o sujeito
instalando-se na posi¢do: nada sei” (JAPIASSU; MARCONDES, 2008, p. 80). Com respeito
ao crivo montaigniano, sua aplicagdo incide sobre tudo, incluindo a teologia e a filosofia (11,
12), como destaca Birchal (2006): “As concepcdes de homem em suas diversas vertentes
(cristd, platdnica, estoica e epicurista) sao retomadas e passadas pelo crivo da davida cética - o
que vai significar, afinal, o abalo do projeto milenar do conhecimento de si” (BIRCHAL, 2006,
p. 24).

Parte da tradigao critica dos Ensaios considera a “Apologia” (II, 12) o mais cético dos
capitulos, mas o ceticismo revestiu todo o conjunto da obra de Montaigne. Entre diversos
exemplos, podemos citar o apontamento de Theobaldo: “A liberdade exigida na conversag¢ao

ndo ¢ compativel com a obrigagdo de pronunciar-se sobre assuntos que nao passaram pelo crivo



72

e ndo contam com o assentimento, ou seja, com causas e posi¢des que ndo foram tomadas como
proprias (mesmo que provisoriamente)” (THEOBALDO, 2008, p. 138); o que permite inferir
que as implicagdes educativas do “Da arte da conversagdo” reforgam o carater cético presente
na proposta formativa de Montaigne. Portanto, o ceticismo ¢ aquele que coloca em duvida a
autoridade dos escolasticos, ¢ também aquele que coloca todo e qualquer ensinamento sob o
crivo e s6 depois propoe a “digestao”. Apos a digestao ndo ¢ mais o pensamento da autoridade,
ou mesmo de Platdo, Epicuro ou Aristoteles, € o proprio pensamento: ¢ digestdo, incorporagao
e matéria para o julgamento, que ¢ a finalidade intermediaria entre experimentar e agir.

Uma percepgao provavel emana dessa postura cética, que € inversamente proporcional
ao que Montaigne denunciou no proé€mio do (I, 26): “primeiramente injusti¢a e covardia”
(2002, p. 22) quando autores sem talento se apropriam dos Antigos dos “pés a cabecga”.
Montaigne corajosamente afirma: “[ A] Seja como for, quero falar; e, quaisquer que sejam essas
inépcias nao deliberarei escondé-las, ndo mais que um retrato meu, calvo e grisalho, [...] Pois
estdo aqui meus sentimentos e opinides” (2002, p. 221), com coragem ele se pronuncia e,
justamente, o faz com o que € seu: sentimentos e opinides, 0 que, na perspectiva cética, sao
todas as formulagdes tedricas humanas. O crivo ultrapassa a tudo e a todos, mas Montaigne ¢
ardiloso: “[...] ndo rivalizo com estes velhos campedes por atacado e corpo a corpo: ¢ por
repetigdes, por golpes mitidos e leves. Nao me obstino; apenas apalpo-os; € nao tanto vou como
negaceio em ir” (2002, p. 220). Talvez uma comparagao possivel seja equiparar essa atitude as
acoes de um espadachim, sem obstinagao trocar golpes e esperar o momento para contra atacar
o “campedo”. Nesse sentido, Montaigne, depois de beber no ceticismo, sabe que até o lendario
Aquiles possuia um ponto fraco. Porém, ¢ inegavel as altas habilidades que os antigos
apresentavam.

Temos aqui o tema do ceticismo e a topica do que é proprio e do que é alheio*?. Como

o alheio se transforma em proprio? Nesse sentido, Montaigne langa mao da antiga metafora das

4 Podemos compreender como funciona essa metidfora com um exemplo desse procedimento operado por
Montaigne em relacdo a Séneca, um dos autores bem explorados nos Ensaios. Em Pedroso (2009), a
comparacdo do trecho de Séneca Cartas a Lucilius, Livro VIII, Carta 71, com a redagdo reconstruida de
Montaigne, facilita o entendimento desse paralelismo dos autores, logo, seguem os dois fragmentos. A respeito
do trecho de Séneca, tem-se: “Quando vos quiserdes saber do que deveis fugir ou o que deveis procurar, fixai
os olhos sobre o sumo bem, sobre o objetivo geral de sua vida: porque todas as nossas agdes devem tender
uniformemente a este objetivo. Nao se pode arranjar os detalhes de sua vida sendo quando o conjunto estiver
bem determinado. O pintor, por mais que tenha suas cores prontas, jamais alcancara a similitude, se nao se
decide sobre o que quer pintar. Nosso erro comum ¢ de nos ocuparmos dos detalhes da vida sem pensar no
conjunto. Antes de lancar uma flecha, é necessario ter um alvo, vento favoravel para aquele que ndo sabe em
que porto quer chegar. O caso deve necessariamente ter uma grande influéncia sobre nossa vida, ja que nds
vivemos pelo acaso”. (PEDROSO, 2009, p. 54). Destaca-se no trecho de Séneca um alinhamento aos preceitos



73

abelhas em tradigdo retdrica: os julgamentos proprios emergem da “coleta de polen” de uma
diversificada gama de concepgdes, pensamentos e julgamentos alheios. Derivando desse
conjunto de matéria prima, de outrem retiradas, emergem inéditos sentidos e escolhas que
objetivam a formacgao do estudante para que sua capacidade de julgamento seja aperfeigoada.
Ora, esse julgamento esta relacionado a elementos fundamentais: “humores dos antigos”,
experiéncias, diversidade de ideias, costumes e opinides em uma convivéncia salutar. Essa
metafora apidria d4 conta desse carater multifacetado das influéncias que Montaigne combina
em sua marchetaria.

A “nova maneira” de ensinar possui muitas das caracteristicas da tradicdo das escolas
helenistica e, sobretudo, da influéncia socratica. Porém, Montaigne, fazendo justi¢a ao que
prescreve nos Ensaios (I, 26), apropria-se delas como prescreve por meio de uma outra
metafora, a da "digestdo". O que era de outrem, desenvolvido anteriormente por outro pensador,
¢ transmutado em algo inédito, algo que passa a ser de Montaigne. Nessa antropofagia, tudo ¢
transformado em matéria para o julgamento. E no capitulo “Do pedantismo” (1, 25), onde
denuncia o ensino ventriloquo, baseado em memoria e ornamentagdo discursiva, ali também
“ingere, assimila e recria” a sua maneira, como na metafora das abelhas. Montaigne coleta
polen em diversas fontes e cria novidades. Por hora, como resultado desta agao da “nova

maneira”, afirma Theobaldo (2008):

A autoridade do texto de Montaigne se respalda na tradicdo dos classicos, mas
também se engendra a partir da capacidade de refletir sobre tal tradi¢do. No I, 26, a
sustentacdo das suas opinides cresce a medida que expde a fragilidade do discurso e
assume a propria maneira de pensar. E dessa forma que se arma o mote central do 1,
26: a preocupagdo com as agdes pedagogicas favorecedoras do exercicio do
julgamento (THEOBALDO, 2008, p. 44).

A tradicdo ¢ parte do pensamento montaigniano, mas se mantém sempre exposta ao
crivo cético (a duvida) e ndo tem assentimento incondicional. Tudo serd “pesado” na balanga,
suspenso, ¢ sO depois julgado ante o movimento continuo de investigacdo. Feitas essas

consideragdes a respeito da primazia da filosofia na “nova maneira” de ensinar; dos

do estoicismo. Por outro lado, no trecho de Montaigne, em que se enfatiza, ao modificar substancialmente o
que afirma Séneca, o carater cético da incorporagdo do texto, tem-se: “Nao ¢ de se espantar, diz um antigo,
que o acaso possa tanto sobre nds, pois que nos vivemos pelo acaso. A quem nao dirigiu sua vida de grosso
modo [em grosso] a um certo fim, é impossivel dispor as agdes particulares. E impossivel arranjar as pecas, a
quem nao tem uma forma do todo em sua cabega. De que serve a provisdo de cores a quem nao sabe o que tem
de pintar? Ninguém faz um propdsito certo de sua vida, e ndo deliberamos sendo parcelas. O arqueiro deve
primeiramente saber onde ele visa, e depois lhe acomodar a mao, o arco, a corda, a flecha e seus movimentos.
Nossos projetos fracassam porque eles ndo tém diregdo nem fim. Nada faz o vento por aqueles que ndo tem
um porto destinado” (PEDROSO, 2009, p. 54).



74

desenvolvimentos acerca da duvida cética e da maneira como Montaigne se apropria e
reconstroi a partir dos cldssicos e disso, ressaltando o papel libertador da filosofia na confeccao
dos julgamentos autarquicos, passaremos a um aprofundamento das raizes propriamente
céticas, em linhas gerais, de Pirro, Enesidemo, Agripa e Sexto Empirico até a filosofia de
Montaigne, mantendo sempre no horizonte a “nova maneira” de ensinar e a abertura que essa

perspectiva promove perante a diversidade do mundo.

2.3 O ceticismo de Montaigne em “nova maneira”

Este subtitulo desenvolve uma verticaliza¢ao na tradi¢do filoséfica, partindo do que ¢
mais central dessa tradi¢do, isto €, seu carater investigativo, como aconselha Montaigne: “Aos
exemplos [contidos no livro do mundo] poder-se-ao com propriedade acrescentar todos os mais
proveitosos argumentos da filosofia, pela qual se devem tocar as agdes humanas como regras
para ela” (2002, p. 237), ou seja, todas as agdes humanas podem valer-se da atividade
investigativa que a filosofia desenvolveu. Porém, o maior destaque sera para um tipo singular
de filosofia — “investigativa” por exceléncia no julgamento de Montaigne, o ceticismo pirronico
— que o ensaista passa a integrar apds o contato com as Hipotiposes Pirrénicas® de Sexto
Empirico.

O ceticismo pirronico tem efeitos marcantes sobre a “nova maneira” de ensinar. A
aderéncia de Montaigne aos procedimentos do ceticismo, em particular a equipoléncia e a
suspensao do juizo, € elemento central do pirronismo, além de certos elementos que a tradigao
chamou, nao livre de controvérsia, de “ceticismo académico”. Segundo Sexto, os académicos
ndo sdo designados céticos, apesar de ser uma filosofia que se aproxima bastante do ceticismo.
Nas Hipotiposes Pirrénicas, Sexto Empirico sugere uma divisdo do campo da filosofia entre
trés distintas tendéncias: céticos (os pirrdnicos), dogmaticos e académicos. Admitida esta
separacao em relagdo ao modo de investigar de cada uma das tendéncias, notamos que

Montaigne incorpora elementos de ambas (THEOBALDO, 2008, p. 124-125). No entanto, ¢ a

43 “Hipotiposes Pirrdnicas (Pyrrhoniae Hypotyposes) - trés livros acerca do ceticismo, onde estdo expostas sua
natureza e proposito. Sexto apresenta e demonstra recursos da posigédo cética e distingue o ceticismo de outras
praticas filosoficas. O primeiro livro € uma apresentacao geral do ceticismo pirrdnico, os dois ultimos trazem
argumentos contra as principais teses dos filésofos dogmaticos nas trés ‘areas’ da filosofia pos aristotélica:
Logica (tema do segundo livro); Fisica (ou Filosofia da Natureza) e Etica (ambas no terceiro livro). Tal como
as outras obras de Sexto, teria sido, muito provavelmente, escrita com base em fontes anteriores heterogéneas.9
Partes das Hipotiposes podem ter sido copiadas de textos anteriores, palavra por palavra, e ha razdo para
suspeitar que esse fosse o modus operandi normal de Sexto. Contudo, PH é uma obra bem escrita e organizada:
Sexto ndo parece se apropriar de forma passiva do material preexistente, mas esforgar-se por expor de maneira
consistente seu ponto de vista.” (PREZOTTO, 2015, p. 17-18).



75

corrente pirrdnica que oferece as condigdes necessarias para o exercicio do julgamento do
estudante. Deste aporte emerge o desmonte da autoridade impropria, que qualquer tipo de
dogmatismo produz por renunciar a duvida, limitando a potencial capacidade de manter as
investigagcdes em curso e engessando, assim, a emissdo de novos juizos autarquicos. O campo
de abrangéncia da filosofia cética* nos Ensaios é, portanto, vasto. Porém, aqui sobressai a
questao da forma de educar derivada da aderéncia aos antigos € novos pirronicos a partir da
descri¢do do ceticismo nas Hipotiposes Pirronicas.

Existem, para a tradi¢do, congruéncias entre académicos e pirronicos como a
“suspensividade”, as “aporias” e o empenho dubitativo que € o carater investigativo do inicio
de suas atividades filosoficas. Entretanto, em um determinado momento, o pensamento
académico aponta a impossibilidade de acesso a verdade e se subtrair da investigacdo. Ja a
vertente pirrOnica, ndo dara assentimento a essa afirma¢do de impossibilidade de acessar a
verdade e mantera a investigagdo assim mesmo.

Para Bolzani Filho (2011), a discussdo — académicos versus pirronicos — € uma questao
classica relevante. Por vezes, Sexto Empirico denomina de “investigativa™ a corrente cética
decorrente das ideias de Pirro, pois o mais importante para os pirrdnicos € manter 0 processo
de busca da verdade, diferente dos académicos que afirmavam a impossibilidade de a alcangar
e, portanto, cessam a investigacdo. Dai a maior adesdo ao pirronismo por Montaigne,
provavelmente nascida das origens da abordagem cética acessada na obra de Sexto. Talvez,
naqueles conturbados anos de lutas religiosas entre huguenotes e catélicos, que esgarca o tecido
social na Franca, gerando desequilibrios e impasses publicos e pessoais, o ceticismo foi o
escape para a reflexdo de Montaigne. A vantagem da abordagem do ceticismo ¢ exposta por

Messias (2017):

4 «“possivel assim distinguir: 1) Uma fase inicial em que podemos identificar temas e tendéncias céticas ja na
filosofia dos pré-socraticos (séc.VI a.C.). E a estes fildsofos que Aristdteles se refere no livro IV da Metafisica.
2) 0 Ceticismo inaugurado por Pirro de Elis (360-270 a.C.), cujo pensamento conhecemos através de
fragmentos de seu discipulo Timon de Flios (325-235 a.C.). 3) 0 Ceticismo Académico, correspondendo a fase
cética da Academia de Platdo iniciada por Arcesilau (por vezes conhecida como Média Academia) a partir de
270 a. C, vigorando até Carnéades (219-129 a.C.) e Clitdmaco (175-110 a.C.), assim chamada Nova Academia.
3) Com fon de Larissa (c.110 a.C.), a Academia abandona progressivamente o ceticismo (4a. Academia).
Conhecemos esta doutrina sobretudo a partir do didlogo Académico (priora et posteriora) de Cicero (c. 55
a.C.). 4) Enesidemo de Cnossos (séc. I a.C.), possivelmente um discipulo da Academia no periodo de Hom,
procura reviver o Ceticismo buscando inspiracdo em Pirro e dando origem ao que ficou conhecido como
Ceticismo Pirrénico, cujo pensamento nos foi transmitido basicamente pela obra de Sexto Empirico (séc. II
d.C.). Embora Pirro seja considerado o fundador do Ceticismo Antigo, € possivel identificar alguns filosofos
que poderiam ser vistos como precursores do Ceticismo, ou como representando uma forma de "proto-
ceticismo, tais como Demdcrito de Abdera e os atomistas posteriores como Metrodoro (séc. IV a.C.); os
mobilistas discipulos de Heraclito, como e os sofistas, sobretudo um defensor do relativismo como Protagoras”
(MARCONDES, 1994, p. 87-88).



76

O ceticismo ndo deve ser caracterizado de modo tnico, como se fosse uma tUnica
corrente filosofica sem posicionamentos distintos; se assim o fosse, provavelmente
seria um sinal contraditério a si mesmo. Ou seja, ¢ fundamental, para que o ceticismo
seja fortalecido em suas proposigdes, que ele mesmo nio estabelega a si como fonte
inesgotavel de verdade. E fundamental também que existam correntes que lutem com
for¢a para combaté-lo e que, em seu proprio interior, os posicionamentos se divirjam,
de tal forma que, ao fazer aparecer que opinides e argumentos distintos tenham certa
equivaléncia l6gica, a proposicdo cética que impde a necessidade do pensamento
continuar em movimento, ndo se encerrando em conclusdes definitivas, se revele
como fortemente coerente e sensata (MESSIAS, 2017, p. 124).

Como destaca Messias, o ceticismo apresenta a versatilidade de ir de encontro ndo so6
das filosofias dogmaticas — platonismo, aristotelismo, estoicismo e epicurismo, para nos
restringirmos as mais influentes ao gascao e, indiretamente, aos dogmatismos religiosos — dos
catolicos e reformados, facetas do monoteismo judaico-cristdo, mas também voltar-se sobre si
mesmo. Esse ¢ o valor genuino dessa abordagem filoso6fica: manter-se em constante
investigagdo. A caracteristica central no pirronismo de colocar todo argumento “em balanga”

exerce forte influéncia sobre o gascao:

[...] Montaigne faz forjar uma medalha de bronze com a efigie da balanca equilibrada,
simbolo da suspensdo de juizo dos pirrdnicos (a qual alude pela mesma metafora nos
Ensaios, inscrevendo, nas vigas de sua biblioteca dentre outras, algumas frases
extraidas de Sexto como esta, que exprime a mesma ideia representada
metaforicamente na medalha: “a todo argumento se opde outro de igual forca” (EVA,
2007, p. 26-27).

As profundas impressoes do pirronismo em Montaigne sdo evidentes nessas duas agoes
e se desdobram sobre a “nova maneira” no sentido de equiparar a autoridade de qualquer
proposicao, de colocar na balanca e manter as investigagdes que se apresentam para qualquer
humano. A atitude de Montaigne, para parte do comentario critico de sua obra, pressupde uma
op¢ao quase que majoritdria pelo pirronismo em detrimento do que ele “digeriu” dos
académicos. Pressuposto demonstrado por Eva (2007), dado ao abrangente espectro de
referéncias disponiveis ao gascao quando da confecgdo “eclética e intermindvel” dos Ensaios.
Porém, consideramos ser o pirronismo a forma inspiradora da “nova maneira” de ensinar.

Mesmo com as dificuldades inerentes ao fato de nao ter transcrito seus pensamentos,
Pirro tinha uma formacdo bastante diversificada, o que favorecia seu modo de abordar
filosoficamente a vida. A possibilidade de suspensdo diante das contradigdes que se apresentam
nos argumentos € o cerne do pirronismo, provocando e mantendo em movimento a investigacao

em virtude de ndo dar assentimento as doutrinas, com percebemos em Sexto: “O resultado



77

natural de qualquer investigacdo ¢ que aquele que investiga ou bem encontra aquilo que busca,
ou bem nega que seja encontravel e confessa ser isso inapreensivel, ou ainda persiste em sua
busca” (MARCONDES, 1994, p. 115).

A partir desta nogdo de investigacdo, Sexto tipifica uma divisdo das filosofias. Como
vimos, os herdeiros de Pirro se diferem das filosofias que encontraram a “verdade” e, portanto,
deixaram de investigar. Ha a filosofia que nega peremptoriamente a possibilidade de acesso a
“verdade”. E, por fim, ha a filosofia que mantém a investigacdo em curso. Esta filosofia ¢ “a
investigativa”, segundo Sexto. Todas estas escolas encontravam-se em continuo confronto de
ideias. E importante notar que as dificuldades decorrentes por Pirro nio ter escrito propriamente

nada ndo diminuiu a for¢a de sua filosofia, como aponta Bolzani Filho (2011):

Tais dificuldades ndo t€ém impedido, por outro lado, analises do fragmento de
Aristoclés das quais Pirro emerge como um cético incontestavel, como legitimo
precursor, em teoria, daqueles que se dirdo seus seguidores. Isso ndo significa,
necessariamente, uma ma leitura. Mesmo que Pirro ndo tenha sido o “tedrico” que a
tradi¢do pirronica sugeriu e procurou construir, sua postura poderia ser vista como a
mais proxima do que esse pirronismo entendera como “ceticismo”. Lembremos que,
quando Sexto Empirico explica essa filiagdo, faz, em verdade, uma comparagdo: em
relagcdo aos seus antecessores, Pirro parece ter se dedicado mais claramente e mais
notavelmente ao ceticismo (BOLZANI FILHO, 2011, p. 7).

Ora, as dificuldades impostas quanto a Pirro ndo “teorizar” em registros graficos nao
sdo limitantes quanto ao que realmente importa: a inauguracdo de um pensamento filoséfico
original e seminal, que embasou toda uma tradi¢do cética a despeito da forca e influéncia dos
dogmatismos por séculos, chegando at¢ Montaigne e espalhando-se por todo o conjunto dos
Ensaios. Em sua “nova maneira”, Montaigne, inspirado no pirronismo e nessa linhagem de
pensadores®’, esta interessado nas praticas do seu estudante e que as mesmas nio caiam no
crédito facil de sempre seguir o outro.

No I, 26, as questdes supracitadas seriam os antidotos contra o pedantismo, mantendo,

assim, as investigacoes filosdficas em movimento. O ceticismo ou a filosofia investigativa

45 “Pirro pertence assim aquela linhagem de filosofos, tais como Sécrates, para quem a filosofia ndo é uma
doutrina, uma teoria, ou um saber sistematico, mas principalmente uma pratica, uma atitude, um modus
vivendi. Timon relata as respostas dadas por Pirro a trés questdes fundamentais: 1) Qual a natureza das coisas?
Nem os sentidos nem a razdo nos permitem conhecer as coisas tais como sao e todas as tentativas resultam em
fracasso. 2) Como devemos agir em relagdo a realidade que nos cerca? Exatamente porque nao podemos
conhecer a natureza das coisas, devemos evitar assumir posi¢des acerca disto. 3) Quais as consequéncias dessa
nossa atitude? O distanciamento que mantemos, leva-nos tranquilidade. ceticismo compartilha com as
principais escolas do Helenismo, o Estoicismo e o Epicurismo, uma preocupacao essencialmente ética, ou
pratica. E desta forma que devemos entender o objetivo primordial da filosofia de Pirro como sendo o de atingir
a ataraxia (imperturbabilidade), alcangando deste modo a felicidade (eudaimonia)” (MARCONDES, 1994, p.
88-89).



78

também favorece a escolha da matéria util a formacao do “homem suficiente”. Para Marcondes:
“O fundamental, portanto, da licdo do Ceticismo inaugurado por Pirro € seu carater
essencialmente pratico e sua preocupacao ¢€tica” (1994, p. 90). Eis uma chave interpretativa
visceral da “nova maneira”.

O gascao se vale das reflexdes de Pérsio e problematiza o desejo, o dinheiro, a patria, a
familia, o que Deus quer em relagdo a sociedade e o existir; todos esses assuntos sao de forte
viés pratico: “[A] Quais impulsos nos movem, e a causa de tdo diversas agitacdes em noés. Pois
me parece que as primeiras reflexdes com que se deve alimentar-lhe o entendimento [do aluno]
devem ser as que regulam seus costumes e seu senso, que lhe ensinardo a se conhecer e a saber
morrer bem e viver bem” (MONTAIGNE, 2002, p. 238). O ponto de juncao entre o ceticismo
e a educacdo se entretece na escolha do que ensinar (a matéria) e de como ensinar (a maneira).
Nesse contexto, a alusdo a atividade da “suspensdo do juizo” € o nticleo da possibilidade de
superagdo do pedantismo em direcdo ao que pretende a “nova maneira” em relacdo aos

julgamentos autenticamente emitidos por parte do estudante:

Dai, a suspensdo do juizo proposta pelo ceticismo nao tem a finalidade de encerrar a
atividade pensante. Pelo contrario, o fato de haver diversos posicionamentos
conflitantes entre si, mesmo que 0s mais opostos entre eles possuam argumentos de
igual consisténcia e relevancia, faz renovar a necessidade de se continuar buscando
as respostas para as perguntas que insistem nascer continuamente, desobrigando-nos
de dar o assentimento definitivo a qualquer um deles. Em outras palavras, a dinamica
cética ndo propde uma suspensdo definitiva do juizo, mas a suspensdo do juizo
definitivo (MESSIAS, 2017, p. 87).

O pressuposto ¢ manter o pensamento em movimento, uma vez que a maxima pirronica
¢ condi¢do para a busca do conhecimento, ou seja, se manter no ambiente de volatilidade e de
duvida. Isso promove um aperfeicoamento do pensamento e também de si mesmo como
consequéncia secundaria.

No inicio do “Da educacao das criancas” (I, 26), Montaigne parece apresentar um
“padrao cético” ao criticar de pronto a ciéncia e Aristoteles, ao langar sobre ele o epiteto de
“monarca da ciéncia” e dispensar pouco empenho para estudar aquele modelo baseado em
excesso de vaidade na razdo. Em “Do pedantismo” (I, 25), vimos condenado o ergotismo
resultante dos excessos da educacao tanto escolastica quanto livresca. Montaigne, mesmo que
possamos ai creditar certo efeito retdrico, faz a critica da condi¢do erudita exagerar na
afirmacao de que: “Nao travei relagdo com nenhum livro solido, exceto Plutarco e Séneca em
quem me abasteco [...]” (2002, p. 218), quando sabemos que seu processo de “escrita

interminavel ¢ o desdobramento de uma “leitura intermindvel”, conclui Bakewell (2012), o que,



79

por sua vez, escancara o carater provisorio a que as suas “faculdades naturais”, sempre estao

sujeitas ao assumir que:

Quanto as faculdades naturais que existem em mim, cujo ensaio aqui estd, sinto-as
vergar sob a carga. Minhas concepgdes e meus julgamentos s6 avangam as
apalpadelas, cambaleando, tropegando e pisando em falso; e, mesmo quando vou mais
longe que posso, ainda assim ndo fico nem um pouco satisfeito: ainda vejo um
territério além, mas numa visdo turva e nublada, que ndo consigo decifrar
(MONTAIGNE, 2002, p. 218-219).

Fica evidente que Montaigne, j& sob efeito do ceticismo, percebe a fragilidade de sua
capacidade de conhecer seguramente. Nessa percepg¢ao, abre caminho ao continuo processo de
investigacdo. Todavia, esse carater inconcluso da investigagdo ¢ a abertura para a constru¢ao
de novos juizos dentro das instabilidades a que todos os homens estao sujeitos e que impedem
0 acesso a verdades absolutas. Nao convém confiar completamente em nossas faculdades, nas
autoridades ou mesmo nas filosofias: “Recusar aqui o ideal comumente identificado com a
perspectiva socratico-platonica ¢, para Montaigne, atacar tanto a Reforma, como a moral
natural teologico-racionalista proposta por Sebond: ele v€, em ambos os lados, o perigo de uma
pretensdo exagerada da razao humana.” (AZAR FILHO, 2009, p. 39).

Como desdobramento da “crise cética”, o gascao desvela a vaidade e a presuncdo que
tanto a fé quanto a razdo (a seminal contradi¢do que muitos pensadores buscavam conciliar)
pleiteiam alcangar por seus méritos. Nem teologia, nem as filosofias dogmaticas podem nos

levar a perfeita condi¢ao de viver. Montaigne recoloca nossas expectativas sobre ndés mesmos:

“[...] se ha um consentimento a si em Montaigne, ndo ¢ para fazer triunfar uma
sabedoria conclusiva; ¢ um consentimento na imperfeicdo. Estou sempre
imperfeitamente aqui e imperfeitamente em outra parte. Seria vao, querer superar a
imperfeicdo; ela entra na propria defini¢do da vida: ‘movimento essencialmente
desregrado ¢ imperfeito que procuro orientar segundo minhas aspiragdes”
(STAROBINSKI, 1992, p. 128).

Ao assumir uma postura tao realista em relagdo as capacidades do homem, alivia-se a
tensdo resultante da busca da verdade por qualquer via ja que inacessivel em seu formato
completo. A “nova maneira” de ensinar ¢ derivada dessa filosofia de cunho “marcheteiro” e
investigativo. Ao cometer a marchetaria/antropofagia com o ceticismo, em especial Sexto
Empirico, apresenta também os procedimentos a serem estendidos a “nova maneira”:
Montaigne experimenta o que Sexto Empirico propde e o incorpora para transformé-lo mais

adiante. Os antigos sdo metaforicamente digeridos e incorporados, a partir dessa antropofagia



80

surge algo modificado, dando origem a um novo julgamento que pode ou ndo suscitar um

pensamento inédito.

A atitude de Montaigne, conquanto por vezes aparentemente similar, € diferente: se o
ensaista rejeita toda objetividade e realismo dos universais, e desacredita tanto os
atomos de Epicuro, como as ideias de Platdo e os nimeros de Pitagoras, € porque nao
se convence de que eles mesmos tenham querido fechar questdo: “Eles eram muito
sabios para estabelecer seus artigos de fé em coisa tdo incerta e discutivel” (II, 12,
511). Sabiam, entdo, como Montaigne, que suas filosofias eram ensaios, tentativas de
resolver as insoluveis questdes vitais, e conheciam perfeitamente suas dificuldades
(AZAR FILHO, 2009, p. 60).

Como destaca Azar Filho, Montaigne teve a percepcao do tamanho das dificuldades ou
mesmo impossibilidade de que as filosofias pudessem compor respostas que fossem para além
de tentativas e ensaios bem intencionados, porém incompletos dada a diversidade, o movimento
(o devir) e a complexidade (das inter-relagdes) do viver. O que Montaigne pretende ¢ nao

contribuir e, sobretudo, ndo dar assentimento para doutrinas dogmaticas:

Deste modo, assim como a critica ao dogmatismo possui uma importancia capital
para uma compreensdo adequada do ceticismo, libertando as pessoas da obrigagdo
de dar assentimento a determinada doutrina, podendo continuar na busca e no exame
criterioso da verdade, também ha esse tipo de postura na pedagogia cética
montaigniana. Montaigne depreende um forte esforgo a fim de desvincular verdade
e autoridade na educac@o, a partir de uma marcante atitude de desconfianca e de
suspeita sobre os argumentos ¢ proposicdes estabelecidas (THEOBALDO, 2010, p.
248-249).

A “nova maneira”, ancorada nos aportes da tradicao do ceticismo — dando “prote¢ado a
duvida", isto ¢, ndo matar a davida com o crédito (irrefletido) a autoridade — promove as
condi¢des minimas para a experimentacdo de todas as matérias que podem concorrer para

consecuc¢ao do exercicio do julgamento:

Dai, duas solugdes pedagogicas basicas e duas variaveis para o quadro na nova
maneira da educagdo montaigniana sdo originadas, a saber, respectivamente: 1)
desmontar o ensino dogmatico (solugdo negativa — critica) e colocar o ato de julgar
do aluno em agéo, a fim de que tal ato seja fortalecido ao avaliar as autoridades,
suas doutrinas e métodos (solucdo afirmativa — julgamento), ¢ a propria realidade;
2) a proposicdo da ideia de um saber incorporado ao sujeito cognoscente, que se
converte em alimento que nutre e transforma quem o ingeriu [...] em oposi¢do a um
saber meramente atrelado, anexado como peca estranha e que permanece, assim,
sempre um empréstimo, nunca uma posse [...] (MESSIAS, 2017, p. 57).

O estudante passa as autoridades, doutrinas e métodos pelo crivo cético e, por isso,

desmonta tudo o que esta construido como verdade absoluta (dogmatismo racional, irracional



81

ou ingénuo), suspendendo, assim, os argumentos e, s6 depois desse procedimento, tecerd o
proprio julgamento. Essa operagdo, fortemente marcada pela vertente pirrdnica, ¢ a que
contempla a abertura para a diversidade do mundo: todos os saberes, uma vez submetidos ao
crivo, podem ser incorporados ou descartados de acordo com essa “crivagem”. Em tal
incorporagdo, nada mais sera estranho ou estranhamente repetido, como penduricalho atrelado
por crédito a autoridade de outrem, mas, simplesmente, como uma frui¢do de todos os
fendmenos em um movimento interminavel dessa tessitura da vida. Nesses termos de ensaio
amparado no ceticismo, passaremos, no proximo capitulo, ao arrazoado de Montaigne em favor

da “abertura de mundo” que pode promover concordia.



82

Capitulo I1I

O “argumento antropoldgico” de Montaigne e a educacgao

O livro compreende muitos temas, mas talvez nenhum deles tenha tanta
atualidade como esta obstinada rotina da desgraca: a monocultura é uma prisdo. A
diversidade, ao contrario, liberta.

Eduardo Galeano (1970, p. 7)

Nas paginas seguintes, traremos o capitulo “Dos Canibais”, Livro I, capitulo 31 dos
Ensaios, que trata, enfaticamente, em nossa interpreta¢do, da perspectiva montaigniana em
relagdo a diversidade como elemento constitutivo do mundo. Nossa hipdtese € articular a “nova
maneira” de educar com o ceticismo, como visto no capitulo anterior, e, agora, com o
“argumento antropologico”, expressao proposta em Montaigne, a Descoberta do Novo Mundo
e o ceticismo moderno de Danilo Marcondes (2012), em que, a partir de Todorov (1991), ¢
explorada a percep¢do acerca “da descoberta do outro” articulando-a com a Reforma

protestante e a Revolugao cientifica. Para Marcondes:

Minha hipotese de trabalho consiste em mostrar que, além das causas tradicionais de
ruptura com a tradi¢do como a Reforma Protestante ¢ a Revolucdo Cientifica, a
Descoberta do Novo Mundo consiste em um terceiro fator fundamental na
transformac¢ao do mundo que levara a formagéo do pensamento moderno, aprofundando
esta ruptura, especialmente com o mundo medieval, mas também com o antigo. Na
verdade, de um ponto de vista cronologico, a Descoberta do Novo Mundo (1492)
antecipa os outros dois fatores e conceitualmente pertence ao mesmo contexto de
discussdo. Consiste, portanto, em um fator histérico importante na constitui¢ao do solo
em que o ceticismo antigo serd retomado e levanta questdes que serdo discutidas por
um pensamento fortemente influenciado pelo ceticismo (MARCONDES, 2012, p. 422).

,

E sob a luz do ceticismo que o “argumento antropologico” se estrutura e nos oferece
subsidios para pensar acerca da “natureza humana”, que os europeus se acostumaram a aceitar,
€ que essa suposta natureza pode emergir de uma diversidade de contextos espago-temporais
distintos.

No sentido da suma importancia da Conquista — o encontro dos europeus com novas
cosmovisdes emergentes do Novo Mundo —, encontramos, em “Dos canibais”, elementos
fundamentais para a “nova maneira” de ensinar que Montaigne sugere. Entendemos que a
diversidade de costumes, crengas e valores oferece matéria inédita na exercitagdo de
julgamentos ancorados numa postura cética pirronica, favorecendo, portanto, “proteger a

davida” para que o aprendiz possa experimentar, julgar e agir antropofagicamente — alimentar-



&3

se da diversidade humana — frente ao dinamismo de um mundo, segundo Montaigne, em
perpétuo movimento e mutacdo. Este capitulo sera desenvolvido da seguinte forma: 1) a
percepcao dialética de Montaigne entre tupinambads e europeus; 2) Uma abertura apologética
para novos modos de vida; e 3) Uma educacdo “nova-cética-antropofagica” que incorpora a

diversidade de opinides e culturas como principio de inter-relagdes.

3.1 A percepcao dialética de Montaigne entre tupinambas e europeus

Entrementes ao trabalho rigoroso feito por Villey de mapear e datar as influéncias de
Montaigne, numa leitura preliminar, parece-nos que tudo acerca dos Ensaios fora desvelado
em minucias. Empréstimos aqui e acol4 poderiam esgotar o texto em si mesmo, como € no caso
da sua leitura da obra de Técito, 4 Germdnia e sua influéncia sobre a idealizagdo dos povos
amerindios do I, 31 (MONTAIGNE, 2002, p. 302). Porém, valendo-nos do que descrevemos
no capitulo I, desta dissertagdo, que trata da “nova maneira” de educar, podemos aferir que
Montaigne assimila Técito e aponta para muito mais do que uma obra meramente etnografica;
assim como no I, 25 a critica corrosiva aos modelos educacionais vigentes na Europa ¢ sagaz e
aponta para sua ineficacia pratica em formar homens capazes. O capitulo “Dos Canibais™ (I,
31) solapa as bases da ‘“colonizacdo”, denuncia a vaidade e a arrogancia de um projeto
majoritariamente economico, fundamentado em cosmovisdo monoteista e universalista, e abre,
assim, ampla divergéncia com o pensamento hegemdnico do Velho Mundo, sendo ela fustigada
logo no inicio do supracitado capitulo: “[A] Eis como ¢ preciso evitar ater-se as opinides do
vulgo, e como ¢ preciso julga-las pela via da razao e ndo pela voz comum” (MONTAIGNE,
2002, p. 303). De forma quase generalizada, a percep¢io*® que os “conquistadores” dispensam
¢ bastante negativa, salvo, talvez, pelo grau diferenciado de homogeneiza¢do dos costumes
politicos, econdmicos e religiosos de cada nacdo. Portanto, para Franga (2018):

Os alemaes, por exemplo, mostram-se eximios observadores, por meio de descri¢des
bem detalhadas, e ndo fazem julgamentos de valor. Os espanhoéis, ao contrario,
ajuizam sobre cada detalhe, tendem a ser muito maniqueistas e tudo medem sob o
ponto de vista da coroa. Os franceses demonstram ser mais abertos as diferencas ou a
novidade, o que transparece em alguns textos que percorreremos, mas também no
exemplo dos inumeros normandos que partiam para viver com os indigenas

(brasileiros), abragando seus costumes, até os mais radicais, como o canibalismo
(FRANCA, 2018, p. 21).

46 A despeito dessas opinides correntes em diferentes “colonizadores”, como podemos confirmar com Franga: “E
interessante notar, ainda, que a estrutura dos relatos, dentro de cada nacionalidade, tende a ser bastante similar,
mesmo nos casos em que ha divergéncia entre os interesses ¢ os objetivos dos autores” (FRANCA, 2018, p. 21).



84

Essa abertura presente nos franceses e a sua adaptabilidade acerca dos costumes sao
elementos procurados pela “nova maneira” de ensinar ao aprendiz. Assim como esse
afastamento moral constatado nos relatos dos alemaes, o Novo Mundo disponibiliza essa
diversidade como matéria para a reflexdo. No “Da educacdo das criangas”, ao discorrer sobre
a atuagdo do preceptor, Montaigne escreve: “Que lhe proponha essa diversidade de opinides
[...] por seu proprio julgamento, ndo serdo mais as opinides deles, serdo as suas” (2002, p. 226).
Essa postura de abertura vale para os assuntos de Platio e Xenofonte ou, acrescentamos, dos
tupinambdés. Montaigne inaugurou um pensamento de contracorrente, apesar da insalubridade
e dos perigos de tal empreitada no ambiente sectario e violento em que desenvolveu sua
reflexdao. Porém, dentro dessa configuragao de acontecimentos, ele fez deles matéria para uma

posi¢do estratégica para o julgamento, como demonstra Lestringant (2006):

No terceiro andar da torre redonda onde costumava ficar, sentado e ditando enquanto
controlava com o canto do olho a criadagem, sua “livraria”, isto €, sua biblioteca,
abria-se em circulo a todos os horizontes. Ao sul, estava a Espanha, a leste, a Italia,
ao norte, a Franga, pais perigoso, sempre agitado por guerras civis, e a oeste, Bordeaux
e o oceano (LESTRINGANT, 2006, p. 550).

Dessa encruzilhada geografica, deduzimos uma encruzilhada intelectual. Ao Sul, estava
a Espanha — também Portugal, os “legais” exploradores econdmicos do catolicismo da
Contrarreforma — juntamente com os horrores e as violéncias perpetrados contra os povos do
Novo Mundo; ao Norte, a Franca, atolada em guerra civil fratricida; ao Leste, a Italia, que
outrora fora palco de uma civilizagdo primorosa, tal como a Grécia também havia sido. O
pensamento de Montaigne, assim dialeticamente colocado entre os horrores do presente € o
brilho do passado, segue para o oceano, que ¢ o caminho para fugir da nostalgia do passado e
temor do presente. Para Lestringant (2006): “Essa realidade longinqua, tornada presente em
tracos e fragmentos, realidade sineddquica depositada entre as paredes de Saint-Michel de
Montaigne, entra em jogo em “Dos Canibais” com a retorica da declamagao” (2006, p. 529). A
declamacao ¢ “matéria” trabalhada para o cultivo de novidade montaigniana. Emerge dela uma
percepcdo tdo genuina que, caso fosse adotada, mudaria todos os encaminhamentos da
“Conquista” das Américas, tdo bem descrita nos relatos dispostos em nagdes por Franga (2018),

por Galeano em As veias abertas da América Latina (2010) e por Bosi em A dialética da

colonizagdo (1992).



85

Seguiremos a partir da constatagcdo de Montaigne no I, 31 — acerca da perspectiva
estereotipada da ideia do “outro”, chamando-os de "barbaros" — e, posteriormente, da descricao

da atitude de espanto dos gregos:

[A]Quando o rei Pirro entrou na Italia, depois de verificar a organizagao do exército
que os romanos enviavam ao seu encontro, disse: “Nao sei que barbaros sdo estes
(pois os gregos chamavam assim todas as nagdes estrangeira), mas a disposicao deste
exército que vejo ndo ¢ nem um pouco barbara” (MONTAIGNE, 2002, p. 303).

O impasse demonstrado entre a “voz comum” versus a “razao” marca uma atitude nao
s0 do rei Pirro, mas também de outros reis gregos, como Felipe. Roma havia instituido
socialmente uma estrutura militar que iria subjugar — antropofagizando sua cultura — a Grécia
para sempre, além de quase todo o restante do mundo conhecido na Antiguidade. Notamos uma
disposi¢do de espanto e admiragdo pela descoberta desse outro humano. A razao ¢ provocada
frente a uma realidade dispar do costumeiro enfrentamento de estrangeiros. Esse tipo de atitude
dos antigos difere diametralmente do que foi experienciado pela maioria dos europeus ao
chegarem as Américas. Os antigos, em especial depois das conquistas de Alexandre Magno, do
helenismo e mais adiante do dominio de Roma, possuiam uma cultura porosa, em que as
filosofias fluiam independentes em seu pleno uso € uma miriade religiosa politeista estaria mais
aberta do que a monoteista*’ para lidar com o novo e com a diversidade encontrada.

Embora a “Conquista” se desenrole sob a égide do Renascimento, o frescor das ideias
do humanismo ndo viaja para o Novo Mundo com os ibéricos. Para Osdrio: “O que ¢ preciso ¢
ter presente que o Humanismo implica uma forma mental que, sendo em si mesma complexa
por abranger sectores de natureza ética, religiosa, estética, politica, filosofica, foi, por isso
mesmo, distinta da forma mental 'medieval” (1974-1975. p. 27). Esse frescor ndo se da em

relacdo aos amerindios e suas cosmovisdes, que sdo objetificados pelos preconceitos arraigados

47 Hipotese que pode ser verificada em uma passagem do livro de Atos dos apéstolos. No capitulo 17, versiculo
18, encontramos o seguinte “E alguns dos fildsofos epicureus e estoicos contendiam com ele; ¢ uns diziam:
Que quer dizer este paroleiro? E outros: Parece que é pregador de deuses estranhos. Porque lhes anunciava
Jesus e a ressurreicio” (BIBLIA, 2015, p. 1700.). “Parece plausivel pensar que a escolha de Atenas foi sugerida
pela natureza programatica deste discurso, inaugurando o género literario do didlogo entre a fé cristd e o
pensamento religioso da Grécia. Nenhuma outra cidade era melhor do que Atenas para o pano de fundo deste
discurso, tratando-se, de facto, do contexto ideal para culminar os anteriores debates de Paulo. Ei-lo na capital
filoséfica e cultural” (AZEVEDO, 2016, p.14). Neste trecho do livro de Atos, capitulo 17, relata-se a visita do
apo6stolo Paulo a Grécia e, de sua ardilosa retorica para aproveitar-se dessa caracteristica de coabitacdo da
diversidade politeista grega, isto ¢, no Aredpago Paulo se vale do altar do “deus desconhecido”, notéria atitude
ateniense frente a possibilidade da existéncia de deuses ainda ndo conhecidos, e introduz o monoteismo
patriarcal messianico nesse vacuo, o0 monoteismo que opera numa postura binaria. Como atesta Lucas 11:23
onde Jesus afirma: “Quem néo é comigo é contra mim; e quem comigo ndo ajunta, espalha” (BIBLIA, 2015,
p. 1581), passagem onde fica explicita a premissa de ndo composi¢do com quem nao compartilha de seu
pensamento de modo estrito.



86

que Montaigne destaca em “Dos canibais”. Os olhares estdo impregnados de cristianismo e

encontram ressonancia nas atividades dos invasores espanhdis e portugueses na longa noite

148

colonial®®. No entanto, as agdes ndo se restringem somente ao desmonte das estruturas mentais

dos “colonizados”, desenvolve-se o que Todorov (1991) classificara como atitudes genocidas,

genocidio® que ‘extermina os corpos’. A despeito dessas consideragdes, para Franga (2018):

[...] o foco ¢é o discurso da conquista, ou seja, uma reflexao sobre a visdo do europeu
do século XVI sobre os povos das Ameéricas, visdo essa na maior parte das vezes
limitada e incapaz de compreender o outro e o diferente. De modo que aqui também
vale o ditado: o que Pedro fala de Jodo revela mais sobre Pedro do que sobre Jodo. O
olhar sobre o outro reverte-se em olhar sobre si, e isso ocorre ja nos proprios autores,
como em Jean de Léry, Michel de Montaigne e outros, capazes de criticar duramente
os europeus ao compara-los com os indigenas. [...] ao evidenciar, por exemplo, que a
bondade dos indigenas se torna mais visivel para os que estdo de fato preocupados
com a “salvacao” de suas almas e, ao contrario, sua crueldade se destaca para os que
querem ganhar com a escravizagdo daqueles povos ou com a sua dizimacdo pura e
simples. Nas entrelinhas do que se escreve sobre os indigenas e o0 Novo Mundo se
revelam a disputa politica pelos direitos de colonizar, o conflito entre catdlicos e
protestantes ¢ o Mercantilismo em ascensdo no Velho Mundo (FRANCA, 2018, p.
13-14).

Para além das institucionalidades politicas, religiosas e econdmicas que Franca (2018)
langa luz, existe uma questao que transita nas entranhas das supracitadas, que ¢ a da diversidade
e da alteridade. Um campo ético no qual Montaigne prioriza a formagao para a convivéncia
com o “outro” em simpatia. E possivel que a sua experiéncia cotidiana, em meio a violéncia e
crueldade oriundas da disputa interna do campo Cristdo, mais especificamente as “guerras
intestinas” de 1562 a 1592, o impressionou mais fortemente para tecer elogios importantes aos
tupinambads e criticas aos cristdos e seus comportamentos, sobretudo aos reformados.

A situagdo calamitosa em que se encontrava a nagao francesa em seu tempo aponta para
uma diferenga abissal frente aos paradigmas greco-romanos em comparacdo com oS

“eurocristdos”. Onde encontrar um fundamento para uma convivéncia pacifica? Seguramente

4 “QOs ibéricos foram articuladores da relagdo de firia da Guerra Colonial Americana e a catequizagio da

Contrarreforma, se destacando por suas atrocidades genocidas; etnocidio ‘deixo o corpo vivo’ e aculturado.
Como destaca Baez, foi negado: “aos indigenas o direito a terra que ja ocupavam e seus recursos naturais, o
direito ao uso de sua propria lingua e educagéo e o direito de fazer sua historia coletiva com autodeterminagado”
(2010, p. 133).

49 “Sem entrar em detalhes, € para dar somente uma ideia global (apesar de ndo nos sentirmos totalmente no direito
de arredondar os nimeros em se tratando de vidas humanas), lembraremos que em 1500 a populagio do globo
deve ser da ordem de 400 milhdes, dos quais 80 habitam as Américas. Em meados do século X VI, desses 80
milhoes, restam 10. Ou, se nos restringirmos ao México: as vésperas da conquista, sua populacdo e de
aproximadamente 25 milhdes; em 1600, e de 1 milhdo. Se a palavra genocidio foi alguma vez aplicada com
precisdo a um caso, entdo ¢ esse. E um recorde, parece-me, ndo somente em termos relativos (uma destruicao
da ordem de 90% e mais), mas também absolutos, ja que estamos falando de uma diminui¢do da populacio
estimada em 70 milhdes de seres humanos. Nenhum dos grandes massacres do século XX pode comparar-se a
esta hecatombe” (TODOROV, 1991, p. 116).



87

ndo nas instituigdes sociais que o cercavam, pois elas mesmas lancaram seu pais a guerra civil

e prenunciavam destrui¢des no Novo Mundo. Para Conceigao (2020):

Nossa hipdtese € a de que, na filosofia, ele s6 encontra a diafonia, e, na religido, uma
divindade inacessivel. Ainda que Montaigne ndo seja propriamente religioso, os
Ensaios estdo cheios de temas ligados a fé e a religido, mas isso ocorre em razdo de
suas preocupagdes com a paix publique e ndo por razdes estritamente teoldgicas. Na
realidade, os conflitos politico-religiosos acompanham todo o tempo de vida do
ensaista, e isso ocupa suas reflexdes e estdo presentes, desde o inicio, nos seus
primeiros textos (CONCEICAOQ, 2020, p. 23).

As bases que sustentavam a ordem civil no Velho Mundo ndo seriam capazes de gerar
algo diferente do que Montaigne ja criticava, firmemente, em comparagdo direta aos
Tupinambas. Como conviver em concordia, em paix publique, com a diversidade e o outro?
Talvez em um retorno aos costumes do passado da era do ouro? Podemos inferir que a grande
admiracdo de Montaigne por Alexandre Magno, entre outros fatores, fosse o fato de que ele
promoveu o helenismo e pacificou as relagdes entre as cidades-estados gregas, condicdo
primordial para a “paz publica”, conjuntura sine qua non para a “repouso interior”. Nesta
mesma direcao, a pax romana (27 a.C até 180 d.C.) garantia estabilidade social, indispensavel
a prosperidade e a paz por longo periodo. Os europeus encharcaram o solo de sangue no velho
e no novo mundo e, o que era pior, dissimulava essa acdo lastimavel sob uma pretensa
preocupacdo com o bem estar espiritual das almas dos que supliciaram e trucidaram em nome
da deidade. Como o gascao poderia ver com bons olhos o que acontecia no Novo Mundo?
Possivelmente, o que ele percebia era uma questao de economia-politica travestida de zelosa
religiosidade.

Ao emitir esse julgamento, que ¢ quase um lamento, a riqueza e a beleza do Novo
Mundo, em sua diversidade, estavam sendo “conquistadas” muito menos por salvacao de almas

3’ entre catolicos e

do que acumulagdo de capitais. Ora, em certa medida, a querela crist
reformados, como escreve Maia Neto, ¢ da negagdo: “[...] do critério do conhecimento

religioso ao rejeitar a regra catolica romana da tradicdo dos conselhos e infalibilidade papal”

30 “La reforma de la vida religiosa s6lo podia ser resultado de un retorno a las fuentes mismas del cristianismo, o
sea, no a los tedlogos y a la teologia greco-oriental, sino a la palabra de Cristo revelada en la Biblia. En efecto,
la palabra de Cristo se dirige no a los doctos, sino a todos los hombres en cuanto tales, y lo que quiere renovar
no es la doctrina, sino la vida. Una renovacion religiosa, para ser tal, tenia que arraigar de nuevo, directamente,
en el anuncio biblico, liberandolo de las superestructuras tradicionales y restaurdndolo en su forma genuina y
en su potencia original” (ABBAGNANO; VISALBERGHI, 1995, p. 170).



88

(MAIA NETO, 2000, p 221), que culminaria com as 95 teses de Lutero, devido a cobrangas de
indulgéncias em Wittenberg no ano de 1517.

Portanto, para Maia Neto (2000): “Como o problema do critério ¢ essencial no
pirronismo antigo, esta coincidéncia com a querela religiosa fez com que a repercussdo da
redescoberta de Sexto Empirico alcangasse uma dimensao nas diversas areas da cultura muito
raramente lograda pela publicacdo de um texto filosofico” (2000, p. 221-222). Logo, a querela
cristd e a tradugdo de Sexto Empirico conjugadas ofereceram as condi¢des para Montaigne
desenvolver uma posi¢do fideista. Segundo Birchal (2006): “Prova do esquecimento deste
preceito sdo as guerras, cisoes e conflitos gerados pela introducao das novidades e opinides no
terreno da religido. Aqui se define o fideismo de Montaigne, em intima conexao com seu
ceticismo” (2006, p. 34). Por efeito dessa disputa, Montaigne recoloca a fé e a razado de uma s6
vez em patamares mais modestos, frente as suas reais capacidades epistemologicas, pois a
autoridade de ambas ¢ vaidade e presuncdo exagerada. Ambas tém uma ancestralidade nos
costumes, ¢ tudo mais do que isso ¢ fantasia humana. Assim como ele ficou com o velho
costume catolico por perceber que certas mudancas podem resultar em crise violenta, talvez,
nos exemplos do Dos Canibais, houvesse uma “chave natural”, uma oportunidade de
aprendizado.

O Novo Mundo, como uma crianga, talvez carecesse de um preceptor balizado, mas foi
acometido por um “pedante dogmatico e violento” como constatamos nos exemplos contidos
no I, 25. Essa descoberta poderia ser desperdicada por causa de dogmatismos demasiadamente
nocivos, impostos por "fé, ferro e fogo”, que foi o que lamentavelmente aconteceu, como previu
Montaigne. Para Franca (2018): “Apesar da impressao de proximidade, a verdade ¢ que muito
pouco sabemos sobre a conquista das Américas, inclusive sobre a conquista do que hoje € o
Brasil. Menor ainda ¢ nosso conhecimento sobre os povos indigenas que aqui viviam e que
foram dizimados” (2018, p. 17), mesmo porque os amerindios valiam-se da transmissdo oral
de sua historia. Empregados das coroas europeias e sacerdotes religiosos sao nossas fontes, que,
para Franca (2018): “Todos esses elementos fazem com que a figura do indigena encontrada
nas narrativas ndo seja neutra, nem sequer confiavel” (2018, p. 17). Condi¢ao que tem relacio

com os “reais” objetivos de tal empreendimento, para Galeano (2010):

Os reis catolicos da Espanha decidiram financiar a aventura do acesso direto as fontes,
para livrar-se da onerosa cadeia de intermediarios e revendedores que monopolizavam
o comércio das especiarias e das plantas tropicais, das musselinas ¢ das armas brancas
que provinham de misteriosas regides do Oriente. O anseio de metais preciosos, a
moeda de pagamento no trafico comercial, também impulsionou a travessia dos mares



89

malditos. A Europa inteira precisava de prata; estavam ja quase exauridos os fildes da
Boémia, da Saxdnia e do Tirol (GALEANO, 2010, p. 17).

Os modos de conduzir a Conquista tinham por fundamento motivos deveras materiais,
nem um pouco nobres. Para Galeano (2010): “A febre do ouro, que continua impondo a morte
ou a escravidao aos indigenas da Amazonia, ndo ¢ nova no Brasil; tampouco seus estragos”
(2010, p. 53). Este estudioso ainda afirma que esse periodo foi motivado pela “febre do ouro”
e “febre da prata”. Percepcao corroborada, ao destacar as cartas de Cristévao Colombo (1451-
1506) aos seus financiadores, por Todorov (1991): “Os marinheiros ndo sao os Unicos que
esperam enriquecer. Os proprios mandatarios da expedigdo, os Reis de Espanha, ndo se teriam
envolvido na empresa se ndo fosse a promessa de lucro” (1991, p. 10). Montaigne pressente
que, dessa perspectiva, os resultados poderiam ser ainda mais devastadores do que ele ja sabia
e prenuncia o rol de desventuras e horrores que tal “descobrimento” traria aos povos origindrios
do Novo Mundo. Ao comentar acerca do projeto colonial denominado Franga Antartica’!,

anuncia um temor que seria amplamente comprovado no curso da historia:

Nao sei se posso afiancar que no futuro se faga alguma outra, pois tantas
personalidades maiores do que nos foram enganadas nesta. Temo que tenhamos os

51 “Montaigne ao ler alguns relatos e dos resultados ndo satisfatorios do empreendimento colonial encabegada por
Nicolas Villegagnon (1510-1571), o qual teve curta duragdo, somente cinco anos, de 1555 a 1560, a despeito
mesmo das particularidades de os franceses possuirem algumas diferengas importantes em relacdo aos
objetivos e estilo coloniais da Espanha e de Portugal por apresentarem uma posi¢cdo coesa no interior de suas
fronteiras no que tange aos efeitos da Reforma protestante, que na Franca, levou até a guerra civil. Para Franca
(2018): “Apesar de ndo termos a pretensdo de entrar nessa questdo polémica se Villegagnon buscava uma
coldnia para protestantes ou franceses, podemos afirmar, com certeza, que a finalidade ndo era buscar riquezas
para a coroa francesa ou para eles substancial de projeto de colonizagdo entre ibéricos € normandos. O que
pode ser pensado a partir dos cem anos de boas relagdes com os tupinambds, anterior mesmo ao
empreendimento de Villegagnon no Rio de Janeiro, e na fundagdo da atual capital do Maranhdo, Sdo Luis -
nome em homenagem a Luis IX - época que reinava Luis XIII, filho de Henrique de Navarra, amigo de
Montaigne - cinquenta anos depois, na chamada Franga Equinocial ter sido desarticulada pelos portugueses”.
Para Silva: a chamada “Franca Equinocial", fundada pelo huguenote francés Daniel de la Touche, Senhor de
La Ravardiere, estender-se-ia do Forte de Sdo Luis cinquenta léguas para o norte e para o sul, sendo regulada
por uma constituicdo decretada pelos loco-tenentes-generais do rei, seus fundadores. Seguia-se a partir dai,
segundo Meireles, a colonizagdo efetiva, cuidando os franceses de empreendimentos na lavoura, na fundagao
de fortes e capelas e, sobretudo da catequese indigena buscando, com estes, a todo custo “consolidar a sua
amizade, explorando os ressentimentos dos portugueses que, conquistando o Brasil, os haviam for¢cado a
emigrar do sul; ao mesmo tempo, faziam o reconhecimento da terra” (2008, p. 114). Em alinhamento com a
referéncia anterior de Franca (2018) a Villegagnon e a Franga Antartica, Silva (2008), também aponta
diferengas importantes dos procedimentos colonizadores de Daniel de La Touche (1570-1631), ambos
huguenotes. Em relagdo ao tipo de expropriagéo predatoria e violenta empreendida por portugueses, espanhois
¢ holandeses em solo maranhense, para Silva: “Esse cunho de positividade em relagdo a conduta dos franceses
remonta aos classicos da historiografia maranhense [...] ndo se dirigia de maneira pérfida a surpreender uma
cidade ja edificada por outras nagdes amigas, sendo a cultivar uma terra que se encontrava abandonada [...]”
(2008, p. 114), nota-se o cuidado de diferenciar-se da cultura colonial promovida a francesa dos exemplos de
outros europeus em Sao Luis.



90

olhos maiores do que o ventre, e mais curiosidade do que a capacidade que temos.
Tudo abarcamos, mas estreitamos apenas vento (MONTAIGNE, 2002, p. 304).

As obras literarias e testemunhos que Montaigne recorreu, na confec¢ao do I, 31,
faziam-no duvidar que, com a cultura da Europa daquele século, os resultados tenderiam a ser
péssimos para os amerindios em geral e, especificamente, para os tupinambds que ele havia
conhecido. Montaigne percebe o enviesamento das narrativas oficiais em relacdo a sua
experiéncia e ao testemunho das palavras de seu “criado”, homem simples (MONTAIGNE,
2002, p. 306).

Neste sentido, alinha-se a essa percep¢do montaigniana a argumentacao de Bosi (1992):
“Comegar pelas palavras talvez ndo seja coisa va. As relagdes entre os fendmenos deixam
marcas no corpo da linguagem” (1992, p. 11), ao explicitar a origem comum das palavras
cultura, culto e coloniza¢do, ambas derivadas do verbo latino colo, cujo significado original ¢
eu moro, eu ocupo a terra e, extensivamente significando eu trabalho, eu cultivo o campo
(BOSI, 1992). Essas trés palavras — cultura, culto e coloniza¢do — podem ser projetadas sobre
0 processo que Montaigne denunciara como destrutivo para o tipo de cosmovisdo que os
Tupinambds construiram e praticavam por séculos em consonancia com a natureza.

As maneiras tupinambas de “ocupar” e “cultivar” as terras de Pindorama eram muito
mais integradas a uma perspectiva coletivista e de ndo aciimulo; na longa lista de elementos
que supostamente faltavam aos tupinambas em relacao aos europeus, Montaigne escreve: “[...]
nenhum uso de servidao, de riqueza ou de pobreza; de contratos; de sucessdes; nem partilhas”
(2002, p. 309), ou seja, um modo de producdo plenamente integrado a natureza, de corpo e
mente, em fruicdo. E a natureza, por sua diversidade pungente, mantinha esse colo sem a
necessidade de muitos artificios. Essa percepcdo ¢ confirmada por Montaigne em sua atitude
de privilegiar uma postura de naturalidade frente ao seu contato com um antigo morador do
Brasil colonial: “Tive comigo durante longo tempo um homem que permanecera dez ou doze
anos nesse outro mundo que foi descoberto em nosso século, no lugar onde Villegagnon
desembarcou, e que deu o nome de Franca Antartica” (2002, p, 303). O homem, uma fonte
direta e “pura”, sem os vicios da maioria dos cosmografos e de certos “religiosos”, era, portanto,
quem poderia apresentar uma descri¢ao livre da retorica que mascara e desvirtua as narrativas
dos eventos, como destaca Franca (2018): “livre de julgamentos morais e maniqueistas” (2018,
p. 21). E por conta dessas obliteragdes que Montaigne refor¢a a importancia do testemunho de

seu servical, afirmando, entao:



91

Esse homem que eu tinha comigo era homem simples e grosseiro, o que ¢ uma
condicao prépria para dar testemunho verdadeiro; pois as pessoas finas observam tudo
mais cuidadosamente e mais coisas, mas as glosam; e, para fazerem valer sua
interpretacdo e torna-la convincente, ndo conseguem evitar de alterar, um pouco a
Histéria; nunca vos apresentam as coisas puras, curvam nas € mascaram-nas de
acordo com a fei¢do que lhes virem; e para dar crédito a seu raciocinio e atrair-vos
para ele, facilmente forcam a matéria para esse lado, esticam-na e alargam-na. Ou é
preciso um homem muito confidvel ou tdo simples que ndo tenha com que construir
invengoOes falsas e dar-lhes verossimilhanga; e que nada tenha esposado (2002, p.
308).

Como consequéncia da atitude de Montaigne, depois de suspender o juizo entre relatos
distintos, passados pelo crivo da duvida, emerge um julgamento que d4 a luz uma nova
percepgao acerca dos canibais do Brasil, optando pelas informagdes advindas dos proprios
tupinambas e do “empregado” que fora morador temporario entre eles. Como afirma Franca
(2018), a percepgao do europeu conquistador ¢ limitada e incapaz de entender o outro por se

fiar em concepcdes aristotélicas arraigadas:

Por outro lado, acreditamos poder afirmar que uma concepgao filoséfica contraria ao
aristotelismo, que foi o ceticismo, em sua versdo renascentista, foi responsavel por
criar uma abertura de tolerancia e aceitacdo do outro. Com efeito, o ceticismo de
Montaigne proporcionou a abertura que o fez abracar a humanidade americana, ao
invés de censura-la e desejar europeiza-la (FRANCA, 2018, p. 23).

Em Montaigne, existe uma percep¢ao diferenciada entre o tipo de colonizagdo dos
Antigos®? e a coloniza¢do de seus conterridneos. Montaigne percebia um estilo muito mais
interessante de colonizagdo — o helenismo — do que o modelo que era construido pelos europeus
desde o final século XV, avidos muito mais por lucros do que por construir um ambiente
civilizado que fosse capaz de se compor com a diversidade presente no Novo Mundo. Excegao
a esse quadro, podemos citar a Franca Antartica de Villegagnon em meados do século XVI.
Também, ja no século XVII, a excec¢do ¢ a fundagdo de Sdo Luis, por La Touche, e o caso dos
peregrinos do Mayflower que, para Galeano, “ndo atravessaram o mar para conquistar tesouros
legendéarios nem para explorar a mdo de obra indigena, escassa no Norte, mas para se
estabelecer com suas familias e reproduzir no Novo Mundo o sistema de vida e de trabalho que
praticavam na Europa” (2010, p. 128). Esse contraste forte ¢ enfatizado por Galeano (2010):

“Nao eram soldados da fortuna, mas pioneiros; ndo vinham para conquistar e sim para colonizar

32 «[...] por vezes me desgosta que o seu conhecimento ndo tenha surgido mais cedo, no tempo em que havia
homens que teriam sabido julgar melhor do que nds a seu respeito. Desgosta-me que Licurgo e Platdo nao
tenham tido; pois me parece que o que na pratica vemos naqueles povos sobrepuja ndo apenas todas as
descrigdes com que a poesia embelezou a idade de ouro, e todas as suas invengdes para imaginar uma condi¢ao
humana feliz, mas ainda a concepgao e o proprio desejo da filosofia” (MONTAIGNE, 2002, p. 308-309).



92

[...]” (2010, p. 128). O modelo>® europeu de “colonizagio” estava muito mais voltado para o

“mandar” e menos para o “cuidar”. Para Bosi (1992):

Como se fossem verdadeiros universais das sociedades humanas, a producao dos
meios de vida e as relagdes de poder, a esfera econdmica e a esfera politica,
reproduzem-se e potenciam-se toda vez que se pde em marcha um ciclo de
colonizac¢do. Mas o0 novo processo ndo se esgota na reiteracdo dos esquemas originais:
ha um plus estrutural de dominio, a um acréscimo de for¢as que se investem no
designio do conquistador emprestando-lhes as vezes um tonus épico de risco e
aventura. A colonizagdo da um ar de recomeco e arranque a culturas seculares. O trago
grosso da dominacdo ¢ inerente as diversas formas de colonizar e, quase sempre, as
sobredeterminar. Tomar conta de sentido basico de colo, importa ndo s6 em cuidar,
mas também em mandar (BOSI, 1992, p. 12).

As marcas que Bosi (1992) desvela na linguagem sao descritas por Franga (2018) em
relacdo aos pressupostos filosoficos que orientam as a¢des de economia-politica do almirante

Villegagnon e outros conquistadores em solo tupinamba:

O homem seria um animal politico. A base para qualquer sociedade politica, depois
da familia reagrupada em uma casa, ¢ a cidade; quando ndo se possui nem um nem
outro, ndo se ¢ plenamente humano. Muito poucos serdo os autores que buscario
identificar, fora da maneira tradicional cristd e europeia de viver em sociedade, a
sociabilidade ou vida politica tal qual alcangada pelos indigenas (FRANCA, 2018, p.
178).

Portanto, ¢ quase uma unanimidade entre os conquistadores a chave interpretativa para
um julgamento — vulgar e irrazoavel, segundo Montaigne (2002, p. 303) — dos povos amerindios
valendo-se do pensamento politico de Aristdteles que permeia® o idedrio comum europeu e o
monoteismo cristdo. Fundamentos questionaveis frente ao paralelismo que constrdéi Montaigne.
Para a experiéncia do gascdo, parece-nos que esses critérios estariam inscritos no campo das
artificialidades e, portanto, nao apresentariam as condi¢des necessarias para que a convivéncia
humana seja possivel de maneira pacifica. Além de amparados pela politica e pela religido,
fundamentos que desconsideram a cosmovisdo dos povos amerindios, Montaigne denunciara

um terceiro elemento mais encoberto da Conquista, que sdo os fatores econdmicos. E dispara,

33 “A filosofia politica de Aristoteles [...], também sera de grande influéncia no tratamento da questdo indigena.
Enraizada no pensamento europeu, a ideia de que o homem ¢é um animal politico que, para tanto, precisa viver
em sociedade foi estabelecida como verdade universal € o menor desvio com relacdo a essa proposi¢ao foi
motivo para descaracterizagdo da humanidade de um povo” (FRANCA, 2018, p. 22).

54 ¢[...] ha uma dificuldade generalizada em reconhecer a plena humanidade dos indigenas; e isso porque o
pensamento europeu ¢ profundamente marcado pela ideia da superioridade da religido cristd, por um lado, e
pela heranca humanista em cujo centro estd a concepg¢do politica de Aristoteles, por outro. E, ndo menos
importante, ha os interesses economicos. (Trecho da apresentagdo do livro de Maria Célia Franca: “O selvagem
como figura da natureza humana: o discurso da conquista americana”, escrita por Telma de Souza Birchal)”
(FRANCA, 2018, p.14).



93

ao comparar as motivagdes de amerindios e europeus, em relagdo ao que chama de “doenca

humana”:

Sua guerra ¢ totalmente nobre e generosa, e tem tanta justificativa e beleza quanto
pode receber essa doenga humana; seu unico fundamento entre eles é o zelo pela
virtude. Nao estdo em luta pela conquista de novas terras, pois desfrutam ainda da
fecundidade natural que sem trabalho nem esfor¢o os prové de todas as coisas
necessarias, com tal abundéncia que ndo tem por que ampliar seus limites. Estdo ainda
naquele ponto feliz de desejar apenas o tanto que suas necessidades naturais lhes
exigem; tudo o que esta além ¢ supérfluo para eles (MONTAIGNE, 2002, p. 314).

As diferengas que Montaigne vai elencando em “Dos canibais” demonstram seu sentido
apurado para emitir ajuizamentos que escancaram os equivocos de seus pares e os pensamentos
correntes acerca da Conquista. E notéria a admiragdo que Montaigne nutre por Alexandre
Magno, com sua maneira de conquistas, e pela postura Pirro de Elis — filésofo que
acompanhava®> Alexandre — frente as "descobertas" da diversidade de cosmovisdes que
presenciou, culminando na gestagdo do ceticismo radical. A diferenga que destacamos ¢ a de
como o maceddnio impunha seu poder aos conquistados. Em Alexandre, o Grande, escreve
Pierre Briant: “Por razdes diversas, a maior parte das cidades fenicias (Arados, Biblos, Tripoli,
Sidon) nao opde nenhuma resisténcia, conservando suas institui¢des tradicionais” (2013, p. 10),
ou como Roma, que, em sua maneira de colonizar, ingeriu e incorporou a cultura grega — entre
outras — e a manteve viva. Esses exemplos estdo em oposicao a colonizacdo do Novo Mundo,
classificada por Franca (2018) de dizimagao e, por Todorov (1991), de genocidio.

Todavia, os europeus, quanto ao Novo Mundo, estavam “fechados” em sua cosmovisao
monoteista e, ao invés de “compor” com as novas cosmovisdes, promoveram maciga
aculturacdo via espadas ou Biblias. E quando a aculturagdo ndo era suficiente para seus
objetivos mercantilistas, como aponta Franca (2010), efetivou-se a ‘“dizima¢dao”. Essa
“colonizagdo” europeia ou aculturava (etnocidio) ou dizimava (genocidio). As instituicdes

sociais que forjaram a civilizagio®® do continente “americano” foram a rapinagem, a

55 “Pirro acompanhou Alexandre nas suas viagens de conquista - como escreve Didgenes Laércio:Pirro de Elida
era filho de Pleistarco, segundo narra Dioclés. Como disse Apolodoro, nas Cronicas, primeiro foi pintor e
escutou [as aulas] de Brisson [ou] de Estilpo e, depois, de Anaxarco, de acordo com Alexandre, nas Sucessoes.
Tendo acompanhado o ultimo por toda parte, entrou em contato com os gimnosofistas, na india, e com os
magos [persas]” (1975, p. 61).

6 “Montaigne se afasta da percepgdo dominante dos europeus, para Lestringant: “Com o recuo, a conquista da
América assume suas verdadeiras dimensdes de cataclisma: dezenas de milhdes de mortos, povos aniquilados
de um dia para o outro, civilizagdes brilhantes definitivamente destruidas. Cataclisma de causas puramente
humanas, que constitui um dos maiores escandalos da Histéria [...] A inflexivel lei do capitalismo comercial,
a louca corrida pelos metais preciosos, a exploracdo sem limites das populagdes indigenas, escravizadas de
fato, quando ndo de direito, foram responsaveis por uma catastrofe impar na Historia” (2006, p. 531).



94

escravidao, a aculturacdo ou o exterminio sumario do “outro”, que expressava a diversidade.
Nesse sentido, a percepcao de Montaigne em “Dos canibais” tem relacdo antitética a esse
modelo, o que contribui para sua concepg¢ao de educagao, na medida que favorece a composicao
em alteridade. Montaigne opera uma recusa da “autoridade” de quem relata e de quem glossa.
Trata-se de uma empresa de conquista levada a cabo por studitos e devotos, porquanto ¢
necessario suspender o juizo e colocar na balang¢a, de um lado, o relato de conquistadores e, do
outro, o testemunho de um homem simples e dos proprios tupinambés. Recusar autoridade,
suspender as versdes na balanca cética e, entdo, reverter a percep¢dao enviesada dos povos
amerindios.

Em conformidade com sua percepcao alargada, os temores de Montaigne se efetivaram:
os tupinambas perderam a “[...] naturalidade original”; tiveram suas “[...] leis naturais” (2002,
p. 308) corrompidas pelas leis europeias; experimentaram o temor das doengas que assolavam
a Europa, pois “[...] € raro ver ali um homem doente” (2002, p. 309); temor da contaminagao
pelo artificialismo exagerado: “Tanto sobrecarregamos com nossas invencdes a beleza e a
riqueza de suas obras [da natureza] que a sufocamos totalmente” (2002, p.308); temor de que
perdessem sua condicdo de vida comum: “[...] suas construgdes sdo bastante extensas e com
capacidade para duzentas ou trezentas pessoas” (2002, p. 310); medo do contato com os
europeus: “[...] e de que desse contacto nascera a ruina deles” (2002, p. 319).

Em A conquista da América, registra Todorov: “O encontro nunca mais atingira tal
intensidade, se ¢ que esta ¢ a palavra adequada. O século XVI veria perpetrar-se 0 maior
genocidio da historia da humanidade” (1991, p. 8). Apesar de Todorov circunscrever sua
pesquisa ao territorio da Meso América e a dizimacao de povos amerindios realizada pelos
espanhdis — lembramos que, por determinado tempo, Portugal estava sob o poder da Unido
Ibérica, logo suas “praticas coloniais” nos servem de suporte. Ao mencionar outro ator da

colonizagdo, Las Casas, Todorov (1991) problematiza:

Las Casas ama os indios. E ¢ cristdo. Para ele, esses dois tragos sdo solidarios: ama-
os precisamente porque ¢ cristdo, ¢ seu amor ilustra sua fé. Entretanto, essa
solidariedade ndo ¢ 6bvia: vimos que, justamente por ser cristdo, ndo via claramente
os indios. Sera que é possivel amar realmente alguém ignorando sua identidade,
vendo, em lugar dessa identidade, uma proje¢do de si mesmo ou de seu ideal?
Sabemos que isto € possivel, e até frequente, nas relagdes interpessoais, mas como
fica no encontro das culturas? Nao se corre o risco de querer transformar o outro em
nome de si mesmo, e, consequentemente, de submeté-lo? De que vale entdo esse
amor? O primeiro grande tratado de Las Casas consagrado a causa dos indios intitula-
se: Da unica maneira de atrair todos os povos a verdadeira religido. Este titulo
condensa a ambivaléncia da posi¢do lucasiana. Essa ‘“UGnica maneira” e,
evidentemente, a suavidade, a persuasdo pacifica; a obra de Las Casas ¢ dirigida
contra os conquistadores, que pretendem justificar suas guerras de conquista pelo



95

objetivo almejado, que ¢é a evangelizagdo. Las Casas recusa essa violéncia; mas, ao
mesmo tempo, para ele s6 ha uma religido “verdadeira”: a sua. E esta “verdade” ndo
¢ somente pessoal (ndo ¢ a religido que Las Casas considera verdadeira para ele
mesmo), mas universal; e valida para todos, e por isso ele ndo renuncia ao projeto
evangelizador. Ora, ja ndo hé violéncia na convic¢do de possuir a verdade, ao passo
que esse nao é o caso dos outros, e de que, ainda por cima, deve-se impd-la a esses
outros? (TODOROV, 1991, p. 146).

O quadro que se pinta da postura de Las Casas como “defensor” dos povos amerindios
¢ reveladora do que Montaigne problematiza no “Da educagao das criangas™ (I, 26), no caso,
ndo fazer de matéria o que a alteridade ¢ a diversidade produzem. E ficar restrito somente &
“ponta do nariz”, bem como a vaidosa e presungosa posse da verdade desmontada na
“Apologia” (II, 12). Para os religiosos, as barbaridades perpetradas pelos soldados deveriam
ser evitadas. Mas nao ha escolha para os “conquistados”, eles estao restritos a aculturagao ou
ao exterminio sumario e cruel. A nitida pretensdo a uma ‘“‘superioridade” frente aos povos
amerindios escancara a no¢ao de ‘“natureza humana” de uma cosmovisdo messidnica,
monoteista e excludente. Busca-se a homogeneizacdo artificial em detrimento da diversidade
natural e, consequentemente, a dizimagao do outro ao invés da formagao do cidaddo do mundo.

Todavia, para Montaigne, o outro ¢ de certa maneira parte de si mesmo. Ele e Las Casas
vivem no mesmo século XVI, mas o gascdo percebe o mundo na chave interpretativa do
ceticismo, o que lhe permite uma relagcdo de similitude e abertura com os demais seres € a
diversidade de seus sistemas de crencas, valores e costumes, isto €, outra cosmovisdao. As
diferencas de abordagem determinam substancialmente como Montaigne percebe “o outro”.

Como aponta Starobinski (1992):

Montaigne, para falar da condigdo humana, enuncia um nos no qual o leitor se
encontra implicado: o intérprete se instalara nesse mesmo nos, confiadamente.
Montaigne provoca o consentimento, o assentimento, o contagio gestual, em grande
parte pela primeira com que mobiliza, em seu leitor, os poderes do sentir: mobilizagdo
mimética suscitada ndo por uma retorica afetiva “sentimental” a maneira de Rousseau,
mas pelos poderes energéticos de uma linguagem a uma sé vez abundante em
metaforas materiais, rica em efeitos fonicos, perfeitamente agil e livre em sua
disposi¢do. Ora esse encadeamento de sentimentos partilhados fornece o testemunho
de um poder de generalizacao e de universalizacdo, o qual se desenvolve com base na
singularidade da experiéncia sensorial. Antes mesmo que se formulem os preceitos
de uma moral (STAROBINSKI, 1992, p. 238).

Em conformidade com a “nova maneira” de educar que Montaigne sugere, podemos
extrair dessa citagdo indicios de algumas caracteristicas e capacidades para a formagao do

homem que julga eficientemente dentro da triade experimentar-julgar-agir em simpatia.



96

Esse topico tratou de como os conquistadores europeus impuseram a “ferro e f&” seus
objetivos, ora explicitos, ora implicitos, de exploracdo e exterminio. Em conformidade,
portanto, com a previsdo de ruina anunciada e denunciada por Montaigne em “Dos canibais”,
ha uma critica da falta de abertura para a diversidade que os tupinambas ofereciam, que, por

conta de sua cosmovisao, € rica em matéria para a exercitacdo do julgamento.

3.2 Uma abertura para novos modos de vida

O topico anterior expde a critica ao resultado da conquista do Novo Mundo para os
povos amerindios e a percepcao de Montaigne para com os tupinambas: “[...] nessa criagao nao
apenas nada existe de barbarie como ela ¢ totalmente anacreontica” (2002, p. 319). Este topico
dispde os argumentos dos elementos apologistas de Montaigne aos tupinambas e a diversidade
e a alteridade que eles desenvolveram no seu singular processo de hominizagdo, que possui sua
legitimidade identificada no I, 31.

Notamos a singularidade de Montaigne, ao passar pelo crivo da razdo, os relatos
“oficiais” ou das ‘“autoridades” e preferir as narrativas que considera ndo esposadas de
preconceitos e de excessos € “glosas”. E enfatiza na adverténcia: “Eu gostaria que cada qual
escrevesse o que sabe e na medida em que sabe, ndo apenas nisso, mas em todos os outros
assuntos” (2002, p. 307). Essa medida pode ser caracterizada como um movimento de
“desbastar” os preconceitos comuns para, entdo, emitir um julgamento potente e inédito acerca
dos povos amerindios, suas crengas, valores e costumes, enfim, de toda diversidade simbolica
dessas outras cosmovisdes. Para Montaigne, a percep¢ao dominante era equivocada, e ele ajuiza
firmemente: “[...] acho que ndo ha nessa nacao nada de barbaro, e de selvagem, pelo o que me
contaram a nao ser porque cada qual chama de barbarie aquilo que ndo ¢ de seu costume” (2002,
p- 307).

Montaigne inicia a defesa dos tupinambas admitindo-os dentro do status de nagao, por
desautorizar os epitetos “barbarie” e “selvagem” empregados, que, na realidade, sdo meros
“costumes desconhecidos” tanto quanto sdo os costumes do Velho Mundo aos amerindios do
Novo Mundo. Isso porque, para Montaigne, a origem dos costumes se alinha com a diversidade
do proprio mundo e dos povos: “A partir dos costumes de alguma maneira, Montaigne articula
vida, como valor em si mesma, e teoria, esta ndo como guia, mas como experiéncia refletida.”

(CONCEICAO, 2020, p. 314).



97

A partir desse procedimento notoriamente cético, estabelece a equipoléncia dos
costumes de uns em relagdo aos costumes de outros, passa a colocar na balanga cética os
costumes de ambas as nagdes para, so ao final dessa manobra, depois de colocar a matéria toda,
emitir o seu julgamento. Esse procedimento estd em alinhamento ao que sugere no “Da
educagdo das criancas” e também no “Do pedantismo”, no sentido de ndo dar assentimento
irrefletido a suposta autoridade: “Uma fértil discussao, igualmente apoiada no ceticismo,
focaliza as especulagdes em torno da admissao de uma natureza humana imutavel, porém capaz
de gerar tdo variadas maneiras de viver como a dos tupinambas ou de qualquer outra sociedade
(THEOBALDO, 2020, p. 99).

Nessa perspectiva, nos aproximamos de Marcondes (2012) e seu “argumento
antropologico”, que nos oferece subsidios para a conjugacdo do ceticismo com a educacdo da
“nova maneira” e dai ao reportdrio do necessario contato com a diversidade para a formagao
do homem suficiente: “[...] pode ser caracterizado sobretudo pelo questionamento de uma
natureza humana universal, por um ceticismo acerca da existéncia de uma natureza Unica e
homogénea, levando a um relativismo cultural quanto a possibilidade de entender, classificar e
categorizar essas diferentes culturas [...]” (2012, p. 428). Os questionamentos de Montaigne,
ao promoverem a inversao das palavras barbaro e selvagem e juntar a ela a reprimenda aos seus
conterraneos, revelam suas percepgoes eclipsadas por seus costumes: “Como verdadeiramente
parece que ndo temos outro ponto de vista sobre a verdade e a razdo a ndo ser o exemplo e o
modelo das opinides e usos do pais em que estamos” (2002, p. 307). E nessa critica, em tom de
adverténcia, que inferimos a abertura de mundo que Montaigne preconiza como percurso da
"nova maneira” de ensinar.

Comecemos, entdo, por mencionar o tratamento dispensado aos tupinambas, como
Birchal (2006) pondera: “ndo sera o termo “barbaro” mero fruto do preconceito e da falta de
observagao? Um contato desarmado ndo nos obrigaria, ao contrario, a reconhecer no estranho
um igual ou mesmo um superior a nds?”’ (BIRCHAL, 2006, p. 96).

Como vimos, ao romper com a rotulagdo apressada, que ¢ fruto ndo de um
conhecimento, mas de relatos “sofisticados” e interessados, Montaigne vai se fiar em um de
seus criados de retdrica simples e sem inten¢des disfarcadas, sugerindo certa perspicacia em
seu julgamento acerca de qual fonte oferece o mais correto e independente relato. Certamente,
seu criado que convivera por mais de uma década entre os tupinambas estabeleceu uma relagao
de proximidade e at¢ mesmo de intimidade afetiva com essas nac¢des. Essa experiéncia in loco

e a sua longa duracdo permite que costumes eurocristdos possam ser comparados aos costumes



98

tupinambas e, eventualmente, questionados e problematizados em sua pratica e
desdobramentos sobre o modo de vida. Identificamos aqui um vinculo procedimental com a
“nova maneira” em seu primeiro passo, isto €, com o “experimentar” da triade experimentar-
julgar-agir.

E mesmo um “homem rude” poderia realiza-la, mesmo que de forma implicita. Para um
observador arguto como Montaigne, este testemunho oferece matéria reflexiva de primeira
mao, além, ¢ evidente, de oferecer um relato menos artificial: “Para realizar o projeto de ir além
da “voz comum”, Montaigne afirma que o que vai expor a respeito dos canibais estd ancorado
nao nos livros dos cosmografos, que tendem a sofisticar os fatos e a interpretd-los mais que
apresenta-los” (BIRCHAL, 2006, p. 96). Outrossim, encontramos o elemento ja destacado no
capitulo anterior, que ¢ uma abordagem cética em agdo, pois Montaigne suspende o “juizo
corrente” entre seus pares e coloca na balanga os dois tipos de relatos a que teve acesso e fez o
julgamento em favor do homem mais proximo a uma naturalidade e simplicidade.

Essa atitude de abertura para outras cosmovisdes ¢ desejavel para a superacao de
conflitos e pode gerar sinergia na sociabilidade humana. Em “Dos canibais”, ela ¢ obtida ao se
suspender o juizo perante a equipoléncia dos costumes franceses e tupinambdés. Na formagao
educacional, ¢ levada a efeito na medida em que conta a “composi¢gdo com o outro”, com
alteridade e na diversidade dos costumes. Uma atitude que pode tornar possivel, parece-nos,
superar as contendas ou as guerras e construir uma convivéncia mais simpdtica e pacifica.

Starobinski (1992), em relagdo a Montaigne, escreve:

Agora o sabemos, esse movimento, sem se sujeitar a uma ordem, sem se curvar a uma
“disposicao” retorica, estd submetido a um sentido. Vimos, em toda uma série de
dominios, um inimigo da aparéncia (considerada uma mascara) voltar a aparéncia,
recorrer a ficcdo e a representagdo. A aventura, comecada pela dispensa do parecer,
termina pelo retorno do parecer e de sua infinita diversidade, reabilitados pela
reflexdo, que doravante sabe a que se ater. Aquele que ndo queria depender de
ninguém para apreender a si mesmo em sua verdade descobre a necessidade de se
“compor” e, para se pintar, de aceitar a “relagdo com outrem” (STAROBINSKI, 1992,
p. 235).

Os povos amerindios e sua humanidade simples estao inseridos dentro dessa “infinita
diversidade” que ndo pode ser reduzida a uma monovisdo, pois esta empobrece o “saber viver”
e restringe a possibilidade de se “compor” em relagdes interpessoais (cultura), ambientais
(natureza) e politicas (paz publica) em seus movimentos ininterruptos. Ao compreender que
somente possui acesso as aparéncias, isto €, estd vedado o contato com verdades absolutas como

consequéncia da abordagem cética e que, no campo dos costumes, a experiéncia humana



99

desenvolve solugdes diversificadas devido a contextos diferentes, ndo faz sentido a
intransigéncia. A medida politica da composi¢cao com o outro ¢ melhor do que a submissao ou
aniquilacdo do outro, ancorada na diferenca de costumes. Ha nisso uma matéria para a formagao
pretendida por Montaigne.

Um didatico exemplo da falta de alteridade encontramos em acontecimentos politicos
lamentaveis e bem documentado como a Noite de Sido Bartolomeu®’. Esse e outros
acontecimentos oferecem vasta matéria de reflexdo e julgamento acerca de nomear
pejorativamente os povos amerindios de “barbaros e selvagens”, ou de forma similar em relacao
as tratativas entre catolicos e huguenotes por imporem, uns aos outros, suas percepcoes
divergentes. O que autoriza o sentimento e arrobo de superioridade demonstrado pelos
“civilizados” do Velho Mundo frente a cosmovisdo tupinambd e sua religiosidade
antropofagica e sociabilidade coletivista? Montaigne, continuando sua reflexdo sobre barbarie
e selvageria, suspende o juizo e emenda: “[...] parece que ndo temos outro ponto de vista sobre
a verdade e a razao a ndo ser o exemplo e o modelo das opinides e usos do pais em que estamos.
Nele esta sempre a religido perfeita, a forma de governo perfeita, o uso perfeito e cabal de todas
as coisas.” (2002, p. 307).

Nao perceber a realidade como diversidade — como nos tropos dos céticos antigos — ¢
uma caracteristica dogmatica que nao dialoga com essa diversidade presente no mundo e
submerge no sectarismo nocivo a paz publica. Para Conceicao (2020): “A religido crista, no
entanto, ¢ foco de instabilidade. Para nosso autor, o cristianismo nao ¢ tao diferente de outras
religides quanto julga sé-10” (2020, p. 194), portanto ndo apresenta diferencas relevantes as
demais religiosidades que justifiquem sua imposicdo de forma violenta e cruel como
presenciava no solo da Franc¢a e no Novo Mundo. Sua posicao em relagdo a religido ¢ inédita,

escreve Conceigao (2020):

[...] observamos que Montaigne insiste na semelhanga de todas as religides (sejam
antigas, sejam as modernas) e se refere as sombras vas da religido cristd que ja
estavam presentes no paganismo, quando escreve que os povos do Novo Mundo,
muito antes de serem convertidos, ja prescreviam a circuncisio, o jejum, a confissao,

57 “Nio se trata de subjugac¢do ou mesmo aniquilagdo. Medidas que foram conduzidas por influéncia de Catarina
de Médicis e os catolicos radicais em sua regéncia excludente e dogmatica que embalou a guerra civil, por
décadas, com sua “politica” que visava o bem de alguns, como escreve Cardoso: “[...] delicadissima situacao
de divisdo civil do pais, recomendam a solugdo final para crise politica-religiosa: o massacre dos chefes
protestantes reunidos em Paris para as bodas de seu lider simbdlico, o rei Henrique de Navarra, com a irma do
rei, Marguerite de Valois. Carlos IX, pressionado e contrariado, aceita o expediente como medida de urgente
necessidade e salvagdo publica. Ele mesmo organiza a estratégia e distribui os papéis, como também se
encarrega do comando das execugdes no interior do Louvre. O massacre que tem inicio na manha seguinte,
logo escapa ao controle dos seus mentores em Paris e estende-se pelas provincias, dando vazdo ao odio da
populagdo, contra os huguenotes, mortos aos milhares, até o inicio de outubro” (1996, p. 174).



100

o celibato dos sacerdotes; conheciam a historia do pecado original, do dilavio;
aguardavam o juizo final; adoravam um deus feito homem (II, 12). O mais importante
nesta argumentacdo ¢ o fato de que para Montaigne as religides sdo criacdes humanas
(CONCEICAO, 2020, p. 194).

Trata-se de instituicdes que se equivaleriam em origem, isto ¢, como oriundas dos
processos humanos, matrizes dos costumes em geral. Em conformidade com este argumento,
Montaigne sutilmente discorre e equipara a religiosidade de todos os povos e pde ao chio o
argumento de proselitismo necessario dos demais conquistadores — espanhois, portugueses e
holandeses — como sustentagdo teorica da conquista sobre bases religiosas. Montaigne ironiza
o procedimento nomeado, atualmente, de etnocentrismo que os europeus apresentavam, pois
somente era verdadeira e racional a agdo dentro de modos e usos realizados entre eles, como
vimos na citagdo acima (2002, p. 307). Trata-se de uma posi¢do que destrava uma poténcia
fenoménica de vislumbrar as humanidades em outra chave civilizatoria que incorpora em vez
de excluir. E a abertura sincera e real para novos mundos, outras cosmovisdes. Também, no
contexto eurocristdo, o que aparece pode e deve passar pela suspensao e pelo julgamento como
possibilidade ou horizonte de superacdo. No I, 31, encontramos a matéria nova e diversa para

seu posicionamento:

Como a condigdo humana acontece no phainomenon, mas passa pelo jugement,
Montaigne, em Des caniballes, de uma perspectiva politica, afirma que ndo somente
as barbaries das guerras de religido sdo piores que a dos canibais, mas também que a
nudez dos indigenas ¢ preferivel as vestes enganosas dos europeus. Na realidade,
Montaigne ndo esta preocupado em fazer uma descrig@o objetiva dos canibais, o que
ele pretende — mediante a acdo de seu julgamento pessoal — ¢ analisar a cultura
francesa (CONCEICAO, 2020, p. 117).

Essa capacidade — implicagdes politicas — do julgamento entre distintas aparéncias de
tupinambas e europeus ¢ um dos objetivos da “nova maneira” de educar — a educagao, em
Montaigne, ndo se desvincula da politica; o julgamento perpassa a perspectiva politica das
inter-relagdes. E mais, concordamos com Starobinski que em Montaigne os campos do
13 . b 99 (13 7 b 2 ~ . b

repouso interior” e da “paz publica” estdo sempre imbricados um no outro e, em um

movimento perenal:

Se o repouso interior ¢ efetivamente um aspecto de sua ética, Montaigne ndo ignora
que esse ideal ¢ tributario das condic¢des politicas do momento tanto quanto de certa
disposi¢ao de espirito pessoal. Nenhum repouso interior sem paz publica, mesmo que,
por hipoétese, o sabio ou o guerreiro sejam capazes de permanecer serenos nas piores
tempestades (STAROBINSKI, 1992, p. 250).



101

Podemos inferir que o estilhacamento da ordem social francesa impulsiona Montaigne
para a critica ao status quo, estendendo, assim, um olhar por sobre os povos amerindios como
a exercitacdo sugerida em “Da educagdo das criangas”. H4 que se colocar a dindmica e os
costumes “Dos Canibais” em diversas perspectivas. O “pdlen tupinambd”, como um elemento
distinto dentro da diversidade da natureza, modificara o gosto do “mel montaigniano”. Esse
“polen tupinamba” ndo provém de um manejo de cultura®®, com alta incidéncia de artificios
humanos, mas numa rela¢do muito aproximada ou mesmo integrada a natureza.

Podemos aqui novamente retomar o massacre da noite de S3o Bartolomeu. Ao
acontecido que se apresenta como um zelo religioso que tenta velar, por meio de artificio que
transcende o que ja estd bastante afastado da Natureza, recebe entdo um plus, qual seja o véu
da transcendéncia como aponta Conceicdo (2020). Ali se escondem motivos bem menos
virtuosos que a fé crista pretende “mascarar”. Uma guerra tupinamba teria mais barbarie do que
esse ardiloso massacre? Quem ¢ mais barbaro? Quem convida para a guerra abertamente ¢ nu
ou quem simula uma festa de bodas e prepara, minuciosamente, uma emboscada? Como
veremos mais adiante, os tupinambas, para Montaigne, esbanjam uma das virtudes cardeais da
Antiguidade, a coragem. E os eventos da guerra civil ndo sio exemplos a serem celebrados®’
ou reproduzidos como pratica virtuosa. Como destaca Birchal (2006): “O que se celebra no
homem [europeu] seria mais apropriado de lamentar” (2006, p. 42), uma racionalidade que
constrdi essa “civilidade” que se apresenta como superior aos tupinambas costumeiramente tao
proximo a Natureza. E emenda Birchal: “Nao sera antes uma marca de superioridade deixar-se
guiar pela natureza que necessitar forgosamente, como os homens, de uma aprendizagem?
Razdo, inteligéncia e arte muitas vezes significam corrupcao e perda de uma natureza boa e

original” (2006, p. 42).

38 “Cultura no sentido empregado por Bosi (1992): De cultum, supino de colo, deriva outro participio: o futuro,

culturus, o que se vai trabalhar, o que se quer cultivar. O termo na sua forma substantiva, aplicava-se tanto as
labutas ao solo, a agricultura, quanto ao trabalho feito no ser humano desde a infancia; e nesta ultima acepgdo
vertia romanamente o grego paideia. O seu significado mais geral conserva-se até nossos dias. Cultura ¢ o
conjunto das praticas, das técnicas, dos simbolos e dos valores que se devem transmitir as novas geragdes para
garantir a reproducdo de um estado de coexisténcia social. A educagdo ¢ o momento institucional marcado do
processo” (p. 8).

3 “A acdo é festejada ruidosamente pelos catdlicos. Catarina é proclamada “mie do reino e conservadora do nome
cristdo” pelos parisienses. O Papa faz cunhar medalha comemorativa. Felipe II repete loas a mae e ao filho. Os
espanhois celebram. Mas nao se da, evidentemente, o fim dos tumultos - como sabemos. Ocorre,ao contrario,
seu desencadeamento total. O massacre marca o colapso das esperangas protestantes, levando-os a guerra que
vai durar mais de vinte ¢ cinco anos. SO terminard em 1598 com o Edito de Nantes, depois de muitas
vicissitudes de quase destruir o pais” (CARDOSO, 1996, p. 174).



102

Nesse sentido, Montaigne ja havia solapado as antigas bases do pensamento europeu e
denunciado suas limita¢des insoluveis: “[...] um conhecimento presuncoso” (1992, p. 240),

como destaca Starobinski (1992):

Falando de sua amizade com La Boétie, Montaigne lembramo-nos que escreve:
"Eramos de metade em tudo”. Mas, de seu encontro em Rouen com trés selvagens da
América Montaigne, reteve: “em sua linguagem metaforica a tais infelizes chamam
metades”. Ora essa partilha e essa amizade universalizada determinam
imediatamente, nas palavras que Montaigne tem o cuidado de relatar, a critica das
desigualdades, as quais os “canibais” descobrem na Franga ao primeiro olhar [...]
(STAROBINSKI, 1992, p. 240-241).

Montaigne, por singular percep¢ao e esfor¢o ensaistico para emitir um julgamento,
identifica em nossos tupinambas uma semelhanca do que ele e seu melhor amigo haviam
construido em uma relagao intersubjetiva, relagdo essa amplamente presente na cosmovisao
daquela nacdo amerindia — elemento fundamental e pratico que havia sido perdido por seus
pares ancorados na religido e na filosofia do Velho Mundo, afastando-os drasticamente da
natureza e provocando danosos desdobramentos politicos. E segue montando uma nova

significacdo para o termo selvagem:

Eles sdo selvagens assim como chamamos selvagem os frutos que a natureza por si
mesma e por sua marcha habitual produziu; sendo que, em verdade, antes deveriamos
chamar de selvagens aqueles que com nossa arte alteramos e desviamos da ordem
comum. Naqueles outros estdo vivas e vigorosas as verdadeiras e mais uteis e naturais
virtudes e propriedades, as quais as abastardamos nestes, € simplesmente as
adaptamos ao prazer de nosso paladar corrompido. [C] E no entanto se o sabor e
delicadeza mostram-se excelentes ao nosso paladar, concorrendo com 0s nossos, em
diversos frutos daquelas regides, sem cultivo (MONTAIGNE, 2002, p. 307-308).

Portanto, para Montaigne, da mesma forma que fez com a palavra barbérie, a
reconfiguragdo do significado de selvagem passa a ter um sentido de maior proximidade da
natureza, afastando o sentido pejorativo de uso corrente. As palavras agora se apresentam como
denunciantes de um equivoco, um erro. A diversidade de costumes e proximidade da natureza
ndo retiram a humanidade das nagdes do Novo Mundo, que apresentam virtudes ainda nao
corrompidas de artificialidades a que seus conterraneos europeus estdo acometidos. Para

Theobaldo (2020):

Numa alusio direta aos indigenas, surge a suspeita de que o barbaro e o selvagem néo
estdo definidos pelo que efetivamente sdo e sim pelo que o europeu, em relagdo aos
seus proprios padrdes usuais, vé de diferente neles. O diferente é rebaixado,
diminuido, pois os critérios de avaliagdo sdo definidos por aqueles que emitem o
julgamento sem nenhuma tentativa de mediagdo com o outro. Entfo, a opinido



103

corrente identifica ser barbarie tudo o que ¢ dessemelhante do seu modo de viver
(THEOBALDO, 2020, p. 101).

No caso, essa postura de abertura de mundo que Montaigne adere, que tem do ceticismo
forte influéncia, destaca um posicionamento livre de dogmatismo e, portanto, capaz de ajuizar
acerca da diversidade que se lhe apresenta de forma suspensiva. Nessa direcdo, para
Marcondes: “A retomada dos textos céticos antigos aprofunda e radicaliza o debate ja iniciado
a partir das grandes transformacgoes historicas no contexto europeu” (2012, p. 423), o que
oferece subsidios para a exercitagdo do julgamento em contrapartida do assentimento corrente.
Mesmo que o mundo seja “movimento sem termo” € o que somente captamos seja o
phainomenon, diafonia, epoke, equipoléncia, zetesis, ha possibilidade de avanco da reflexdo.
Como Conceigao (2020) confirma: “Montaigne recupera € emprega extensamente argumentos
da tradicao cética antiga que minam a pretensao dogmatica de captar a natureza das coisas e
estabelecer um conhecimento firme e seguro” (2020, p. 19).

Ao por em balanca as acdes dos tupinambds de um lado e dos europeus do outro,
Montaigne, com o juizo suspenso, aferiu mais virtude no lado dos amerindios. O mesmo
acontece ao colocar sobre a balanca naturalidade versus artificialidade e ajuizar em favor da
primeira. A valoriza¢ao da natureza e da proximidade dos tupinambas a ela oferece a Montaigne
uma exemplar situacdo. A naturalidade os capacita para uma outra forma de convivéncia social,
que estava perdida devido ao grande afastamento em que se encontravam os europeus da
simplicidade encontrada em suas formas de governo, sua religido, suas regras de convivéncia e
demais institui¢des sociais. Montaigne encontra amparo para sua percep¢do, também, em
autores antigos, como no pensador que escreveu 4 Republica: “[C] Todas as coisas, diz Platdo,
sao produzidas pela natureza ou pela fortuna, ou pela arte; as maiores e mais belas, por uma ou
pela outra das duas primeiras; as menores e imperfeitas, pela tltima” (2002, p. 308). Nessa
anotacdo da terceira camada, Montaigne encontra ressonancia, assim como no I, 26, ao que
pensava Plutarco acerca da for¢ca da imaginagdo (2002, p. 219). Valeu-se, anteriormente, com
o exemplo do passarinho e da aranha para demonstrar como a natureza apresenta uma
estabilidade, coisa que seu pais havia perdido por conta de muitos fatores (2002, p. 308). Mas,
em especial, por conta das instabilidades causadas pela religido e pela politica, duas
“artificialidades” foram criadas pelos homens e ambas submetidas a logica da economia. Para

Montaigne:

[A] Portanto esses povos me parecem barbaros por terem recebido bem pouca
preparagdo do espirito humano e estarem ainda muito proximos de sua naturalidade



104

original. Ainda os governam as leis naturais, pouco abastardadas pelas nossas; mas
isso com tal pureza que por vezes me desgosta que o seu conhecimento ndo tenha
surgido mais cedo, no tempo em que havia homens que teriam sabido julgar melhor
do que nds a seu respeito (MONTAIGNE, 2002, p. 308).

Montaigne promove um julgamento, o mesmo tipo de julgamento que € objetivo
almejado pela “nova maneira” em relagdo ao aprendiz, depois de ndao dar assentimento ao
pensamento corrente entre os seus conterraneos, colocando na balanca, de um lado, “preparacao
do espirito humano” e, de outro, a “naturalidade original”. Nessa direcdo, apresenta uma
comparacao que desautoriza a pecha que era atribuida aos tupinambas pela palavra barbaro. E
aponta que essa palavra, ao ser entendida numa relacdo dialética entre artificialidade e
naturalidade, perde todo seu sentido negativo e nao reflexivo. A esta proximidade a natureza,

que Montaigne chama de “naturalidade original”, acrescenta Starobinski (1992):

Se lhe estendemos a mio a sociedade humana pode estreitar seus lagos escutando a
sensibilidade elementar: uma solidariedade ai se promulga, tenaz e humilde, aquém
de todas as estruturas que a ela acrescentam, variavelmente, religides, “governos”,
costumes. A simpatia natural pode assim ampliar-se em uma ética na qual as proprias
virtudes e a felicidade se definem, no plano da existéncia partilhada, como relacdes
vivas e como produtos de relagdes entre criaturas relativas [...] a natureza € a instancia
soberana; e, se seu decreto s6 ¢ acessivel na consciéncia imediata que um homem
toma de si mesmo - e em primeiro lugar no sentimento quase animal que tem de sua
propria vida -, nosso dever ¢ ndo ferir sob nenhum pretexto a consciéncia de outrem.
Mas é também o convidar, pela persuasao, a libertar-se da opinido que a falseia e que
o impede de abandonar-se em sua fugidia espontaneidade, pelo que, “variavel e
diverso” como nos, o outro difere de nds e, por esse mesmo poder de dessemelhanca,
se nos assemelha (STAROBINSKI, 1992, p. 241-242).

Esta solidariedade, que Montaigne julga estar mais presente na nacao tupinamba, por
conta de sua proximidade com a natureza, ¢ o fato de ndo haver superioridade das leis artificiais
sobre as leis da “mae natureza”. Se nos momentos de crise, o retorno aos costumes primeiros ¢
a melhor solucdo, quao mais proxima ¢ a condi¢ao dos selvagens montaignianos? Entre eles a
solidariedade ¢ muito presente, como destaca Montaigne no final do capitulo “Dos Canibais”,
ao perpetuar através da sua escrita, as trés perguntas que eles langcaram em rosto do rei francés,
depois de se inteirar dos frutos da “civilidade” europeia e de suas mazelas feitas “naturais” por
forca de suas artificialidades (religides, governos, economia), questdes tdo pertinentes que
atravessaram nao somente o Atlantico, como também os séculos sem uma resposta satisfatoria
tanto na esfera politica quanto na econdmica. Imposta a for¢a, a cosmovisao europeia nao refuta

os argumentos construidos por Montaigne:



105

[...] pois parece o que na pratica naqueles povos sobrepuja ndo apenas todas as
descri¢des com que a poesia embelezou a idade de ouro, e todas as suas invengdes
para imaginar uma condi¢do humana feliz, mais ainda a concepgao e o proprio desejo
da filosofia. Eles ndo conseguiram imaginar uma naturalidade tdo pura e simples
como a vemos na pratica; nem conseguiram acreditar que nossa sociedade pudesse
manter-se com t3o pouca arte e soldadura humana (MONTAIGNE, 2002, p. 309).

Depois de enaltecer a naturalidade “pura e simples” dos tupinambds, como uma
dimensao da sua condig¢ao de vida feliz, que foi um ideal amplamente perseguido por grandes
pensadores e legisladores da Antiguidade, Montaigne desfere uma critica contumaz as crencas,
valores e costumes que eram desconhecidos e desnecessarios a vida feliz que o Novo Mundo
desfrutava. No Velho Mundo, seus pares consideravam condi¢dao imprescindivel da natureza
humana todos aqueles itens desconhecidos na América. A lista com os itens que “faltavam” aos
amerindios ¢ extensa, porém, ao fim dela, Montaigne faz pilhéria com a inexisténcia dos males
atrelados ao que era considerado essencial € ao que os canibais ndo apresentavam em suas
relacdes sociais: “Mesmo as palavras que designam a mentira, a trai¢do, a dissimulacdo, a
avareza, a inveja, a maledicéncia, o perdao, sdao inauditas” (2002, p. 309). Os supracitados
vicios, presentes em abundancia na civiliza¢ao a qual Montaigne conhece visceralmente — por
ter exercido a magistratura — ndo estdo presentes nos tupinambas nem mesmo em sua forma
semantica, pois as supostas "necessidades" ndo passavam de artificios dispensaveis a essa
cosmovisao amerindia.

A comparacao que Montaigne estabelece entre a Conquista — € os novos valores
impostos por guerra aos amerindios — e os desastrosos resultados da guerra civil — por conta da
intransigéncia religiosa entre duas concepgdes excludentes também em guerra — diferem-no e
distanciam-no dos seus pares que operam seus julgamentos engessados por dogmatismos, sem
0s aportes céticos, que garantem a Montaigne um elevado grau de autarquia frente a Autoridade
(religiosa) e aos antigos pensadores.

A equipoléncia que Montaigne percebe entre europeus e amerindios quanto a ideia de
humanidade — semelhanga na diferenca — € para ele razoavel e estendida, at¢ mesmo, para a¢des
mais intoleraveis, como sao as disputas violentas e as guerras. Apesar de demonstrar que os
tupinambas lutavam simplesmente por motivagdes de “virtude”, enquanto seus conterraneos
possuiam muito mais motivos, ¢ que eles ndo eram tdo virtuosos e confessaveis quanto se
esforcaram para fazer parecer, haja vista os horrores que autoimpunham os concidaddos

franceses entre si. Além do mais, os amerindios guiavam-se por uma necessidade imediata.



106

Somente 0 necessario os interessa, pois operam em uma logica da fartura® e niio de escassez,
nao havendo necessidade do acumulo ou grande reserva, pois, como descreve Montaigne, “Tem
grande abundancia de peixes e de carnes [...] € comem-nos sem outro artificio além de cozé-
los” (2002, p. 310).

E mais: “O dia inteiro ¢ passado a dangar” (2002, p. 311). Montaigne até mantinha uma
colecdo de seus reduzidos e simples objetos derivados diretamente da natureza como: “[...] vé-
se como sao seus leitos, suas cordas, suas espadas e os braceletes de madeira [...] e grandes
canigos, abertos numa ponta, com cujo som sustentam a cadéncia em sua danga” (2002, p. 311),
elementos encontrados com facilidade nas matas tropicais. Nesse sentido, para Montaigne, os
selvagens se encontram naquele “ponto feliz”, distanciados dos maleficios que a civilidade
europeia estava imersa: “mas nunca se viu um modo de pensar tdo desregrado que justificasse
a traicdo, a deslealdade, a tirania, a crueldade, que sdo nossas faltas habituais™ (2002, p. 314).
Reflexdo que abre a divergéncia que oferece uma leitura da aparéncia, dando relevo a
diversidade e apontando para uma cosmovisao que se apresenta como alternativa aos conflitos
que atormentavam seus concidadios e a ele também.

Montaigne ndo estd sozinho nessa percep¢do que critica a cosmovisdo que, nem de
longe, pode sentir-se superior aos canibais. Apresenta um pensamento que o distancia do lugar
comum de seu tempo e abre caminho para um julgamento tao contundente quanto o de Erasmo

de Rotterdam, em seu O elogio da Loucura:

Oh! Que absurdo! Nao! As ciéncias e as artes que tanto decantais ndo sdo obra da
natureza: foi um certo génio chamado Teuto (61), grande inimigo do género humano,
que, por camulo da desventura dos homens, as inventou. Eis porque, muito longe de
contribuirem para essa felicidade que se pretende apresentar como razdo de sua
descoberta, as ciéncias sdo, ao contrario, extremamente nocivas. Tinha decerto bom
faro aquele sabio e prudente rei (62) que, com tanta finura, segundo Platdo, reprovou
a invengdo do alfabeto. Digamos, pois, francamente, que a ciéncia e a inddstria se
introduziram no mundo com todas as outras pestes da vida humana, tendo sido
inventadas pelos mesmos espiritos que deram origem a todos os males, isto €, pelos
demonios, que por final tiraram da ciéncia o seu nome (63). Nada disso se conhecia
no século de ouro, em que, sem método, sem regra, sem instru¢ao, os homens viviam
felizes, guiados pela natureza e pelo proprio instinto. Com efeito, que utilidade teria,
naquele tempo, a gramatica? Havia apenas a linguagem, e, ainda assim, so era falada
para exprimir o pensamento. Nao havia necessidade de 16gica, porque, tendo todos os
mesmos raciocinios, as divergéncias de opinido ndo provocavam discussdo alguma.
Nao se conhecia a retérica naquela idade pacifica, em que ndo havia nem processos,
nem conflitos, nem discursos. Nessa época, os legisladores eram inuteis, porque,

0O pensamento de Montaigne se alinha ao de Erasmo com respeito a relagdo de proximidade dos tupinambas
com a nutriz Natureza: “Como se houvesse sombra de verdade em que a natureza, tdo previdente e vigilante
quanto ao pernilongo e até quanto as ervas ou as florzinhas do campo, fosse esquecer-se unicamente do homem,
deixando de lhe fornecer tudo aquilo de que precisa!” (ERASMO, 2002, p. 24).



107

reinando os bons costumes, ndo havia necessidade de leis (MONTAIGNE, 2002, p.
24).

Nesse trecho, Erasmo, incorporando a personagem Loucura, tece duras criticas a
sociedade artificializada em que se achava inserido. As criagdes humanas da arte e ciéncia
afastam o homem da felicidade, pois o afasta de sua natureza e instinto. Para Montaigne, tal
afastamento pelos artificios embaga a percepcao que os conquistadores tinham da simplicidade
tupinambad, predicando-os de selvagem, como se isso fosse negativo. De modo semelhante a
Erasmo, Montaigne reedita a oposi¢ao natureza versus arte € demonstra a maior felicidade que
existe na primeira. A perspectiva que aponta a falta de tantos itens, estava corrompida pelo
afastamento da naturalidade. Logo, a poténcia epistemolédgica e politica que a Conquista
poderia proporcionar a humanidade europeia ficou alijada de ser desenvolvida, e a incorporagao
dos saberes que o contato com cosmovisdes em profusdo ndo se efetivou como ato. A
oportunidade de construir um novo saber — compor-se, como diz Montaigne — foi desperdicada.

A conquista foi um evento que ampliou e mudou o mundo, porém suas bases morais e
politicas impediram que a descoberta dessas outras humanidades e suas crengas, costumes e
valores fossem conhecidas a partir de uma perspectiva despida de preconceitos. Montaigne, no
que poderiamos creditar a certo olhar antropoldgico e socioldgico, conseguiu enxergar além:
“Portanto bem podemos chama-los de barbaros com relagdo as regras da razdo, mas ndo com
relagdo a nods, que os sobrepujamos em toda sorte de barbaries” (2002, p. 314).

Esse topico apresentou a equipoléncia que Montaigne estabelece entre a humanidade
amerindia e a humanidade europeia, em um movimento dialético entre natural e artificial.
Reverte a ideia de barbarie, pecha injusta, segundo Montaigne, sobre os tupinambas e enaltece
o termo selvagem por sua proximidade e integracdo a natureza. Como destaca Starobinski
(1992): “Redescobrir o natural, a ingenuidade, a ignorancia, ¢ entdo redescobrir a graca das
primeiras certezas na divida que as cinge e as torna visiveis” (1992, p. 236-237). Montaigne
percebe a relagao dialética entre natureza e arte, emite seu julgamento com autarquia — objetivo
ultimo de sua “nova maneira” de ensinar — em favor das multiplas vantagens da primeira sobre
a segunda.

Essa critica impar promove uma abertura de mundo que permitiria a emergéncia da
alteridade e de novos mundos possiveis. A seguir, discorreremos sobre a centralidade da
exercitacao do julgamento como fundamento da agdo politica que favorega a “paz publica”

(STAROBINSKI, 1992, p. 250) e, consequentemente, ofereca condicdes para um minimo



108

necessario de “repouso interior” (1992, p. 250), mesmo nesse “movimento sem termo” (1992,

p. 235) que sao o mundo e o homem.

3.3 Educacio “nova-cética-antropofagica' para o ethos e a prdxis

Esse topico procura articular as finalidades éticas e politicas do projeto pedagogico de
Montaigne, as quais, por sua vez, podem encontrar, na diversidade da cosmovisdo antropdfaga
dos tupinambds e seus costumes, matéria para exercitacdo formativa e reflexdes com
desdobramentos sobre moral e politica. Consideramos que tais desdobramentos constituem
aspectos relevantes na formacgao proposta por Montaigne. Partimos do trecho final do capitulo
“Dos Canibais” (I, 31), especificamente do evento descrito de um encontro de trés tupinambas
— um deles considerado como rei — com o rei menino Carlos IX em territorio francés. A
narrativa desse encontro ¢ fecunda, por conta de sua poténcia reflexiva para a “nova maneira”
de ensinar montaigniana, na medida em que aponta as impressdes que marcaram € instigaram
Montaigne em dire¢do a formulacdo do seu julgamento acerca da contingéncia da diversidade
dos costumes.

O ponto central da nossa abordagem incide sobre a exercitacdo do julgamento, na
tentativa de equacionar impasses impeditivos para a obtencao e manutencao da “paz publica”
e do “repouso interior”, ultrapassando a ideia desejavel de tolerancia em direcdo a um objetivo
maior, a concordia na diversidade. Trata-se, assim, de fazer prevalecer uma formacao
educacional — de forte viés politico — que acolha reflexivamente a variedade dos modos de vida
em contraposi¢ao a aquela que da assentimento irrestrito aos costumes oriundos da "aldeia",

onde, eventual e aleatoriamente, nascemos. Descreve Montaigne:

Trés dentre eles, ignorando o quanto custard um dia a sua tranquilidade e a sua
felicidade o conhecimento das corrupgdes de cé, e que desse contato nascera a ruina
deles, como pressupondo que ela ja esteja avangada, bem infelizes por ter se deixado
lograr pelo desejo de novidade e ter deixado a dogura de seu céu para ver o nosso,
foram a Rouen, no tempo em que o falecido rei Carlos IX 14 estava (MONTAIGNE,
2002, p. 319).

Montaigne, provavelmente, ja julgava alguns dos efeitos ou “custos” de mais de sete

décadas do processo de Conquista e de seus nocivos resultados®! para a diversidade encontrada

% Como destaca Bosi: “Os contemporineos do ciclo das conquistas ibéricas ndo ignoraram a extensio do crime.
Frei Bartolomé de Las Casas dominicano publicou em Sevilha a Brevisima Relacion de la destruccion de las
Indias (1552), onde estima em quinze milhdes o nimero de indios mortos” (1992, p. 22), nos territorios que
ele catequizava e esta estimativa do nimero de massacrados somente se refere aos anos entre 1492 ¢ 1542,



109

nos povos do Novo Mundo. No sentido da critica desses acontecimentos, Bosi (1992) enaltece
e elogia os julgamentos e o posicionamento inovador de Montaigne frente aos relatos — orais e
escritos — que teve acesso: “E um seu provavel leitor [de Las Casas], o primeiro dos humanistas
leigos, Michel de Montaigne, deixou no Livro III dos Ensaios “[...] palavras de fogo” (1992,

p. 22) contra os conquistadores. Para Montaigne:

Tantas cidades arrasadas, tantas nacdes exterminadas, tantos milhdes de pessoas
passadas a fio de espada, e a mais rica e bela parte do mundo convulsionada para a
negociagdo de pérolas e de pimenta: mesquinhas vitorias! Jamais a ambi¢ao, jamais
as inimizades publicas impeliram os homens uns contra os outros em hostilidades tao
horriveis e calamidades miseraveis (MONTAIGNE, 2001, p. 188).

O posicionamento do gascdo é frontalmente contra esse modelo de colonizagio®
destrutiva e predatoria das pessoas “de ca”, referindo-se a sociedade europeia, j4 denunciada
como mesquinha, emergente do pré-capitalismo que ird superar a ordem medieval.
Efetivamente sabemos que Montaigne constroi seu julgamento depois de um tratamento®
cético de varias fontes bibliograficas.

Como vimos, a “nova maneira” de educar ¢ transversalmente atravessada pelo
ceticismo, para nao dar assentimento imediato e irrefletido para nenhuma das narrativas. Além
de buscar subsidios na literatura da época, ira também a historia, como sugere no I, 26. Ali
existe historia, mas ndo s6 ela — a formagdo também depende de outros aspectos como as
viagens, a conversa¢cdo com os livros e com as pessoas —, € preciso destacar que tudo ¢ material
para a exercitacdo do julgamento frente a diversidade de costumes. Na historia, ¢ possivel
analisar os acontecimentos e seus desdobramentos sobre homens e suas agdes. Como declara
Montaigne: “[A] A historia ¢ a minha seara” (2002, p. 218); logo em seguida emenda: “Para
alguns esse ¢ um puro estudo gramatical; para outros, a anatomia da filosofia, na qual as mais
abstrusas partes de nossa natureza sao penetradas” (2002, p. 234). E nessa “seara” apresentam-

se dois tipos de “colonos”, a saber:

62 “Em conformidade ao que prenunciava Montaigne, Bosi classifica a agio de conquista de: “A barbarizagdo
ecologica e populacional acompanhou as marchas colonizadoras entre nds, tanto na zona canavieira quanto no
sertdo bandeirante, dai as queimadas, a morte ou a preagao dos nativos.” (1992, p. 22).

63 “Um bom exemplo e que ilustra esse modo procedimental estd na “suspensdo” tanto de Las Casas, quanto de
Gomara, como destaca Luzio: Em vez da colonizagao das Indias, que ¢ a tese central de Goémara, Las Casas
confronta o leitor com a destrui¢do de um mundo natural, ético e socialmente justo. E também a prosa de
Bartolomé de Las Casas, que foi capaz de fornecer voltas linguisticas, imagens comoventes e fundamentos
tedricos para o discurso narrativo que Montaigne posteriormente desenvolveu em seus famosos Ensaios”
(1991, p. 11. Tradugdo nossa).



110

Aprecio os historiadores ou muito simples ou excelentes. Os simples que ndo tem
como misturar alguma coisa de seu, e que oferecem apenas o cuidado e a diligéncia
de recolher tudo o que chega ao seu conhecimento e de registrar de boa fé todas as
coisas [...] deixam-nos o julgamento intacto para o conhecimento da verdade. [...] Os
muito excelentes t&€m competéncia para escolher o que ¢ digno de ser de ser sabido,
podem selecionar de dois relatos o que € mais verossimil. [...] Tem razdo de assumir
a autoridade de regular nossa convicgdo pela deles, mas sem duvida isso ndo compete
a muitas pessoas (MONTAIGNE, 2002, p. 128-129).

Valemo-nos desse preceito sugerido por Montaigne. Nessa dire¢do, seguimos, entao,
com Sérgio Cardoso (1996) em seu estudo “Uma fé, um rei, uma lei”. Neste capitulo, presente
na obra 4 Crise da razao politica na Franga das Guerras de Religiao (1996), consideramos
esclarecedor tanto historica, politica quanto filosoficamente. Sobretudo, tal recurso subsidiara
os “hifens” que conectam a “nova maneira” (modo pedagdgico), ao ceticismo (a defesa da
duvida) e a antropofagia tupinamba (a “digestdo” da diversidade, em fluicdo do mundo e frui¢ao
do outro).

Cardoso (1996), ao descrever “A crise da razdo politica na Fran¢a das guerras da
religido”, apresenta-nos a moldura que margeia as relagdes politicas instdveis da segunda
metade do século XVI. A crise se estabelece devido ao antigo costume religioso ser questionado
pelos cristaos-huguenotes e pela reacdo desmedidamente violenta dos cristaos-catdlicos.
Porém, politica e economia sdo os motivos infraestruturais desses acontecimentos, porém,
apesar de, na superficie do conflito, em primeiro plano, estarem as questdes teologicas, a raiz
profunda das instabilidades ¢ outra. Para Cardoso (1996), atendendo a sugestdo montaigniana
acerca da historia, ¢ crucial que “Situemos o espago de nossa investigacao através de algumas
balizas, nitidas e bem conhecidas — uma personagem e uma data. Lembremos de Florentina
Catarina de Médici® [...]” (1996, p. 173). A partir dessa personagem e de sua constituicio
pessoal e de suas motivagdes e acdes, podemos adicionar o evento que oferecerd matéria de

reflexdes. Escreve Cardoso (1996):

A data ¢ o 24 de agosto de 1572. No dia anterior, o rei fora comunicado sobre o
envolvimento da rainha-mée e de seu irmdo e herdeiro, o duque de Anjou, no grave
atentado - mal sucedido, alias - ao almirante de Coligny, entdo o mais importante lider
politico e militar dos reformados franceses. Catarina e os catolicos radicais, tendo os

64 «[...] filha de Lourengo II de Médici e rainha da Franga por ntipcias com Henrique II. Com a morte prematura

do rei e ascensdo ao trono de seu filho Francisco, Catarina vé-se afastada do centro do poder, agora ocupado
pela poderosa familia dos Guise, duques da Lorena e tios de Mary Stuart, entdo rainha da Franca. Com grande
determinacdo, audidcia e sagacidade, apenas um ano depois, Catarina ascende a posi¢do politica mais
proeminente, sobrepujando s6 Guise e os Bourbon na disputa pela regéncia do reino, por ocasido da morte de
Francisco II e ascensdo de Carlos IX, menino de dez anos de idade. Dai em diante ela mantera seu papel
decisivo na politica francesa pelos quase trinta anos seguintes, o periodo, talvez da maior crise conhecida pela
histéria da nagdo, aquele das guerras de religido, durante os reinados sucessivos de trés de seus filhos”
(CARDOSO, 1996, p. 173).



111

Guise a frente, considerando as consequéncias graves que o fato produziria na
delicadissima condicao de divisdo civil do pais, recomendam a solugao final para a
crise politico-religiosa o massacre dos chefes protestante em Paris para as bodas do
seu lider simbdlico, o rei Henrique de Navarra, com a irma do rei, Marguerite de
Valois. Carlos IX, pressionado e contrariado, aceita o expediente como medida de
urgente necessidade e salvagao publica (CARDOSO, 1996, p. 173-174).

Essa medida demonstrou-se ainda mais desastrosa que o atentado mal sucedido contra
o Almirante protestante e suas tratativas dissimuladas de tolerdncia de culto. Seus
desdobramentos sdo bem conhecidos, como escreve Cardoso (1996): “Até a noite de Sao
Bartolomeu, ndo obstante o emprego da violéncia [...] os protestantes ndo haviam disposto a
um afrontamento revoluciondrio. Pelo contrario, contavam com ela [...]” (1996, p. 174).
Contudo, a partir do assentimento ao massacre, segundo Cardoso (1996): “Ele mesmo [Carlos
IX] organiza a estratégia e distribui os papéis, como também se encarrega do comando das
execucdes no interior do Louvre” (1996, p. 174).

Depois desses numerosos assassinatos — planejados, executados e comemorados pela
monarquia, a chamada “solucdo final” —, a possibilidade da “paz publica” desfaz-se por
completo: “ocorre, ao contrario, o seu desencadeamento total” (1996, p. 174). Nesse contexto
conturbado e de autofagia social, a confec¢@o do capitulo “Dos canibais” (I, 31) oferece matéria
para a reflexdo e exercitagdo do julgamento e a critica montaigniana decorrente cintila contra
tais intengdes e acdes de uma nacdo composta de considerados até esse momento auto
denominados de homens “civilizados”. Entretanto, ndo s6 as acgdes dos “civilizados” sao
criticadas, mas também a retorica, hipocritamente empregada contra os tupinambds, por conta
de sua antropofagia guerreira e ritual. Como destacamos no capitulo II desta dissertagao,
Montaigne ndo da assentimento imediato a qualquer argumentagdo, mas aplica seu ceticismo
e, por uma suspensao de juizo, seguida da aferi¢do, ajuiza acerca da “piedade religiosa” que
seus conterraneos catdlicos e huguenotes dispensam uns aos outros. Acerca da antropofagia

tupinambad, escreve Montaigne:

Nao me aborrece que salientemos o horror barbaresco que ha em tal agdo, mas sim
que, julgando com acerto sobre as faltas deles, sejamos tdo cegos para as nossas.
Penso que ha mais barbarie em comer um homem vivo do que comé-lo morto, em
dilacerar por tormentos e por torturas um corpo ainda cheio de sensibilidade, assa-lo
aos poucos, fazé-lo ser mordido e rasgado por cdes e por porcos (como nido apenas
lemos mas vimos de recente memoria, ndo entre inimigos antigos mas entre vizinhos
e concidadaos, e o que ¢ pior, sob pretexto de piedade e religido), do que assa-lo e
comé-lo depois que ele morreu (MONTAIGNE, 2002, p. 313).



112

Montaigne afirma que seu aborrecimento se da ainda mais severamente porque, quando
os “civilizados” deram predicados aos amerindios, eles ndo se atentaram para a propria
condi¢dao de violéncia a que se encontravam imersos por conta de seus proprios costumes.
Apontavam para o “argueiro” nos olhos dos tupinambads por conta de suas praticas decorrentes
de uma cosmovisao diferente sem que percebessem a “trave” em seus proprios olhos, que os
impediam de perceber que estavam se destruindo mutuamente, vizinhos e concidadaos. Ambas
as facgdes se originaram da mesma matriz judaico-crista, com diferengas minimas, se forem
comparadas a radicalidade abissal da cosmovisao — e costumes — das na¢des do Novo Mundo.

E mais, suas torpezas nao se dirigem a uma outra na¢ao inimiga, mas aos proprios
concidadaos franceses. De outra forma, agem os "barbaros" tupinambas, segundo Montaigne:
“[A] Eles tém suas guerras contra as nacdes que ficam além de suas montanhas, mais adentro
da terra firme” (2002, p. 312). Na balanca cética, Montaigne julgard a “pretensa piedade e
religido” francesa em um prato e, em outro, a virtude da “coragem” guerreira tupinamba. E
ainda destaca uma percep¢do equivocada dos europeus sobre si mesmos € uma motivagao
velada para o cometimento de atos de crueldade desonrosa, ancorada em seus costumes e
preconceitos.

Montaigne aponta diferengas importantes entre os costumes de seus contemporaneos e
os tupinambas. Sdo elas que credenciam os elogios que emergem do seu julgamento aos
amerindios brasileiros. Nao se trata — para os canibais — de disputas por territérios ou outros
bens materiais ou imateriais como a religiosidade. Ademais, quando as guerras tupinambas
acabam, sendo estes vitoriosos, retomam a sua vida frugal e minimalista. Ao final das guerras,
as exigéncias aos derrotados eram mais brandas se comparadas a outras valentes nagdes — no
caso em tela, uma simples confissdo de derrota era o bastante para por termo ao conflito — e
aceitavam a “palavra dada” pelos inimigos derrotados. Os “selvagens” adotam uma solugdo
baseada na palavra dada dos vencidos — costume de assombrosa simplicidade e eficacia para
uma solu¢ao politica — em questdo. Para Montaigne:

Se seus vizinhos atravessam as montanhas para vir assalta-los e obterem vitoria sobre
eles, o proveito do vitorioso ¢ a gloria e a vantagem de ter sido superior em valor e
em coragem, pois afora isso ndo tem o que fazer dos bens dos vencidos, ¢ voltam para
sua terra, onde ndo tem falta de coisa alguma necessaria, tampouco falta de grande
qualidade de saber desfrutar venturosamente de sua condi¢do e contentar-se com ela.
Estes, por sua vez, fazem o mesmo. Como Unico resgate pedem a seus prisioneiros a

confissdo e o reconhecimento de estarem vencidos. (MONTAIGNE, 2002, p. 314 -
315).



113

Como percebemos, para Montaigne, uma medida simples e aparentemente fragil ¢ capaz
de finalizar uma guerra por parte dos “barbaros”. Em contrapartida, entre os “civilizados”, o
proprio monarca francés e parte de sua corte — evento do massacre dos huguenotes pelos
cristdos catdlicos — conspiraram de forma traigoeira e inesperada contra o grupo reformado —
alinhado e confiante na monarquia e sua capacidade agregadora —, que era minoritario numa
propor¢ao de um para cinco.

Para Cardoso (1996): “Pelo contrario [os reformados], contavam com ela [a monarquia]
e buscavam, no plano politico, submeter-se a uma estratégia mais defensiva e conciliadora”
(1996, p. 174). Nota-se que a condi¢ao dos reformados estava muito proxima de uma sujei¢ao
pacifista, adequando seus costumes as condi¢des politicas possiveis para uma minoria. Para os
considerados, preconceituosamente, "barbaros", bastava apenas a palavra dada para por fim ao
conflito.

Porém, os supostos "civilizados" — da mesma nagao e religiosidade crista — arrastam-se
em guerras por décadas a fio em meio a dissimulagao artificial e a suplicios atrozes. Montaigne
percebe, nos tupinambas, um critério de estabilidade capaz de solucionar conflitos de modo
preciso, rapido e simples, isto ¢, a forca da “palavra dada”®, além de comparar os amerindios
a exemplos retirados da histéria onde povos antigos e virtuosos sao equiparados aos nossos

tupinambas. Escreve Montaigne:

Os hungaros, combatentes muito belicosos, outrora ndo forcavam sua vantagem para
mais do que colocar o inimigo a sua mercé. Pois, tendo arrancado essa confissdo,
deixavam-no partir sem fazer mal, sem resgate, exceto, no maximo, fazé-lo dar sua
palavra de que dai em diante ndo se armaria contra eles (MONTAIGNE, 2002, p.
315).

Como poderia um costume tao simples, o empenho da palavra dada pelos vencidos, ser
capaz de dirimir uma guerra? Por que tupinambas e hingaros conseguem tal éxito com esses
costumes publicos? A possivel resposta € porque ambas as nacdes, distintas no tempo € no

espaco, faziam uso de um costume que, inspirando certo tipo de acdo humana, se fosse aplicado

%5 “Em varios capitulos Montaigne defende o valor da palavra dada, mas especialmente em “Do arrependimento”
(I11, 2), em “Da gloria” (11, 16), em “Do desmentir” (II, 28) e em “Da fisionomia” (111, 12). Em “Do desmentir”,
Montaigne testemunha a degradacdo da verdade: “o primeiro indicio da corrupgao dos costumes € o banimento
da verdade; pois como dizia Pindaro, o ser verdadeiro ¢ o comeg¢o de uma grande virtude [C] e a primeira
condi¢do que Platdo impde ao governante de sua republica” (II, 28, p. 500). O ensaista nos diz que se sente
reconfortado por ndo ter faltado a palavra dada, mesmo em situagdes dificeis pelas quais passou. Conforme
Montaigne, em que pese nao haver o soberano bem propalado pelos dogmaticos, a palavra dada pode ser
instancia de estabilidade, mesmo na guerra. O que Montaigne constata usualmente ¢ o desprezo pela palavra
dada durante os conflitos, em que fica dificil distinguir aliados e inimigos, formados todos no mesmo contexto”
(CONCEICAO, 2020, p. 321).



114

ao mundo europeu, conduziria & paz publica e, consequentemente, a nao aniquilacdo dos
vencidos (dos diferentes), mas, antes, uma convivéncia pacifica. Ambos, em sua simplicidade,
ndo queriam a conversao aos seus costumes ou a aniquilagao dos inimigos por causa das suas
cosmovisdes. Montaigne arremata com um argumento de Claudiano, o qual diz: “A uUnica
vitoria verdadeira € a que, subjugando a alma, for¢a o inimigo a confessar-se vencido” (2002,
p. 315).

Os huguenotes ja se achavam em uma situagdo delicada, suscetivel pelo proprio
reconhecimento da condi¢ao de serem minoritarios demograficamente no solo francés e, como
escreve Cardoso (1996), “[...] por acreditarem que medidas de tolerdncia viriam
necessariamente da urgéncia da pacificacdo do reino e do esfor¢co da regente para firmar o
proprio poder” (1996, p. 174). Portanto, ja pretendiam uma espécie de acordo politico no
sentido do estabelecimento do que Starobinski (1992) chama de “paz publica” (1992, p. 250).
Dessa forma, haveria a possibilidade de se manterem em seus dominios, sem serem atacados
ou dizimados, pois compartilhavam do mesmo territorio, lingua, etnia e varios costumes
similares. Por que tantas semelhangas ndo foram suficientes e capazes de ancorar um modo de
conviver que beneficiaria a toda diversidade dos segmentos sociais? Nesse sentido, devem ser
levados, em consideragdo, a composi¢ao do povo, o momento histérico em que ele esta inserido
e o modelo de educagdo que reproduz essa sociedade. Como destaca Cardoso (1996), em

relacdo as medidas que buscavam estabelecer a paz publica no solo francés:

O chanceler L’Hopital, ao abrir, em Saint-Germain En-Laye, a reunido de
representantes dos parlamentos e do Conselho Privado em 3 de janeiro de 1562,
lembra aos participantes que o legislador ndo deve se perguntar se as leis s3o boas em
si mesmas, mas se sao adequadas ao povo e ao tempo em que sdo aplicadas: “Cicero
censura Catdo por apresentar um tipo de rigidez e inflexibilidade apenas adequado a
Republica de Platdo; mesmo vivendo em um tempo bastante corrompido. Precisamos
sempre procurar acomodar a lei a0 povo, como aos pés, os sapatos”. E preciso,
portanto, tolerar o culto reformado, dada a impossibilidade, naquele instante, de
reprimi-lo, sem grande e imediato perigo para a paz publica (CARDOSO, 1996, p.
176).

Como percebe Montaigne, as condi¢des para a superagdo desses impasses passam pelo
reconhecimento do “movimento sem termo” (STAROBINSKI, 1992, p. 235) em que o homem
e as sociedades estdo inseridos inapelavelmente; além disso, suas leis carecem de adequagdes
histdricas, ou seja, a alteridade deve caber no célculo da “paz publica”. Por isso, € necessario o
ensino da exercitagdo do julgamento, devido a essa constatacao de mobilismo do mundo social

e fisico.



115

E de se esperar que tal exercitagdio seja capaz de promover adaptacdes,
preferencialmente pela via da persuasdo, e evitar o emprego de violéncias. Ainda que
Montaigne denuncia o embuste de atribuir essas barbaridades — nas guerras de religido e na
conquista do Novo Mundo — ao “zelo piedoso e a religido”, esse argumento ndo convence o
gascao de forma satisfatoria, por isso ironiza os seus conterraneos ao afirmar: “Tudo isso nao
esta muito mal; mas, ora, eles nao usam calgas” (2002, p. 320).

Se a aparéncia que fundamenta esses acontecimentos sdo realmente a religido,
Montaigne percebe, nos tupinambdas, uma possivel solucdo ao aplicar a equipoléncia entre a
religiosidade crista e a religiosidade tupinambd, de um modo bastante cuidadoso, pois, em um
momento historico tdo beligerante e perigoso da Franca, era necessario ser sutil e falar pelas
entrelinhas, sob penalidade de ser malquisto por um ou outro partido religioso que espelhavam
a politica do periodo. Portanto, vejamos o que Montaigne escreve sobre a religiosidade

tupinamba, sua simplicidade e singularidade:

Tem ndo sei quais sacerdotes e profetas, que se mostram ao povo muito raramente,
tendo sua moradia nas montanhas. A sua chegada faz-se uma grande festa e
assembleia solene de varias aldeias [...]. Esse profeta fala a eles em publico,
exortando-os a virtude e ao dever, mas toda a sua ciéncia ética contém apenas dois
itens, coragem na guerra e afei¢do por suas mulheres. Prognostica-lhes as coisas por
vir e os resultados que devem esperar de suas iniciativas, encaminha-os para a guerra
ou desvia-os dela; mas € com a condi¢do de que, quando ele falha ao adivinhar bem
e lhes acontece diferentemente do que predisse, se o agarraram ele é picado em mil
pedagos e condenado como falso profeta. Por causa disso, aquele que uma vez se
enganou ndo ¢ mais visto (MONTAIGNE, 2002, p. 311-312).

Montaigne inicia sua descricdo apontando quatro diferengas fundamentais com
referéncia a religiosidade cristd, fraturada internamente, na qual predomina a posigao radical
“quem comigo ndo ajunta, espalha”, que catalisa os conflitos doutrinarios. Primeiramente, o
“sacerdote” ndo vive no interior da comunidade e sua subsisténcia ndo depende diretamente
dela. O conjunto de aldeias — ou aglomerado, como Montaigne denomina — tem seu
funcionamento focado nas questdes da vida pratica, do seu cotidiano mais material € menos
metafisico. SO6 eventualmente esse sacerdote desce da montanha para influenciar a vida do
aglomerado de aldeias. Percebemos aqui que a religiosidade serve a comunidade e ndo a
comunidade serve a religiosidade, ou seja, a centralidade da vida estd na economia-politica e
tem precedéncia sobre a religido.

Uma segunda caracteristica, que possui uma implicagdo crucial ao bom andamento das
relacdes entre as aldeias, € que o sacerdote fala na assembleia, isto €, suas prédicas, profecias e

aconselhamentos estdo sujeitos ao crivo da comunidade. Nao existe espago para articulagdes



116

que sejam realizadas na surdina. Lembremos como foi o planejamento do massacre dos
huguenotes na Franga.

A terceira importante diferenga marcada por Montaigne ¢ a simplicidade do sistema
¢tico da nacdo tupinambd. Com apenas duas admoestagdes: “coragem na guerra” e “afei¢do as
mulheres”, a vida tupinamba parece ter a liberdade — elemento chave para a diversidade — para
que o proprio homem faga a maioria de suas escolhas — julgamentos — de forma autarquica.

Ademais, a quarta diferenga que os tupinambads apresentam ¢ o fato de que as previsdes
do sacerdote devem ser acertadas, sob o costume de ser castigado duramente se falhar em suas
“revelacdes” ou previsdes. Essa medida, simples em suas "leis" (costumes), garante que o
sacerdote nao se arrisque em devaneios e sedigdes que poderiam prejudicar o aglomerado: “[...]
de varias aldeias” (2002, p. 311). Este costume simples garante a estabilidade da paz publica
no que tange a religiosidade e aos seus desdobramentos nas interagdes humanas. Por fim,
Montaigne acrescenta a este costume uma adverténcia salutar: “[C] A adivinhacdo ¢ dom de
Deus; eis por que abusar dela deveria ser uma impostura punivel” (2002, p, 312). Exemplifica
com o caso do povo citas, que também possuia um costume de semelhante a¢do ao dos

tupinambds, e finaliza:

Os que manejam as coisas sujeitas ao comando da competéncia humana sio
desculpaveis por fazerem nisso tudo o que podem. Mas, aqueles outros que nos vém
embair com garantias de uma faculdade extraordinaria que estd fora de nosso
conhecimento, nao devemos puni-los por ndo manterem o resultado de sua promessa
e pela temeridade de sua impostura? (MONTAIGNE, 2002, p. 312).

Diferentemente de outros pensadores que buscavam demonstrar a origem dos costumes
primeiramente da Deidade, como escreve Tomas de Aquino®® e, depois, com Jean Bodin e sua
doutrina da soberania, da for¢a do soberano (CARDOSO, 1996, p. 177), Montaigne percebe a
origem das leis e a autoridade delas nos costumes. No capitulo I, 23 “Do Costume — e de ndo
mudar facilmente uma lei aceita”, escreve: “As leis da consciéncia, que dizemos nascerem
naturalmente, nascem do habito: toda pessoa, venerando intimamente as ideias e costumes
aprovados e aceitos ao seu redor, ndo pode desligar-se deles sem remorso nem se aplicar neles

sem aplauso” (2002, p. 173). Para Montaigne, em sua origem, um costume € apenas uma a¢ao

8 «“Q costume nfo ¢ para ele [Montaigne] - como o é para Tomés de Aquino - um "tacitus consensus populi”, que
procederia de um juizo racionalmente deliberado, repetido por um grande nimero de homens durante um
grande lapso de tempo, e que se cristalizaria em um “habito” (uma “disposi¢@o” para um certo tipo de a¢des)
que, portanto, manifestaria - de modo mais certo que as determinagdes das leis positivas (produzidas pelo juizo
momentaneo de um ou de poucos) - a inclinagdo natural do vontade humana para o Bem. Os costumes nao
podem pretender tal dignidade” (CARDOSO, 1996, p. 186).



117

humana que responde a uma necessidade que, com o passar do tempo, se estabelece como

crenga e, a partir dai, tende ao imobilismo ou a se perpetuar tiranicamente:

Pois na verdade o costume ¢ um mestre-escola violento e traidor. Ele coloca em nos,
pouco a pouco, as escondidas, o pé de sua autoridade: mas a partir desse suave e
humilde comego, tendo-o firmado e fincado com o auxilio do tempo, revela-nos logo
em seguida uma face furiosa e tiranica, contra a qual ja ndo temos a liberdade de
erguer sequer os olhos. Vemo-lo forcar, todo o tempo, as regras da natureza
(MONTAIGNE, 2002, p.162).

No caso da Franca, os costumes catolicos mantinham uma estabilidade social aparente
—mera aparéncia — até a emergéncia de um novo costume: o reformado e seus desdobramentos
em instabilidade social, um paradigma concorrente que emerge das anomalias do proprio
paradigma dominante. Eis por que Montaigne prefere manter-se no campo catélico, pois ambos
os “partidos” tém sua instituicao original, advinda, também, de costumes. Nesse caso, por ser
mais anterior, o catolicismo estd para o protestantismo como a religiosidade tupinamba esta
para o cristianismo dos conquistadores. Assim, desde que imposto pela violéncia, ¢ preferivel
manter-se numa posi¢do conservantista. Valendo-se dessa percepcdo dos tupinambds em
relagdo aos conquistadores ou dos catolicos frente aos reformados, Montaigne, nessa situagao
de guerra civil ou conflitos violentos, utiliza-os como matéria para fazer o julgamento em favor

dos primeiros costumes e da manutencao, por necessidade pratica, da estabilidade anterior:

O autor mostra-se extremamente rigoroso na avaliagéo da atitude dos reformados. Se
ndo pensa, evidentemente, em reprimi-los e puni-los por suas crencas censura,
entretanto com indignagdo, a acdo violenta e ambiciosa desses homens que fariam da
fé pretexto para sedi¢do ("parece lhes permitido tudo que pode fazer avangar seus
designios e tem outra lei ou ordem além de buscar sua vantagem”), que alimentam os
odios e mostram-se insensiveis a visao da ruina do estado. e, por fim, o continua a
corroborar, como todos a necessidade de “uma fé, um rei, uma lei” para a salvacao
presente da nagdo e a constituicdo e conservacdo de toda a comunidade politica
(CARDOSO, 1996, p.185).

Em “Dos canibais” (I, 31), existe uma passagem onde Montaigne descreve um desses
momentos no qual um costume ¢ modificado: trata-se da transformacdo do costume do
“canibalismo” ritual para um costume meramente vingativo e cruel. O canibalismo tupinamba,
que anteriormente realgava a virtude de coragem e generosidade, mudou para uma agao de

tortura e morte:

E como prova que é exatamente assim: percebendo que os portugueses, que se haviam
aliado a seus adversarios, usavam contra eles quando os apanham, uma outra espécie
de morte, que era enterra-los até a cintura e langarem no restante do corpo muitas
flechadas e enforca-los depois, eles pensaram que essas pessoas do outro mundo, por



118

serem quem havia semeado o conhecimento de muitos vicios na vizinhanga e por
serem mestres muito maiores do que eles em toda espécie de maldade, ndo adotavam
sem motivo esse tipo de vinganga e que ela devia ser mais terrivel que a deles,
comecando a abandonar sua maneira antiga para seguir esta outra (MONTAIGNE,
2002, p. 313).

Nessa passagem, € notorio que a mudanca do costume tupinamba, para Montaigne, foi
uma mudanca ruim, influenciada por um ambiente de choque de costumes e de cosmovisoes,
com imposi¢ao violenta desencadeada pelos portugueses colonizadores. A reagdo dos
amerindios degenerou a sua cultura, foi uma forma de subverter a diversidade e impor uma
padronizac¢do nociva e um acréscimo de artificio. Assim, Montaigne constata que o contato com
os conquistadores ¢ nocivo, pois eles conhecem as “[...] corrupgdes de ca” (2002, p. 319) e
contaminam a cosmovisdo tupinamba. Essa “corrup¢do” ¢ o afastamento mais radical da
condi¢do de “naturalidade”, a que Montaigne tece tantos elogios por conta de seus costumes
serem menos “abastardados”, isto €, menos distanciados da “mae natureza”.

Em certa medida, podemos alinhar a violéncia das “guerras de religido” as “guerras da
Conquista”, pois ambas violentam os antigos costumes — de onde emergem as leis
consuetudinarias — e impdem a destruicdo da estabilidade interior e publica. Na Franga, o
processo se da internamente e, no Novo Mundo, de forma externa, mas com resultados

semelhantes. Montaigne desenvolve uma investigacdo dos costumes para buscar subsidios para

sua reflexdao. Como escreve Cardoso (1996):

[...] o costume ndo é pouca coisa! [...] Os habitos vao se estabelecendo pouco a pouco
e, imperceptivelmente, impde o tacdo “furioso e tiranico" de sua autoridade - como
um mestre-escola bilioso ou colérico que nem sequer permite aos escolares levantar
os olhos. Trata-se, também aqui de um velho tema da sabedoria grega que Aristoteles
retoma, para mostrar em sua ética que a criagdo das boas disposi¢cdes morais realiza-
se, fundamentalmente, pela repetigdo de atos bons, estabelecem-se pela sedimentacio
de uma pratica costumeira e que, imperceptivelmente - como uma doenga, diz ele -,
ganha corpo e torna-se estavel como “habito” (como uma predisposi¢do adquirida
para certo tipo de ato ou, se se quiser uma “maneira de ser” do agente no que se refere
as suas afecgdes e acdes (CARDOSO, 1996, p. 186).

Dai emerge o julgamento condicionado e ineficaz para conduzir-se num mundo vasto
de diversidade e em movimento constante, mesmo que quase imperceptivel. Essa condicao ¢
combatida em “Da educagdo das criangas” com sugestdes que revisaremos mais adiante, como
as viagens, conversagdes ¢ abertura a experimentagdo pelo aprendiz, exercitando os
ajuizamentos das a¢des. Cardoso (1996) aponta a citagdo de Quintiliano por Montaigne de um
exemplo cléassico dessa racionalidade presa aos costumes. Trata-se da jovem camponesa e do

seu boizinho em “Do costume - ¢ de ndo mudar facilmente uma lei aceita’:;



119

[A] Parece-me que compreendeu muito bem a forca dos costume quem primeiro
inventou aquela historia de que uma aldea, tendo aprendido a acariciar e trazer nos
bragos um bezerro desde a hora de seu nascimento, ¢ continuando sempre a assim
fazer, pelo habito ganhou isto: que ele ja era boi adulto e ela o carregava ainda. Pois
na verdade o costume € um mestre-escola violento e traidor MONTAIGNE, 2002, p.
162).

A campesina carregava o bichinho no colo e, com o passar do tempo, j& estava a carregar
um boi adulto. Nesse exemplo, percebemos como o processo de formagao do costume interfere
no julgamento, que fica comprometido ao ponto de a razdo entrar em crise, pois equivale a
atuagdo de um tirano ou mestre-escola que impede a menina de perceber a realidade como tal,
na mutabilidade que exige novas condutas e a¢des capazes de promover adaptabilidade a novos
contextos. A partir desses argumentos, Montaigne buscara desvelar a for¢a dos costumes. A
esse respeito, Cardoso (1996) afirma que:

[...] ainvestigagdo chega ao seu ponto mais interessante e de maior ousadia. Pois passa
do testemunho da poderosa excentricidade e da variedade dos costumes para a
interrogacgdo de suas condi¢des; vai em busca do segredo de sua espantosa forga e da
fecundidade de suas variagdes. Trata-se do segmento de seu texto que nos convida a
apreciar o poder dos costumes no dominio das crengas e institui¢des, a avaliar o

alcance de sua ascendéncia sobre os espiritos (“que ne peut-elle [la coutume] en nos
Jugemens et en nos créances") (CARDOSO, 1996, p. 187).

Os costumes, que mereceram um alargado estudo por Montaigne, possuem grande
forca, assim como ampla diversidade. O problema ¢ que a sua forga original ¢ assemelhada em
seu processo inaugural em todos os tipos humanos indistintamente; o costume trilha uma
evolugdo quase imperceptivel para a condi¢do de crenga e, depois, d4 mais um salto para a
condi¢do de lei. Nesse sentido, o costume pode, por sua ocorréncia no tempo, assumir uma
postura tirdnica sobre nossos julgamentos a ponto de nos turvar a percepcao frente a0 mundo.
Uma espécie de entorpecimento da razdo, como no exemplo supracitado da camponesa e do
seu bovino, que demonstra um flagrante erro perceptivo. Esse erro, esse equivoco frente a
realidade, ¢ também bem descrito quando Montaigne transcreve, no capitulo “Dos canibais” (I,
31), as trés questdes formuladas pelos tupinambds no encontro com Carlos IX, onde os

costumes franceses entorpecem os europeus frente a perspicacia dos tupinambas:

O rei falou com eles um longo tempo; mostraram-lhes o nosso modo, nossa pompa, a
forma de uma bela cidade. Depois disso alguém perguntou-lhes sua opinido, quis
saber o que haviam achado de mais admiravel: responderam trés coisas, de que perdi
a terceira [...] Disseram que em primeiro lugar achavam muito estranho que tantos
homens adultos, portando barba, fortes e armados, que estavam ao redor do rei [...] se



120

sujeitassem a obedecer uma crianga, e que ao invés ndo se escolhesse algum deles
para comandar (MONTAIGNE, 2002, p. 319).

O espanto dos tupinambas com relagao aos costumes franceses, a despeito do modo de
sucessao de seu rei, ¢ plenamente racional, devido a simplicidade do sistema sucessorio
amerindio. Desnuda a for¢ca que o costume adquiriu nesta nagdo — a Franga — e que causa
estranhamento ao observar uma crianca mandando em adultos “barbudos, fortes e armados”.
Esse “atrito cerebral” dos tupinambas poderia estar nos labios de qualquer francés que nao
tivesse sucumbido a for¢a do costume em sua incoeréncia. Percebemos aqui a extrapolagao dos
costumes sobre as relagdes politicas e sociais. O costume ¢ uma segunda natureza, e essa ¢ uma
posicao de Aristoteles que Montaigne reproduz e adere em parte. Mas, para o gascao, essa for¢a
pode interditar e cegar os que nela estdo imersos, numa dissonancia cognitiva. Para Cardoso
(1996), Montaigne desvela o funcionamento operativo do costume: “Veremos que ele intervém
na operagao do juizo e se imiscui no proprio exercicio darazao” (1996, p.187). Para Montaigne,

no “Do costume — e de ndo mudar facilmente uma lei aceita” I, 23:

[B] Considero que ndo vem a imaginagdo humana nenhuma fantasia tdo insensata que
ndo encontre exemplo em algum uso publico, e consequentemente que nosso
raciocinio ndo escore ¢ fundamente. [...] Os barbaros ndo sdo nem um pouco mais
surpreendentes para nés do que o somos para eles, nem com mais razao - como todos
reconheceriam se, apos ter perambulado por esses novos exemplos, soubessem
aceitar-se sobre os seus proprios e compara-los exatamente. A razdo humana ¢ uma
tinta infundida mais ou menos na mesma propor¢do em todas as nossas opinides e
costumes, de qualquer forma que eles sejam: infinita em matéria, e infinita em
diversidade (MONTAIGNE, 2002, p.166, 167).

A provocacdo para que nossos tupinambas fizessem seu julgamento, “destravou” em
Montaigne uma reflexdo fecunda. Homens feitos, submetidos a uma crianga, pareceu aos
“selvagens” uma bizarrice inconteste. Avancando nessa reflexao, continua Cardoso (1996): “O
costume impede-nos de pensar. Nao avaliamos nem ponderamos mais nossas opinides, crengas
e acdes; pois nem mesmo pensamos mais nelas, justamente por costumeiras” (1996, p.188). Ao
perguntarem aos tupinambds sobre o que mais admiravam na visita, aqueles franceses foram
surpreendidos pela perspicidcia de uma razao “livre” de um costume transformado em
oportunismo politico. Por seu surgimento e manutengao, o costume confere a si mesmo uma
autoridade para sua autoconservacdo. Enfim: “[...] o habito amortece também a visdo de nossa
razdo que, em fun¢do dele, j4 ndo se deixa impressionar pelas coisas mais estranhas e

surpreendentes” (CARDOSO, 1996, p.188). Para os tupinambas, uma crianga que manda em



121

J4

adultos ¢ surpreendente em varios sentidos. Isso ndo se apresenta na natureza nem nos

aglomeramentos de outros povos do Novo Mundo. Nisso, escreve Cardoso (1996):

O que Montaigne, no entanto, prontamente faz o seu leitor perceber é que a
paralisagao do pensamento, por ele assinalada, ndo € apenas, como se pensa, um efeito
dos costumes; ela assinala, mais profundamente, sua propria causa. A despeito da
aparéncia (que lhe advém de sua matéria racional, visto que incorpora alegagdes e
juizos e se articula por uma certa logica discursiva - ou “simbdlica”), o costume
enquanto tal, ndo procede do exercicio do juizo, ¢, ao contrario, produzido por seu
entorpecimento (CARDOSO, 1996, p.188).

O entorpecimento nao se restringe ao rei Carlos IX; o beneficiario direto desse costume
arraigado se estende sobre quase todo corpo social. Percebemos isso no segundo estranhamento
dos tupinambads, que se refere a desigualdade injustificada entre os franceses. O costume havia
os entorpecido para uma aberragao da condi¢ao de vida miseravel de grande parte da populagao
sob a monarquia. E colocada uma adverténcia — ou como enaltece Bosi (1992) “uma palavra
de fogo” — que acendeu o estopim para a explosdo da monarquia francesa, com os
revolucionarios de 1789, que concretizaram o que os tupinambas de Montaigne sinalizavam

como possibilidade:

[...] em segundo lugar [eles t€ém um tal jeito de linguagem que chamam os homens
de “metades” uns dos outros] que haviam percebido que existem entre n6s homens
repletos e empanturrados de toda espécie de regalias e que suas metades estavam
mendigando nas portas, descarnados de fome e pobreza; e achavam estranho como
essas metades aqui necessitadas podiam suportar tal injustica sem agarrar os outros
pelo pescogo ou atear fogo em suas casas (MONTAIGNE, 2002, p. 319-320).

Se a primeira questdo tupinamba tratava de como se institui um rei menino para o
comando de adultos, a segunda escancara a distor¢ao dos costumes e, no caso francés, das leis
que amparam essa constatacdo espantosamente injusta. Qual explicagdo para um enorme
desigualdade frente a uma condigao tao elementar como a alimentacdo, uma vez que a natureza
prové — por sua experiéncia mais basica de convivéncia social e politica — o suficiente,
confirmavam os tupinambads, para garantir as minimas por¢des didrias a todos? A causa dessa
infame sujei¢do que assola essas “metades” imdveis frente a essa injustica encontra-se em seu

amago nas reflexdes desenvolvidas com e pelo amigo de Montaigne. Afirma Cardoso (1996):

Como compreender essa imobilizacdo do juizo e o estacionamento do tempo que
assistimos nos costumes? Que forga tdo poderosa seria capaz de anular essa atividade
e deter esse movimento? Enfim: a que motor atribuir a paralisia e a insensibilidade
dessas antigas aptiddes dos homens? Montaigne, aqui, através de um conjunto de
fragmentos de expressdo ou de imagens, remete o leitor ao famoso discurso de seu



122

amigo La Boétie. Retoma, por sua conta, o nicleo mesmo de sua investigagdo sobre
a origem da serviddo, cujo carater voluntario fora decifrado justamente por sua
associagdo ao costume (CARDOSO, 1996, p.188-189).

Montaigne acompanha o pensamento de La Boétie de que essa sujeicdo voluntaria se
efetiva pela conjugacdo com os costumes. Essas condigdes materiais, originarias das
convivéncias, vao se estabelecendo de modo lento como se fossem um homem amarrado por
um fio de algoddo ao qual adicionam-se aos poucos outro fio, mais outro fio, até que esse
homem se rende a uma corda grossa e forte, que acaba por designa-lo a condi¢ao de prisioneiro
voluntério e cego. Desse desenvolvimento sutilissimo, a proxima geragao, ja nascida sob essas
condicdes, ird entendé-las como “naturais” de forma irrefletida e equivocada. A resposta de La
Boétie ¢ singela como uma “revelagao”, descreve Cardoso (1996): “Simplesmente porque “as
opinides comuns [communes imaginations| que vemos creditadas a nossa volta [...] nos
parecem que sdo universais € naturais [generales e naturalles]” (1996, p. 189).

No capitulo “Da educacao das criangas”, Montaigne sugere uma medida fundamental,
que ofereceria subsidios para a superagdo dessa distor¢do: ¢ preciso buscar conhecer outros
costumes onde “[...] tudo sdo matérias novas” (2002, p. 228) para a confec¢ao do julgamento
livre. E continua Montaigne:

Por essa causa, o comércio dos homens ¢ admiravelmente adequado para isso, ¢ a
visita aos paises estrangeiros [...] para trazer de 14 os humores daquelas nagdes e as
formas de comportamento e para atritar e polir nosso cérebro contra o dos outros.

Gostaria que comegassem a passea-lo ja na tenra infancia [...] (MONTAIGNE, 2002,
p- 228 - 229).

Essas medidas seriam profilaticas a tirania dos costumes do lugar onde se nasce. Porém,
para Montaigne, ¢ importante decifrar minuciosamente essas condi¢gdes como Unica maneira de
supera-las. Entdo, segundo Cardoso (1996): “E apenas este o segredo da existéncia,
permanéncia e poder espantoso dos costumes: que, nele, o que quer que seja — qualquer opinido,
crenga, preceito, imaginacao ou fantasia — aparece como “necessidade”: traveste-se de natureza
e impde-se como razao” (1996, p.189). Esse desvelamento e mapeamento da transmutacao dos
costumes como triade necessidade-natureza-razdo encaixa perfeitamente na denuncia que
Montaigne faz da autoridade, quando afirma que: “Tanto nos submeteram as cordas que ja ndo
temos livres os passos” (2002, p. 226). Uma necessidade solicita uma agdo, a repeti¢ao da agao
torna-se costume. O costume veste-se de natureza e por sua constancia assume uma espécie de

autoridade. Nesse sentido, Theobaldo (2008) entende que: “Os livros doutrindrios dos pedantes



123

e dos que tém visdo curta, que s6 enxergam os proprios pés, sera substituido pelo livro do

mundo” (2008, p.154). Para Montaigne:

[A] Da frequentagdo do mundo tira-se uma admiravel clareza para o julgamento dos
homens. Estamos todos trancados e encolhidos em ndés mesmos e temos a visao
limitada ao comprimento de nosso nariz. Perguntaram a Sécrates de onde ele era. Ele
ndo respondeu: “De Atenas”, e sim: “Do mundo”. Ele, que tinha o pensamento mais
aberto e¢ mais amplo, abarcava o mundo como a sua cidade, projetava seus
conhecimentos, sua sociedade e suas afeigdes para todo o género humano, e ndo como
noés, que olhamos apenas a nossa roda (MONTAIGNE, 2002, p. 235).

O que Montaigne pretende com a educacdo “nova-cética-antropofagica” ¢ a formagao
do homem capaz e suficiente. Para tanto, ha que se afastar do pedantismo e da ignorancia,
percebendo o primeiro como muito mais nocivo que a ignorancia. Abrir espaco para a
diversidade presente no mundo — humores e comportamentos para atritar e polir nosso proprio
cérebro — e nos homens, pois, por se valer do ceticismo pirronico, suspende o juizo e, entdo,
recolhe nova matéria nas cosmovisdes que fazem parte dessa grande Polis que abarca o mundo
todo.

Por fim, como os canibais brasileiros procediam, “canibalizar” tudo que for virtuoso.
Os costumes dos outros que podem respaldar a fruicdo do sujeito e, respeitando a todos, mas,
sempre sob a triade experimentar-julgar-agir, sintese dessa maneira de educar. Assim como as
abelhas coletam néctar da diversidade das flores, o nosso aprendiz canibaliza a diversidade dos

costumes de todo género humano:

Este grande mundo, que alguns ainda multiplicam como espécie sob um género, € o
espelho em que devemos olhar para nos conhecermos da perspectiva certa. Em suma,
quero que seja esse o livro de meu aluno. Tantos sentimentos, facgdes, julgamentos,
opinides, leis e costumes nos ensinam a julgar com exatiddo os nossos proprios, e
ensinam nosso julgamento a reconhecer sua propria imperfeicdo e sua fraqueza
natural - o que ndo € uma aprendizagem leviana (MONTAIGNE, 2002, p. 236).

Outro importante meio de instrucdo para Montaigne ¢ a conversagao em sociedade.
Diferentemente de Erasmo, Castiglioni e Guazzo, que escreveram regras para a boa
conversagao, circunscritas a um tipo de sociabilidade mais especifica e restrita. Montaigne, por
outra dire¢do, ultrapassa-os, uma vez que a boa conversacao ¢ instrumento para a formagao do

homem suficiente e cidadao ndo apenas de sua queréncia, mas cidadao do mundo todo. No que



124

diz respeito a importancia pedagogica®’ da conversagio®® — conférer’® —, Theobaldo (2008)

expoe:

[...] também na conversacdao a conformidade com certas condutas e procedimentos
sao fundamentais para extrair delas seu potencial educativo. O essencial da orientagao
pedagdgica para a conversacdo ¢ articulado em duplo viés: ao lado do aprendizado
dos costumes (pois estes, em sua diversidade, constituem rica matéria para a
formag@o) e das condutas em companhia, ¢ preciso também aprender a tirar proveito
de uma conversa, saber conduzi-la e nela participar de tal forma que uma simples
conversa possa se transformar em exercicio do julgamento; por conseguinte, ndo se
trata apenas de falar, de ouvir ou de frequentar os homens, trata-se sobretudo de
aprender a conférer (THEOBALDO, 2008, p.108).

As sugestdes supracitadas, frente a “nova maneira” de ensinar, colaboram com a
finalidade pretendida por Montaigne, que: “O proveito de nosso estudo estd em com ele ter-nos
tornado melhores e mais sensatos” (2002, p. 227). Aqui se evidencia o afastamento radical dos
erros graves descritos no “Do pedantismo” e sua erudi¢do vazia. Trata-se, agora, da adogao das
sugestoes pedagogicas descritas no “Da educacao das criancas”, que € voltado para o ethos e a
praxis do estudante, para a formagdo do homem suficiente, formado pela exercitacdo do
julgamento pessoal e livre, no qual “o verdadeiro espelho de nossos discursos ¢ o curso de
nossas vidas” (2002, p. 251).

A vaidade e a presuncao sdo desmascaradas em seus limites na f€ e na razao e a epoke
se impoe como condicdo sine qua non para o julgamento que leva em conta a diversidade que
o ceticismo reconhece como um dado do mundo aparente. Para Montaigne, sem a exercitagao
do julgamento, o aprendiz torna-se presa do imobilismo: [A] Que lhe proponham essa

diversidade de opinides; ele escolherd se puder; se ndo, permanecera em duvida” (2002, p. 226).

67 “Assim, no bloco do “Da educa¢io das criancas” dedicado ao segmento da conversagdo, nos deparamos com
trés nucleos de recomendagdes: Montaigne fala das condutas inadequadas e das apropriadas quando em
companhia; indica certas praticas para a condugao do que considera ser uma boa conversagdo e, ainda, faz
recomendagdes para o exercicio da fala no “oficio ptiblico” e nos servigos a um senhor; por tltimo, aponta a
conduta moral desejavel e, todas as situa¢des” (THEOBALDO, 2008, p.109).

%8 “Nessa escola do comércio dos homens, frequentemente observei este vicio: em vez de tomar conhecimento dos
outros, esforcamo-nos apenas em dar-nos a conhecer, ¢ empenhamo-nos mais em vender nossa mercadoria do
que em adquirir uma nova. O siléncio e a modéstia sdo qualidades muito convenientes para a conversagao”
(MONTAIGNE, 2002, p. 230).

9 “Nos Ensaios encontramos um niimero bastante amplo da palavra conférence: “conférence et comunication”
no III, 8 e no I, 28; “société et conférence” no 111, 3. Como aponta a critica, é possivel traduzir “conférer” por
converser, contudo o termo em Montaigne ¢ muito mais que conversar. Melhor compreenderemos a
peculiaridade que a conversacdo assume nao s6 pelo recurso ao termo latino, mas também pelo sentido que os
professores do século XVI lhe imprimem: “conférre” para os mestres de entdo, nao significa "convencer” e
sim “controverser”, podendo associar-se ao “disputare”, ou na linguagem escolar técnica, a disputatio”
(THEOBALDO, 2008, p. 108).



125

Aos elementos da nova maneira e do ceticismo montaigniano dispensado a educagao,
procedimento no qual a duvida pode estar protegida do dogmatismo da autoridade e dos
costumes, ¢ no “Dos canibais” que encontramos exemplarmente a diversidade de matéria para
que o julgamento — objetivo ético e politico — se exercite na diafonia de cosmovisdes que se
instigam mutuamente. Esse “polir de cérebros” induz olhar para o outro e o faz voltar-se para
si mesmo e, assim como Montaigne, se compor com o outro ¢ com a diversidade do mundo,

agora sim, livre dos preconceitos e males do que hoje chamamos de etnocentrismo:

[...] sem nos movermos de nossos lugares, como estes querem instruir nossa
inteligéncia sem a colocar em movimento; [C] ou que nos ensinassem a lidar com um
cavalo, ou com um pique, ou com um alatde, ou com a voz, sem nos treinar nisso,
como estes querem ensinar-nos a bem julgar e a bem falar sem nos treinar nem em
falar nem em julgar. [A] Ora para essa aprendizagem, tudo o que se apresenta a n0ssos
olhos serve de livro eficiente: a malicia do pajem, a tolice de um criado, uma conversa
a mesa, tudo sdo matérias novas (MONTAIGNE, 2002, p. 228).

E essa formagdo que a “nova maneira” mira, articula toda a gama de matérias e possui
implicagdes concretas na politica, na moral, na vida. Essa afirmac¢do encontra ressonancia em
Starobinski (1992): “Nenhum repouso interior sem paz publica” (1992, p. 350). Ao olhar para
as aparéncias dos outros — livre dos preconceitos —, perceber-se em espelhamento, ja que nas

dessemelhancgas nos assemelhamos uns aos outros.



126

Consideracoes Finais

Encaminhando esta dissertacdo para as consideragdes finais, desejamos reiterar que
Montaigne mirava uma educa¢do que levasse, a efeito, uma formacgdo incisivamente ética,
politica e autarquica. Tal formacdo se ancora na triade experimentar-julgar-agir, que emerge
como a sintese da “nova maneira” de educar em suas sugestdes e procedimentos encontrados
em “Do pedantismo” e em “Da educagdo das criangas”.

Ao examinar e avaliar, minuciosamente, a educagdo pedante (I, 25), a critica
montaigniana destaca a ma reputacao da pratica de preceptores € mestres-escolas, tanto frente
ao vulgo quanto as pessoas “raras”, pois essa formacgao apresenta pouca utilidade a vida pratica.
Também ndo contribui para a virtude, elemento central nos exemplos que Montaigne escolhe
para ilustrar suas deficiéncias. Nesse sentido, ¢ emblematica a contradicdo dialética entre
lacedemodnios e atenienses, numa clara distingao entre coisas e palavras. Para o gascao, os
primeiros eram ensinados a se desvencilhar de espadas e langas, enquanto os segundos
digladiavam com silogismos.

Depois de atacar o pedantismo, expondo suas fragilidades frente as questdes da vida
pratica, comparando o aprendiz produto dessa educagdo a um papagaio por sua atividade
meramente mimética e dogmatica, Montaigne arremata o capitulo I, 25 com um exemplo muito
bem escolhido, depois de apresentar varios outros recolhidos na histdria, para ilustrar suas
convicgdes, que ¢ o caso da conquista de cidades italianas por franceses que sequer
desembainharam suas espadas, pois os primeiros nao equilibraram suas formagdes entre a
diversidade das necessidades que a vida exige e a diversidade de solugdes que emergem das
cosmovisoes.

Tendo em mente essas criticas, ¢ no [,26 que Montaigne apresenta a “nova maneira” de
educar. Destacamos, como ponto importante, a atua¢do dos progenitores nesse processo
formativo. Sdo relevantes as matérias, antropofagicamente assimiladas de uma pléiade —
diversidade — de autores antigos, entre os quais se destacam Plutarco, Séneca, Aristoteles,
Platao, Cicero, Virgilio, Quintiliano, Epicuro, Zendo, entre muitos outros e, de uma forma
transversal, Socrates e seu proto ceticismo. Além da diversidade de estilos e escolas da
Antiguidade classica, Montaigne dialoga com contemporaneos como os humanistas Erasmo de
Rotterdam, Rabelais, Camus, Morus, Sebond, entre os mais conhecidos. Como ¢ peculiar em
Montaigne, estabelece-se uma triade aprendiz-progenitores-preceptor com papéis distintos,

porém complementares.



127

Nessas interdependéncias aos pais, caberia escolher um preceptor de cabeca bem feita
e, juntamente com as condi¢des materiais para e educagdo da crianga, proporcionar liberdade
ao preceptor para dar andamento ao processo formativo sem intervencdes desnecessarias e
debilitantes. Da perspectiva do aprendiz, sem subestimar ou superestimar as inclinagdes da
crianga, elas podem ser facilmente descarrilhadas, assim a sugestao ¢ de que esse processo seja
iniciado o mais breve possivel. Aqui cabe lembrar a experiéncia autobiografica de Montaigne
e sua educacgao.

O destaque que Montaigne evidencia na escolha do preceptor pode ser percebida pelos
exemplos que adota por modelo. A exitosa trinca Felipe-Aristoteles-Alexandre,
respectivamente pai, preceptor ¢ aprendiz, foi responsavel pela criagdo de um vasto império
que proporcionou ao nome de Alexandre o predicativo o Grande. Porém, Montaigne, coerente
com a “nova maneira”, faz de alimento, também, Séneca, Plutarco, Erasmo, Licurgo, Platdo,
Solon e Quintiliano, pois todos esses sdo cabecas bem feitas capazes de oferecer subsidios
variados a uma educagdo que favorece o exercicio do julgamento.

O segundo capitulo da dissertagdo estabelece um dialogo da “nova maneira” descrita no
I, 26 com o ceticismo montaigniano. Procuramos demonstrar que um elemento caro ao
ceticismo — a diversidade — oferece importantes condi¢cdes para a exercitagao do julgamento
pessoal. Portanto, o ceticismo funciona como o protetor da davida e, assim, um antidoto contra
o dogmatismo positivo, que afirma ser possivel conhecer a verdade e o negativo, que afirma a
impossibilidade de acesso a verdade. O ceticismo de Montaigne privilegia a epoché, mas depois
emite um julgamento pessoal e livre.

Ademais, Montaigne desenvolve sua filosofia por meio do ensaio: uma nova forma de
filosofar. No exercicio ensaistico, encontramos o desmonte de duas palavras que estavam
infladas de vaidade e presuncdo: fé e razdo, que sdo colocadas em seus respectivos lugares.
Para a fé, o campo do conhecimento da Deidade, restrito aos milagres; ja a razdo, por lidar
apenas com as aparéncias, afasta-se das verdades e se aproxima das representacdes. Como
afirma Starobinski, Montaigne rejeita as aparéncias para depois retornar as aparéncias, que sao
as Unicas coisas acessiveis. Para Birchal, trata-se da polissémica razao.

O terceiro capitulo ¢ onde encontramos mais forte a diversidade que favorece a
exercitacao do julgamento. O “Dos canibais” (I, 31), para muito além de uma mera etnografia
de nossos tupinambas, ¢ um vertedouro de percep¢des oriundas de uma cosmovisao
desconhecida que provoca o estranhamento e a subversao dos pontos de vista. O nosso primeiro

movimento consiste em demonstrar que Montaigne buscava redimir a humanidade dos povos



128

do Novo Mundo frente ao discurso dos conquistadores, que os predicavam ou como nado
humanos, ou como objetos de anexag¢ao. Montaigne confronta descricdes como as de Gomara
e Las Casas e faz um ajuizamento em favor da humanidade tupinamba para criticar os europeus,
denunciando seus costumes e estreitamento de mundo nutridos por preconceitos.

O termo barbaro ¢ ressignificado no ambito dos costumes. Montaigne demonstra que
os invasores sa30 muito mais cruéis do que quem eles acusavam ser. O excesso de artificialismo
ndo se configura mais como uma vantagem, mas sim com um questionavel afastamento da
natureza. Ora, nesse sentido, selvagem também ¢ ressignificado e apresenta um tipo de
humanidade muito mais capaz de fruicdo do que os proprios “civilizados” europeus.

Fica enfatizado que a Conquista foi um processo de dizimagao ou genocidio das nagdes
amerindias. Além disso, torna-se evidente que o contato com o outro ¢ repleto de preconceitos
e pobre em alteridade por parte da esmagadora maioria dos conquistadores. Mas, para
Montaigne, a cosmovisao tupinambd ofereceu rica matéria de reflexdo, mostrando maneiras
mais naturais de relacdes e interrelagdes. Podemos destacar pontos importantes dessa
cosmovisdo como a frugalidade, o coletivismo, a religiosidade, a interagdo com a natureza, uma
pluralidade sexual ndo ancorada na ideia de pecado, entre outros costumes que rivalizavam em
eficiéncia com os costumes eurocéntricos.

Desse conjunto de diversidade, dessas cosmovisdes plenamente carregadas de uma
humanidade que somente era diferente e ndo inferior, podemos distender ao maximo o potencial
formativo da nova maneira. Como demonstrado, os costumes de um grupo humano nao
apresentam prerrogativas frente a outro, pois os costumes apresentam similitudes em seus
estagios iniciais. Dessa forma, o estudante exposto a diversidade de cosmovisdes estaria mais
apto para a vida pratica, mirando o “cidaddo do mundo” como se autodenominava Socrates. A
¢tica e a pratica moral assumiriam, assim, chances de reflexdo alargada para a emissdo de
julgamentos, diferentemente do que acontecia na educagdo pedante.

O objetivo dessa dissertacao foi articular a “nova maneira” de educar com o ceticismo,
apresentando a diversidade cultural e a variedade dos costumes observados nos tupinambas
como exemplar para a exercitacdo dos ajuizamentos, objetivo final de uma formagao ética que
incorpora o “movimento sem termo” que Montaigne enxerga em si e estende para o ser humano.
Para tanto, o experimentar-julgar-agir se move em um redemoinho epistémico sem fim: sempre
abertura ao outro e ao novo, submetido a volatilidade do viver e a variedade das coisas dos

mundos ¢ das agdes.



129

Nossa hipdtese ¢ de que a articulacdo desses capitulos pode oferecer inspiracao e
reflexdo para atingirmos meios de superacao do status quo atual, para que as diferencas nao
sejam fundamento para desigualdades e opressdes de género, de idade, etnia, classe, condi¢ao
fisica, economica, ambiental. Visamos a uma educagao filoséfica em seu sentido mais fecundo
de investigacdo, que mitigue conflitos e que seja capaz, ja numa perspectiva contemporanea,
de realizar atualizagdes que promovam a concordia entre as humanidades e distintos modos de
vida. Por conta do que foi recalcado pela “civilizagdo ocidental”, por sua inabilidade de lidar
com as diferencas e por sua gana econdmica de acumulagdo de capital e reproducdo de
desigualdades, supomos encontrar na exercitagao do julgamento, a maneira de Montaigne, uma

chance de transformacao e resisténcia.



130

Referéncias

ABBAGNANO, N. Dicionario de Filosofia. Tradugao da 1* edicdo brasileira coordenada e
revista por Alfredo Bosi. Revisdo da traducao e a tradugao dos novos textos por Ivone Castilho
Benedetti. Sdo Paulo: Ed. Martins Fontes, 2003.

ABBAGNANO, N; VISALBERGHI, A. Historia da pedagogia. Traducao de Jorge H.
Campos. México: Fondo de Cultura Econdémica. 1995.

ADVERSE, H. Politica e retérica no humanismo do Renascimento. O que nos faz pensar. v.
19, n. 27, p. 27-58, 2010. Disponivel em: http://oquenosfazpensar.fil.puc-
rio.br/import/pdf articlessfOQNFP 27 03 helton adverse.pdf. Acesso em 28/06/2020.

AMADO, C. M. M. Histéria da pedagogia e educacio: guia para acompanhamento das aulas.
Evora. Universidade de Evora. 2016.

ARISTOTELES. Etica a Nicomaco. Tradugio de Pietro Nassetti. Sio Paulo: Editora Martin
Claret, 2003.

AZAR FILHO, C. M. A filosofia de Montaigne: introducio ao pensamento renascentista. Rio
de Janeiro: Editora Gama Filho, 2009.

AZEVEDO, L. R. T. Discipulos Missionarios do “Deus Desconhecido” um estudo
exegético-pastoral de Atos 17, 16-34. Dissertacdo de Mestrado em Teologia. Universidade
Catolica Portuguesa. Braga, 2016.

BAEZ, F. A histéria da destruicio cultural da América Latina: da Conquista. Rio de
Janeiro: Nova fronteira. 2010.

BAKEWELL, S. Como viver ou uma biografia de Montaigne em uma pergunta e vinte
tentativas de resposta. Traducao Clovis Marques. Rio de Janeiro: Objetiva. 2012.

BIBLIA. A Biblia Sagrada: contendo o velho e o novo testamentos com notas explicativas e
referéncias cruzadas das obras-padrdo da igreja de Jesus Cristo dos santos dos ultimos dias.
Salt Lake City, Utah, EUA: A Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Ultimos Dias. 2015.
Disponivel —em:  https://media.ldscdn.org/pdf/lds-scriptures/holy-bible/holy-bible-83800-
por.pdf Acesso em 21 out. 2021.

BIOTO-CAVALCANTI, P. A. As contribuicoes de Peter Ramus a escola moderna. Sao
Paulo. Uninove. 2011. DOLhttps://silo.tips/download/as-contribuioes-de-peter-ramus-a-
escola-moderna.

BIRCHAL, T. de S. O eu nos Ensaios de Montaigne. Belo Horizonte. Editora, 2006

BIRCHAL, T. de S. Apologia de Raymond Sebond: somos cristdos como perigordinos ou
alemdes? Kriterion. vol.46. no. 111, 2005

BIRCHAL, T. de S. As razdes de Montaigne. Sintese, v. 33 n. 106, 2006. P. 229-246

BOLZANI FILHO, R. Académicos versus pironicos. Revista Sképsis. Ano IV.n° 7, 2011.



131

BORRO, G. Giorgio Stabile - Dicionario Biografico de Italianos - Volume 13 (1971).
Disponivel em: https://www.treccani.it/enciclopedia/girolamo-borri_%?28Dizionario-
Biografico%?29/ Acesso em 5 de maio de 2021.

BOSI, A. Dialética da colonizacio. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1992.
BRIANT, P. Alexandre, o Grande. Tradugao Rejane Janowitzer. Porto Alegre: L & PM, 2013.

CARDOSO, S. Uma Fé, Um Rei, Uma Lei. A crise da razio politica na Franca das Guerras
de Religidao. In: Adauto Novaes. A Crise da Razao. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1996.

CARDOSO, S. Montaigne: uma ética para além do humanismo. O que nos faz pensar, v. 19,
n. 27, 2010. Disponivel em: http://www.oquenosfazpensar.fil.puc-
rio.br/index.php/oqnfp/article/view/308 p. 257-278. Acesso em 25 de janeiro de 2020.

CARDOSO, A. A conquista do Maranhdo e as disputas atlanticas na geopolitica. Revista
Brasileira de  Historia, v. 31, n° 6l. Sao  Paulo. 2011. DOL:
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_issuetoc&pid=0102-

018820110001 &Ing=pt&nrm=iso. Acesso em de abril de 2021.

CARVALHO, C; COSTA, C. O.; APPIO, C. R; SILVA, N. de. M. A. A educagao jesuita:
contexto e raizes. Revista Eletronica de Ciéncias da Educacio, Campo Largo, v. 7, n. 2,
nov. 2008.

COMTE-SPONVILLE, A. Pequeno Tratado das Grandes Virtudes/André Comte-Sponville:
Tradu¢ao Eduardo Brandao, 2 ed. Sao Paulo: Martins Fontes, 2009.

CONCEICAO, G. H. da. Phainémenon em Montaigne. Cascavel, PR: Edunioeste, 2020.

DIOGENES LAERCIO. Lives of eminet philosophers. Tradu¢io HICKS, R. D. Londres:
William Heinemann, 1975.

ERASMO. De pueris (dos meninos). A civilidade pueril. Traducao de Luiz Feracine. Colegao
Grandes Obras do Pensamento Universal. 2 ed. Sdo Paulo: Escala, 2008.

ERASMO. O elogio da loucura. Tradugdo: Paulo M. Oliveira. Versao para ebook. Dominio
publico. 2002. Disponivel em:
http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/cv000026.pdf. Acesso em 28 de jun. de
2020.

EVA, L. A. A. Montaigne contra a vaidade, um estudo sobre a Apologia de Raimond
Sebond. Sio Paulo. Edusp. 2004.

EVA, L. A figura do filosofo: ceticismo e subjetividade em Montaigne. Sao Paulo: Loyola,
2007.

FALCON, R. S.S. G. A educaciio do orador: traducio e estudo do Livro II da Institutio
oratoria. (Dissertagdo). Sao Paulo: FFLCH-USP, 2015.

FRANCA, M. C. O Selvagem como figura da natureza humana: o discurso da conquista
americana. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2018.



132

GALEANQO, E. As veias abertas da América Latina. Porto Alegre. L & PM, 2010.

JAPIASSU, H. MARCONDES, Danilo. Dicionario basico de filosofia. 5* ed. Rio de Janeiro:
Jorge Zahar, 2008.

LACOUTURE, J. Montaigne a cavalo. Tradugdo F. Rangel. Rio de Janeiro: Record, 1998.

LESTRINGAM, F. O Brasil de Montaigne. Revista de Antropologia, v. 49, n. 2, Sao Paulo,
2006.

LUZIO, J. D. Bartolomé de Las Casas y Michel de Montaigne: Escritura y lectura del nuevo
mundo. Revista Chilena de Literatura, n° 37, Costa Rica, 1991.

MAIA NETO, J. R. Resenha de livro: Richard H. Popkin, Histéria do Ceticismo de Erasmo
a Spinoza. Traducdo de Danilo Marcondes de Souza Filho (Rio de Janeiro, Francisco Alves,
2000), 382p. ISBN 85-265-0331-6. © Manuscrito 2000. Published by the Center for Logic,
Epistemology and History of Science (CLE/UNICAMP), State University of Campinas, P.O.
Box 6133, 13081-970.Campinas SP, 2000.

MARCONDES, D. O Ceticismo antigo: Pirronismo ¢ Nova Academia. Revista de Ciéncias
Humanas. v.11. n. 15, 1994. DOI: https://doi.org/10.5007/%25x.

MARCONDES, D. Montaigne, a descoberta do Novo Mundo e o ceticismo moderno.
Kriterion, vol. 53, n. 126. Belo Horizonte, 2012. DOI http://dx.doi.org/10.1590/S0100-
512X2012000200006.

MESSIAS, E. R. Educaciao e ceticismo na filosofia de Montaigne. Curitiba. Editora CRV,
2017.

MIRANDOLA, G. P. D. Discurso sobre a dignidade do homem. Lisboa: Edi¢des 70, 2006
[1486].

MONTAIGNE, M. de. Les Essais. Ed. P. Villey e V. L. Saulnier. Paris: PUF, 1992. 3 v. DOI:
https://www .lib.uchicago.edu/efts/ ARTFL/projects/montaigne/.

MONTAIGNE, M. de. Os Ensaios. Tradu¢ao Rosemary C. Abilio. S3o Paulo: Martins Fontes:
2002. v. L.

MONTAIGNE, M. de. Os Ensaios. Tradu¢ao Rosemary C. Abilio. S3o Paulo: Martins Fontes:
2000. v. II.

MONTAIGNE, M. de. Os Ensaios. Tradu¢ao Rosemary C. Abilio. S3o Paulo: Martins Fontes:
2001. v. IIL.

OSORIO, J. A. Critica e humanismo no Renascimento. Coimbra: Faculdade de Letras da
Universidade de Coimbra, Instituto de Estudos Classicos. 1974, 1975. Disponivel em:
http://hdl.handle.net/10316.2/29360. Acesso em: 6 de junho de 2021.

PALMA FILHO, J. C. A educacdo através dos tempos. Sdo Paulo. Revista Historia da
educacio, n. D06 V, Ano 2010 DOI:
https://acervodigital.unesp.br/bitstream/123456789/173/1/01d06t01.pdf



133

PEDROSO. S. P.de T. Ensaios de Montaigne, jugement e sua forma. Dissertagdo. Sao Paulo:
FFLCH, USP, 2009.

PLATAO. Teeteto. Traducdo: Carlos Alberto  Nunes. Disponivel em:
http://br.egroups.com/group/acropolis/. Acesso em 29 de marco de 2021.

PLUTARCO. Da educagao das crianc¢as. Tradugdo do grego, introducdo e notas de Joaquim
Pinheiro. Coimbra: Ed. Centro de Estudos Classicos e Humanisticos, Universidade de Coimbra,
2008.

PLUTARCO. Vidas paralelas: Alexandre e César. Traducdo Julia Rosa Simdes. Porto
Alegre: L & PM. 2005.

PLUTARCO. Vidas paralelas: Sélon e Publicola. Traducdo do grego, introducdo e notas
Delfim F. Ledo e José Luis L. Brandao. Coimbra: Universidade de Coimbra, Centro de Estudos
Classicos e Humanisticos. 2012.

POPKIN, R. The History of Scepticism from Erasmus to Spinoza. University of California
Press: Berkeley, 1979.

PORCHAT PEREIRA, O. Rumo ao ceticismo. Sao Paulo: Editora Unesp, 2006.

PREZOTTO, J. Sexto Empirico: contra os gramaticos. Introducao, Tradugao e Notas. (Tese).
Curitiba: UFPR, 2015.

QUINTILIANO, M. F. Instituicoes Oratorias. Tradugdo Geronymo Soares Barboza.
Coimbra: Universidade de Coimbra, 1836. DOI
file:///C:/Users/kathy/Downloads/InstituicoesOratoriasdeMFabioQuintiliano 10719783.pdf.

SENECA, L. A. Cartas a Lucilio. Tradugio prefacio e notas de J. A. Segurado e Campos. 2°
edi¢do. Lisboa: Fundagdo Calouste Gulbenkian, 2004.

SHAKESPEARE, W. As alegres senhoras de Windsor. Versao para ebook. Ed. Ridendo
Castigati More, 2000. Disponivel em: http://www.ebooksbrasil.org/adobeebook/windsor.pdf
acesso em 11 de janeiro de 2020.

SILVA, A. L. C. Falas de decadéncia, moralidade e ordem: a “Histéoria do Maranhio”, de
Mairio Martins Meireles. (Dissertacdo). Sao Paulo. FFLCH-USP. 2008. DOI
10.11606/D.8.2008.tde-19032009-121616. Acesso em 14 de abril de 2021.

SOARES, N. de N. C. Plutarco no Humanismo Renascentista em Portugal. Humanitas. v. LV.
Coimbra. 2003.

STAROBINSKI, J. Montaigne em movimento. Tradugao Maria Lucia Machado. Sao Paulo:
Companhia das Letras, 1992.

THEOBALDO, M. C. Montaigne, os canibais e todos os outros do mundo. Revista Modernos
e Contemporaneos, v. 4, n. 10, 2020. p. 96-111. Disponivel em:
<https://www.ifch.unicamp.br/ojs/index.php/modernoscontemporaneos/article/view/4364/333
0.



134

THEOBALDO, M. C. Montaigne ¢ a educagdo pela “verdadeira filosofia”. In VELASCO,
Patricia Del Nero (Org.) Ensino de — qual? — filosofia: ensaios a contrapelo. Marilia: Oficina
Universitaria; Sdo Paulo: Cultura Académica, 2019.

THEOBALDO, M. C. Montaigne e a educa¢do em “nova maneira”. Revista O que nos faz
pensar, v. 19 n. 27, 2010. Disponivel em: http://www.oquenosfazpensar.fil.puc-
rio.br/index.php/ogqnfp/issue/view/33. Acesso em 03.04.2021.

THEOBALDO, M. C. Sobre o “Da educacio das crian¢as”: a nova maneira de Montaigne.
(Tese) Sao Paulo: FFLCH, USP, Sao Paulo, 2008.

TODOROV, T. A conquista da América - A questao do outro. Tradugdo Beatriz Perrone Moi,
2% edigdo. Sao Paulo: Martins Fontes, 1991.

VIEGAS, R. M. Nosso amigo Montaigne; referéncias metodoldgicas a partir da analise de Dos
Coxos. Revista O que nos faz pensar, n. 38, 2016.

VILLEY, P. Les sources et 1'évolution des Essais de Montaigne. Osnabriick: Otto Zeller,
1976.



