
UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO
INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS

PROGRAMA DE PÓS GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA

FÁBIO LÁZARO OLIVEIRA QUEIROZ

A PARAPSICOLOGIA É CIÊNCIA?

CUIABÁ – MT
2022



UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO
INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS

PROGRAMA DE PÓS GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA

FÁBIO LÁZARO OLIVEIRA QUEIROZ

A PARAPSICOLOGIA É CIÊNCIA?

Dissertação apresentada ao Programa de
Pós Graduação em Filosofia  do Instituto
de  Ciências  Humanas  e  Sociais  da
Universidade  Federal  de  Mato  Grosso,
como requisito parcial para a obtenção do
título  de  Mestre  em  Filosofia,  Linha  de
Pesquisa  Epistemologia,  Mente  e
Linguagem.

Orientadora: Prof.a Dr.ª Beatriz Sorrentino
Marques.

CUIABÁ
2022



AGRADECIMENTOS E DEDICATÓRIA

Devo meu interesse em filosofia a diferentes pessoas muito importantes em

minha vida e a quem dedico este trabalho.

Pela influência de minha avó paterna Neusa aprendi desde muito cedo a amar

o  universo  da  leitura,  de  maneira  que  nada  explica  o  aconchego  que  sinto  em

livrarias e bibliotecas senão os seus estímulos amorosos direcionados a esse fim.

Pelos meus pais,  Marco e Márcia,  posso dizer que adquiri  o apreço pelas

questões  com  que  hoje  me  deparo  academicamente  nas  áreas  da  filosofia  da

ciência e filosofia da religião, respectivamente; nada também explica a centralidade

dessas áreas dentre os meus interesses senão o papel que cada um teve na minha

formação.

E ninguém é tão responsável pela manutenção do meu interesse nos dias de

hoje senão minha esposa Luciana, quem, além de ter conhecido na graduação de

filosofia e ser alguém com quem compartilho diariamente meus desgostos e vitórias

da trajetória de pesquisa, além dos próprios argumentos que ambos trazem cada um

de  suas  linhas  de  pesquisa,  também é  responsável  pela  alegria  da  partilha  de

nossas existências.

Pelo meu irmão Thiago e o meu amigo Rafael devo a atenção e curiosidade

estimulantes de plateias de uma pessoa só, sempre que posso lhes apresentar um

pouco do que pesquiso.

Agradeço,  também,  a  minha  orientadora,  professora  Beatriz,  pelo

acompanhamento e supervisão desde a graduação. Este trabalho seria muito mais

falho do que é sem a sua contribuição.

Ao  Instituto  de  Ciências  Humanas  e  Sociais  e  ao  Programa  de  Pós-

Graduação  em  Filosofia  da  Universidade  Federal  de  Mato  Grosso  devo  as

infraestruturas físicas, pedagógicas e educacionais que me permitiram a realização

da pesquisa.



RESUMO

O objetivo deste trabalho é investigar a cientificidade de uma área de legitimidade
questionada:  a  parapsicologia.  Para  isso,  apresento  no  primeiro  capítulo  da
dissertação  a  discussão  histórica  do  que  ficou  conhecido  como  “problema  da
demarcação”, isto é, a tarefa de caracterizar e demarcar a ciência do que não é
ciência  e,  especificamente,  do  que  é  considerado  pseudociência.  No  segundo
capítulo, apresento um critério atual de demarcação considerado adequado para a
tarefa  em  questão.  No  terceiro  capítulo,  faço  algumas  incursões  no  tratamento
histórico do problema da demarcação no que concerne à parapsicologia. Somente
no quarto capítulo apresento o estudo de caso propriamente dito. O foco central
dessa parte é apresentar o debate a respeito da cientificidade da parapsicologia.
Com  isso,  pretende-se  ao  mesmo  tempo  aprofundar  a  compreensão  sobre  o
problema  da  demarcação  e  contribuir  para  a  tarefa  prática  de  demarcação  de
campos que têm seu estatuto científico contestado. Ao longo desse capítulo e na
conclusão  do  trabalho,  é  defendido  o  estatuto  científico  da  parapsicologia,
mostrando  como  as  razões  comumente  alegadas  em  seu  desfavor  falham  no
propósito de situá-la como uma pseudociência. Por fim, nas considerações finais são
retomados brevemente os temas tratados nos capítulos anteriores, na tentativa de
fornecer uma visão geral do caminho percorrido na dissertação, onde é reforçada a
crítica  de  aspectos  do  critério  demarcatório  utilizado  em  função  de  certos
comprometimentos filosóficos, como o monismo mente-corpo, bem como sobre o
cuidado que se deve ter, em casos demarcatórios polêmicos, com certos grupos que
desposam uma imagem distorcida da ciência e usam-na com o fim de defendê-la.

PALAVRAS-CHAVE: FILOSOFIA DA CIÊNCIA; PROBLEMA DA DEMARCAÇÃO;
PARAPSICOLOGIA.



ABSTRACT

The purpose  of  this  work  is  to  investigate  the  scientificity  of  a  questioned  area:
parapsychology.  Accordingly,  in  the  first  chapter  it  is  presented  the  current  and
historical context of what came to be known as “the demarcation problem”, i.e., the
task of characterizing and demarcating science from non-science and, specifically,
pseudoscience. In chapter two, it is presented a current demarcation criterion that is
considered adequate for the demarcation task at hand. In the third chapter, some
incursions  are  made  in  the  historical  record  of  the  demarcation  problem  as  it
concerns parapsychology. Only in the fourth chapter it is presented the case-study
itself.  Its  main  focus  is  to  present  the  debate  regarding  the  scientificity  of
parapsychology. With that in mind, it  is intended at the same time to deepen the
understanding of the demarcation problem and to contribute to the practical task of
demarcating areas which have its scientific status disputed. In this and in the final
chapter, it is argued in favor of the scientific status of parapsychology, showing how
the commonly alleged reasons against it fail to cast the area as a pseudoscience.
Finally, in the final remarks it’s briefly resumed the themes of the previous chapters in
an attempt to provide a general  view of the path taken in this thesis, where it  is
reinforced the criticism of aspects of the demarcation criterion employed in regard to
its philosophical commitments, like the mind-body monism, as well  as the special
care that must be taken when demarcating polemical disciplines in virtue of certain
groups’ commitments to a distorted image of the sciences, which is in turn deployed
to defend the sciences as they understand them.

KEYWORDS: PHILOSOPHY OF SCIENCE; DEMARCATION PROBLEM;
PARAPSYCHOLOGY.



ÍNDICE

INTRODUÇÃO 8
PARTE I 10
1 O PROBLEMA DA DEMARCAÇÃO 10
1.1 CONSIDERAÇÕES PRELIMINARES 10

1.2 DO CÍRCULO DE VIENA A FEYERABEND 13

1.2.1 VERIFICACIONISMO 13

1.2.2 FALSEABILIDADE 14

1.2.3 RESOLUÇÃO DE QUEBRA-CABEÇAS 16

1.2.4 PROGRAMAS DE PESQUISA 21

1.2.5 O FIM DA DEMARCAÇÃO? 24

1.2.6 ANARQUISMO METODOLÓGICO 27

2 CAMPOS EPISTÊMICOS 31
2.1 CAMPOS EPISTÊMICOS CIENTÍFICOS, PARACIENTÍFICOS E PSEUDOCIENTÍFICOS 34

2.1.1 COMUNIDADE (C) 35

2.1.2 SOCIEDADE (S) 37

2.1.3 DOMÍNIO (D) 37

2.1.4 BASE FILOSÓFICA (G) 38

2.1.5 BASE FORMAL (F) 44

2.1.6 BASE ESPECÍFICA DE CONHECIMENTO (B) 44

2.1.7 PROBLEMÁTICA (P) 45

2.1.8 ESTOQUE DE CONHECIMENTO (K) 45

2.1.9 OBJETIVOS (A) 46

2.1.10 METÓDICA (M) 46

2.1.11 SISTEMATICIDADE 47

2.1.12 PROGRESSIVIDADE 47

2.2 ALGUMAS LIMITAÇÕES DO CRITÉRIO 48

2.3 CONCLUSÃO PARCIAL DA PARTE I 50

PARTE II 52
3 PARAPSICOLOGIA E DEMARCAÇÃO HISTORICAMENTE 52
3.1 CONSIDERAÇÕES PRELIMINARES 52

3.2 CARNAP E FRAMEWORKS LINGUÍSTICOS APLICADOS A SESSÕES MEDIÚNICAS 53

3.3 POPPER, UM CRENTE NO PARANORMAL 58

3.4 PARAPSICÓLOGOS KUHNIANOS E OS EXEMPLARES DE PSICOLOGIA 62



3.5 “O PIOR INIMIGO DA CIÊNCIA”, MAS AMIGO DA PARAPSICOLOGIA 66

4 PERFIL EPISTÊMICO DA PARAPSICOLOGIA 69
4.1 COMUNIDADE (C) 69

4.2 SOCIEDADE (S) 75

4.3 DOMÍNIO (D) 81

4.4 BASE FILOSÓFICA (G) 92

4.5 BASE FORMAL (F) 108

4.6 BASE ESPECÍFICA DE CONHECIMENTO (B) 109

4.7 PROBLEMÁTICA (P) 112

4.8 ESTOQUE DE CONHECIMENTO (K) 114

4.9 OBJETIVOS (A) 119

4.10 METÓDICA (M) 119

4.11 SISTEMATICIDADE 120

4.12 PROGRESSIVIDADE 122

4.13 CONCLUSÃO PARCIAL DA PARTE II 123

CONCLUSÃO: A PARAPSICOLOGIA É CIÊNCIA? 125
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 131



Introdução

À primeira vista, a pergunta que toma o lugar de título desta dissertação pode

soar estranha. Isso porque perguntar pela cientificidade de uma área pode parecer

uma  pergunta  exclusivamente  empírica,  isto  é,  uma  pergunta  pelas  evidências

existentes para tal fenômeno ou grupo de fenômenos. Não é disso que se trata este

trabalho. Apesar de apresentar algumas evidências importantes e fazer indicações

ulteriores de onde encontrá-las,  minha tarefa aqui  é  melhor  compreendida como

uma tarefa filosófica. Explico-me.

A pergunta pela cientificidade de uma área pressupõe que se disponha já de

antemão de uma definição de “ciência”.  E é do domínio da disciplina conhecida

como “filosofia da ciência” definir o que é isso que assim chamamos de “ciência”. É

isso  que  discuto  na  primeira  parte  da  dissertação  apresentando  parcialmente  a

discussão  histórica  (capítulo  1)  e  um  critério  atual  (capítulo  2)  do  que  ficou

conhecido como “problema da demarcação”, isto é, a tarefa de definir e demarcar a

ciência  do  que  não  é  ciência  e,  especificamente,  do  que  é  considerado

pseudociência.

Apenas na segunda parte da dissertação apresento o meu estudo de caso.

Meu  interesse  nesta  parte  da  dissertação  é  apresentar  o  debate  a  respeito  da

cientificidade  da  parapsicologia.  Com  isso  pretendo  tanto  aprofundar  minha

compreensão  a  respeito  do  problema  da  demarcação,  quanto  contribuir  para  o

projeto  aplicado  de  demarcação  de  campos  que  têm  seu  estatuto  científico

contestado.  No  capítulo  3,  apresento  algumas  intersecções  entre  os  autores  e

critérios demarcatórios revisados e o tema da cientificidade da parapsicologia. No

capítulo 4, é apresentado o perfil epistêmico da parapsicologia, em que é defendido

o estatuto científico da área, mostrando como as razões comumente alegadas em

seu desfavor falham no propósito de situá-la como uma pseudociência.

Na conclusão, retomo brevemente os temas tratados nos capítulos anteriores,

na  tentativa  de  fornecer  uma visão  geral  do  caminho  percorrido  na dissertação.

Como parte  dessas  observações  finais,  reforço  a  crítica  do  que  considero  uma

sobrecarga desnecessária do critério demarcatório em função da adoção de certas

teorias sobre a relação mente-corpo, bem como sobre o cuidado que se deve ter, no

8



caso  da  demarcação  da  parapsicologia,  com certos  grupos  que  desposam uma

imagem muito específica da ciência e usam-na com o fim de defendê-la.

Como uma definição da área e do seu objeto de investigação são fornecidos

apenas no quarto capítulo da dissertação, informo preliminarmente o leitor que a

parapsicologia é uma área que investiga empiricamente os chamados fenômenos

paranormais,  também  referidos  por  meio  do  símbolo   (leia-se:  “psi”),  em  um

contexto laboratorial. Para a definição de fenômeno paranormal, consulte as seções

4.3 e 4.4, especialmente a partir da página 84.

9



PARTE I

1 O Problema da Demarcação

Neste capítulo, introduzo o problema da demarcação (seção 1.1) e faço uma

revisão  histórica  breve  e  não  exaustiva  da  tradição  de  propostas  demarcatórias

(seção 1.2).

1.1 Considerações preliminares

O problema da demarcação equivale à tarefa de fornecer uma definição do

que é ciência, de modo a separá-la do que não é ciência, isto é, daquilo que chamo

neste trabalho de “não-ciência”1. A demarcação da ciência insere-se, igualmente, na

problemática epistemológica mais ampla de determinar quais crenças (não apenas

as  científicas)  são  epistemicamente  justificadas  (HANSSON,  2017).  O  início  da

discussão  contemporânea  sobre  o  problema  da  demarcação  é  tradicionalmente

fixado a partir da obra do filósofo da ciência Karl R. Popper (1902-1994)2, na década

de  1930.  Popper  cunhou  o  nome  do  problema  e  o  sedimentou  como  tópico

relativamente  independente  principalmente  a  partir  de  sua  obra  A  Lógica  da

Pesquisa Científica  (19343)4, apesar de projetos demarcatórios, como o do Círculo

de Viena, visto adiante, terem-no antecedido.

Definir a ciência não é apenas fornecer o seu conceito, mas também indicar

se os elementos que o compõem representam critérios individualmente necessários

e conjuntamente suficientes (apenas “NS”, a partir daqui). Pode ser também o caso

que a ciência seja melhor definida por meio de conceitos por semelhança de família

(DUPRÉ, 1993, cap. 10). De qualquer modo, uma definição bem sucedida de ciência

deve ser coextensiva com a unidade sociológica das disciplinas científicas (DUPRÉ,

1 É óbvio que coisas como andar de bicicleta, dançar e contar piadas são parte do conjunto “não-
ciência”,  mas  tenho  em mente  que  o  que  caracteriza  esse  conjunto  é  especificamente  aquelas
atividades e  práticas  cognitivas  que  levam ao  conhecimento  proposicional,  isto  é,  conhecimento
explícito (ao invés de tácito) que pode ser verdadeiro ou falso (MAHNER, 2007). Para esta última
característica  do  conhecimento  científico,  Mahner  segue  Popper,  para  quem  o  conhecimento
científico consiste de conjecturas ou hipóteses, que sempre podem ser corroboradas ou falseadas no
curso do desenvolvimento da ciência.
2 Tendo em vista o caráter parcialmente histórico deste capítulo, apresento os nomes dos autores
das propostas demarcatórias, na primeira vez em que são citados, seguidos pelo ano de nascimento
e, quando for o caso, de seu falecimento, entre parênteses.
3 Sua primeira publicação foi originalmente em alemão, para só em 1959 ser publicada uma versão
em inglês traduzida pelo próprio autor.
4 Beanato (2020) aponta que, na verdade, Popper cunhou o termo em um texto intitulado Os Dois
Problemas Fundamentais da Teoria do Conhecimento [The Two Fundamental Problems of the Theory
of Knowledge], que circulou nos anos 1930-3.
10



1993,  cap.  10;  LAUDAN  1983),  isto  é,  espera-se  que  as  diferentes  disciplinas

consideradas científicas – e apenas elas – sejam instanciadas por uma definição

intensional de ciência.

Antes de tratar do problema per se, é válida a pergunta: por que tentar definir

a ciência? É possível  apontar  razões teóricas e práticas (MAHNER, 2007).  Para

Mahner (2007), sob um ponto de vista pragmático, uma resposta a essa pergunta

poderia  nos  ajudar  a  determinar,  por  exemplo,  quais  tratamentos  de  saúde  são

confiáveis, quais as atividades devem ser financiadas pelo dinheiro público e como

devem  ser  embasadas  as  decisões  políticas  tomadas  em  uma  sociedade

democrática. Sob um aspecto teórico, por sua vez, é possível argumentar que, se a

filosofia  da  ciência  possui  um  objeto  de  estudo  específico  –  diferente  do

conhecimento de forma geral, que é objeto da epistemologia –, ela deve ser capaz

de  fornecer  uma  definição  de  ciência  que  permita  diferenciar  o  conhecimento

científico do não-científico5 (MAHNER, 2007). Além disso, também é possível dizer

que demarcar a ciência da não-ciência deve ter o mesmo efeito esclarecedor que o

estudo das falácias tem para a argumentação racional (HANSSON, 2017). Afinal, se

pelo  estudo  das  falácias  é  possível  entender  quais  caminhos  a  argumentação

racional  deve  evitar  percorrer,  então,  pelo  estudo  da  não-ciência,  saberemos

distinguir os limites da atividade científica legítima.

Como  preparação  do  terreno  para  a  revisão  histórica  das  propostas  de

demarcação,  pode  ser  útil  ao  leitor  ter  em  mente  as  seguintes  considerações.

Primeiro, a demarcação da ciência da não-ciência não equivale a demarcar a ciência

da pseudociência. A não-ciência é um conjunto mais amplo que engloba não só a

pseudociência, mas também a metafísica, a religião e o senso comum, por exemplo.

Aliás,  dependendo  do  que  se  toma  por  ciência,  as  humanidades  podem  ser

consideradas não-ciências6 (MAHNER, 2007),  mas também as matemáticas e as

lógicas  (MOULINES,  2020);  e  até  mesmo  áreas  amplamente  consideradas

científicas, como a biologia evolutiva, podem ser consideradas menos científicas do

que a física e a química, uma vez admitido que a cientificidade ocorre em graus

5 E essa discussão deve informar o educador científico, o qual, por sua vez, informa seus alunos e a
sociedade  sobre  a  natureza  da  ciência  e  como  diferenciá-la  de  conhecimento  não-científico  e
pseudocientífico (MAHNER, 2007).
6 O emprego do termo “ciência” ou “não-ciência”, no singular, não deve ser tomado equivocadamente
como  sinal  de  que  a  ciência  e  a  não-ciência  são  um  bloco  único,  ao  invés  de  constituídas,
respectivamente, por várias disciplinas científicas e áreas não-científicas.
11



como os expressos por meio dos termos “ciências duras” [hard sciences] e “ciências

moles” [soft sciences] (PIGLIUCCI, 2018). A questão sobre quais áreas contamos

como ciência está, por sua vez, relacionada diretamente com o problema da unidade

da ciência (MAHNER, 2013), a saber, se é possível algum tipo de unificação entre

as diferentes ciências, seja na forma de teorias gerais mais fundamentais, de uma

metodologia  comum  ou  de  uma  relação  de  redução  entre  diferentes  áreas7.

Geralmente, filósofos que defendem algum tipo de unidade das ciências, defendem

também  a  possibilidade  de  resolução  do  problema  da  demarcação  (MAHNER,

2013).

Em segundo lugar, é importante ressaltar que as propostas de demarcação

podem ser unicriteriais ou multicriteriais, a depender de se se advoga apenas um

critério ou mais de um. As abordagens multicriteriais se tornaram, desde a década

de 1980, mais comuns (FASCE, 2017), ao ponto de não se encontrar mais novas

propostas  unicriteriais.  Aparentemente,  isso  se  deve  à  percepção  de  que  as

tradicionais  propostas  unicriteriais  são  insatisfatórias  por  fornecerem  um  retrato

muito  simplificado da ciência,  isto  é,  não há uma “bala de prata”  que permita  a

resolução do problema da demarcação (FASCE, 2019).

Em terceiro lugar, o critério de demarcação pode ser aplicado a diferentes

elementos  das  áreas  avaliadas.  Por  exemplo,  é  possível  direcionar  os  critérios

demarcatórios a enunciados (e.g., AYER, 1946), a teorias (e.g., POPPER, 2008a), a

práticas  (e.g.,  LUGG,  1992;  MORRIS,  1987),  a  programas  de  pesquisa  (e.g.,

LAKATOS,  1974),  a campos epistêmicos (e.g.,  BUNGE, 1983a;  MAHNER, 2017;

THAGARD, 1988), à capacidade de resolver quebra-cabeças (e.g., KUHN, 1974),

dentre outros.

Por fim, é importante apontar que a demarcação pode ser realizada partindo

de uma perspectiva sincrônica ou diacrônica. Enquanto a primeira se preocupa em

reconstruir  formalmente  as  estruturas  implícitas  do  conhecimento  científico,

independente de como é, como foi ou como será a prática científica, ou seja, de

modo  sub specie aeternitatis, a segunda se interessa pela dimensão histórica das

teorias e práticas científicas (MOULINES, 2020). Um fato relevante sobre a distinção

entre  essas  duas  abordagens  é  que  não  são  equivalentes,  respectivamente,  às

opções por uma abordagem normativa ou descritiva da ciência:  uma perspectiva

7 Para uma apresentação mais aprofundada do tópico da unidade da ciência, cf. Cat (2017).
12



diacrônica pode ser igualmente normativa e descrever como deve progredir a ciência

ao longo do tempo. Em outras palavras, levar em conta a história das ciências em

uma análise filosófica da ciência não significa necessariamente reduzir a filosofia da

ciência à história da ciência e recair em um relativismo epistemológico.

1.2 Do Círculo de Viena a Feyerabend

1.2.1 Verificacionismo

Contrariamente ao que pode parecer, a tarefa de demarcar a ciência de modo

algum é uma iniciativa exclusivamente contemporânea8. Há precedentes desde os

Analíticos Posteriores de Aristóteles (LAUDAN, 1983),  até,  mais recentemente,  o

debate  entre  William  Whewell  (1794-1866)  e  John  Stuart  Mill  (1806-1873)  na

Inglaterra  vitoriana  e,  na  Terceira  República  Francesa,  nos  escritos  de  Henri

Poincaré  (1854-1912)  (PSILLOS,  2016).  No  entanto,  restringirei  aqui  o  recuo

histórico à fase didaticamente considerada de eclosão da disciplina de filosofia da

ciência (1918-1935), conhecida como período do positivismo ou empirismo lógico

(MOULINES, 2020).

Para o grupo de pensadores desse período, conhecidos como membros (ou

simpatizantes)  do  Círculo  de  Viena,  distinguir  a  ciência  do  que  consideravam

metafísica sem sentido era uma tarefa central (UEBEL, 2020). Com isso em mente,

defenderam um critério de significado posteriormente chamado de “verificacionismo”,

segundo o qual (em uma de suas formulações) um enunciado apenas é científico se

for  em princípio  verificável,  o  que significa  dizer  que é  preciso  saber  sob quais

condições se pode, por meio de observação, aceitar ou rejeitar o referido enunciado

(AYER, 1946, p. 6). Com efeito, afirmar que um enunciado possui significado apenas

se  for  verificável  é  afirmar  que  a  verificabilidade  é  condição  necessária  para  o

sentido do enunciado9. Como notou Popper, segundo o critério positivista “há uma

coincidência  da  verificabilidade,  do  significado e  do caráter  científico”  (POPPER,

2008b, p. 69).

Um problema enfrentado por esse critério de demarcação – e notado pelos

próprios positivistas – é a não verificabilidade de enunciados importantes para as

ciências,  como  os  enunciados  que  expressam  leis  naturais  (LAUDAN,  1983;

8 Para  interessantes  relatos  históricos  de  escopos  mais  abrangentes,  cf.  Lakatos  (1970)  e,
especialmente, Laudan (1983).
9 Os positivistas não negavam que enunciados metafísicos pudessem ter algum significado, mas o
consideravam secundário e irrelevante para a ciência (UEBEL, 2020).
13



MAHNER, 2007; MOULINES, 2020; POPPER, 2008a; PSILLOS, 2016). Se tomamos

uma lei universal da forma “Para todo x, se  x tem a propriedade A, então x tem a

propriedade  B”,  não  é  possível  vasculhar  todo  o  universo  (espacial  e/ou

temporalmente) para estabelecer conclusivamente o valor de verdade da lei.  Por

exemplo, partindo da lei “Todo elétron tem carga elétrica de 1,602176634×10−19 C”,

tida como uma constante universal, não é possível estabelecê-la conclusivamente,

pois, para isso, seria necessário mensurar a carga de todos os elétrons, passados e

futuros,  do  universo,  o  que,  apesar  de  logicamente  possível,  é  empiricamente

impraticável10.

Em substituição ao critério  acima,  considerado forte,  uma versão fraca foi

proposta  pelos  positivistas,  de  acordo  com a  qual  se  exige  que  a  verdade  dos

enunciados  científicos  seja  tornada  provável  pela  experiência  (PSILLOS,  2016).

Como resultado, obteve-se uma concepção indutiva da ciência, na medida em que

reiteradas  observações  científicas  particulares  fornecem  suporte  não  conclusivo

para as leis científicas.

1.2.2 Falseabilidade

O filósofo da ciência já mencionado, Karl Popper, que acompanhou de perto

os desenvolvimentos do Círculo de Viena, criticou veementemente uma concepção

indutiva de ciência. Em uma retomada do célebre problema da indução apresentado

por  David  Hume11,  Popper  reforçou  a  tese  de  que  não  é  possível  justificar

racionalmente  a  indução,  pois,  independente  da  quantidade  de  enunciados

observacionais fornecidos em suporte a um enunciado universal, sempre é possível

sua  refutação  futura.  Em termos  mais  simples,  “independentemente  de  quantos

10 Há uma ameaça ainda  mais grave  ao verificacionismo:  muitos objetos  de natureza contínua
pressupostos pela física sequer são passíveis de verificação lógica. Como objetos contínuos, não são
numeráveis e, portanto, não há um conjunto, mesmo que infinito, de enunciados observacionais que
permita verificá-los (MOULINES, 2020). Aqui, na ausência de um exemplo fornecido por Moulines,
creio que ele esteja se referindo aos conceitos da física como energia e força, que se relacionam com
a dimensão espaço-temporal e, por isso, são não enumeráveis e, consequentemente, não verificáveis
logicamente.
11 O problema da indução é marcado pela tentativa de fornecer uma justificação racional para o tipo
de inferências conhecidas como indutivas contra as quais Hume levantou, no livro 1, parte III, seção
VI, do Tratado da Natureza Humana, o seguinte argumento importante do qual destaco uma parte. As
inferências indutivas que passam de enunciados como, para usar um exemplo adaptado de Hume,
“todos os pães desse tipo se mostraram nutritivos” para “todos os futuros pães desse tipo serão
nutritivos” dependem de um princípio chamado “Princípio da Uniformidade da Natureza”, que afirma
justamente que o curso da natureza se manterá o mesmo e o qual não se justifica sem recorrer ao
mesmo tipo de raciocínio indutivo empregado, levando a um raciocínio circular – para mais detalhes,
cf. Henderson (2020).
14



cisnes brancos possamos observar, isso não justifica a conclusão de que todos os

cisnes são brancos” (POPPER, 2008a, p. 28).

De  modo  coerente,  Popper  forneceu  uma  concepção  dedutiva  de  ciência

baseada no seu princípio de falseabilidade. A pedra angular de sua concepção é a

assimetria  lógica  que  permite  negar  um  enunciado  universal  através  de  um

enunciado particular, mas não permite, graças ao problema da indução, confirmar

conclusivamente  um  enunciado  universal  por  meio  de  enunciados  particulares.

Usando o mesmo exemplo de Popper, basta a observação de um único cisne negro

para refutar o enunciado “todos os cisnes são brancos”, ao passo que, como visto,

um número finito de observações de cisnes brancos não verifica conclusivamente o

mesmo enunciado.

Uma hipótese só poderá ser científica (e, portanto, para Popper, falseável) se

for  passível  de  ser  expressa  na  forma  lógica  de  um  enunciado  quantificado

universalmente  que  divide  o  conjunto  de  todos  os  enunciados  observacionais

concebíveis  em  dois  subconjuntos:  um  conjunto  compatível  com  o  enunciado

universal,  e  outro,  incompatível.  Nesse sentido,  a  hipótese “todos os cisnes são

brancos”  divide  o  conjunto  de  enunciados  observacionais  em  um  subconjunto

compatível, no qual estão os enunciados observacionais que implicam a existência

de  cisnes  brancos,  e  outro,  incompatível,  no  qual  estão  os  enunciados

observacionais que implicam a existência de cisnes que não são brancos.

Um problema apontado com essa concepção é o seguinte (LAUDAN, 1983;

MAHNER, 2007; MOULINES, 2020)12:  há nas ciências enunciados universais dos

quais,  com  a  ajuda  de  outros  enunciados  (chamados  de  “condições  iniciais”  e

“hipóteses  auxiliares”),  deduzimos  enunciados  existenciais,  os  quais  podemos

confrontar com enunciados observacionais, mas há também enunciados existenciais

que  não  são  dedutíveis  de  enunciados  universais.  Um  exemplo  de  enunciado

existencial, adaptado de Moulines (2020, p. 81), é: “existe vida fora da Terra”. Não

há nada de metafísico ou pseudocientífico a respeito desse enunciado e ainda assim

é empiricamente  impraticável  falseá-lo,  já  que  para  isso  teríamos que investigar

espacial  e temporalmente todo o universo fora da Terra. De fato,  posteriormente

Popper endossou não ser necessário que uma teoria seja na prática falseável, mas

12 Cf.  Beanato (2020),  Hansson (2017),  Moulines (2020, pp. 80-84,  127ss),  Shea [2014-2019] e
Thornton (2019) para exposições de outros problemas teóricos enfrentados pela falseabilidade.
15



apenas em princípio (ou logicamente) falseável (HANSSON, 2017), o que permite

caracterizar como científicas hipóteses como essa sobre a vida extraterrestre.

Um problema correlato que surge com essa modificação é que talvez nunca

sejamos capazes de falsear na prática o enunciado acima sobre a vida extraterrestre

e, ainda assim, teríamos que considerá-lo científico (BEANATO, 2020). Infelizmente,

a  falseabilidade  em  princípio  permite  também  que  áreas  consideradas

pseudocientíficas  sejam  categorizadas  como  ciência.  Por  exemplo,  a  astrologia

(LAUDAN, 1983; MAHNER, 2007) avança a hipótese falseável de que a posição dos

astros exerce algum tipo de influência nas personalidades humanas. Em sua defesa,

Popper alega que, ao contrário, as predições da astrologia não são falseáveis, pois

são  suficientemente  vagas  para  se  adaptar  a  cenários  que  potencialmente  a

refutariam caso seus oráculos fossem mais precisos13.

1.2.3 Resolução de Quebra-Cabeças

Thomas Kuhn (1922-1996) foi um filósofo da ciência muito influenciado por

Popper, mas que teceu importantes críticas à falseabilidade e também elaborou uma

concepção  própria  de  ciência.  Sua  concepção,  nas  palavras  do  próprio  autor,  é

resultado  de  uma verdadeira  “revolução  historiográfica”  (KUHN,  1998,  p.  21)  ou

“virada historicista” (MOULINES, 2020, p. 128), que pretende colocar em xeque uma

série  de  noções  positivistas  predominantes  acerca  do  progresso  científico,  da

racionalidade  científica,  do  papel  da  observação,  das  teorias  e  da  linguagem

(GRANDY,  2006).  Os  termos  em  que  se  desdobra  essa  virada  podem  ser

vislumbrados na própria trajetória de formação intelectual de Kuhn: inicialmente se

gradua e doutora em física, para depois assumir posições de ensino em história da

ciência, para apenas por fim se envolver com a filosofia da ciência (GRANDY, 2006).

Daí  Kuhn ser o primeiro e mais conhecido filósofo da ciência da tradição anglo-

saxã14 a levar a cabo um estudo histórico minucioso de episódios científicos para

somente após retirar conclusões filosóficas sobre o que deve ser uma adequada

concepção  de  ciência.  É  nesse  sentido  que,  na  introdução  de  A Estrutura  das

Revoluções Científicas (1962), onde expõe primeiramente suas reflexões filosóficas

13 Cf. Popper (2008b, p. 67).
14 Antes  de  Kuhn,  na  tradição  epistemológica  francesa,  outros  filósofos  colocaram  a  reflexão
diacrônica sobre a ciência no centro de suas preocupações, um deles, inclusive, Alexandre Koyré
(1892-1964), é reconhecido como uma influência importante pelo próprio Kuhn no prefácio de sua
obra  mais  famosa  (KUHN,  1998,  nota  de  rodapé à  página  10).  Para  mais  detalhes  sobre  essa
vertente da filosofia da ciência na França, cf. Moulines (2020, capítulo 3, item 3.1).
16



sobre  a  ciência  e  um dos  textos  acadêmicos  mais  citados  de  todos  os  tempos

(BIRD, 2018), Kuhn sinteticamente nos esclarece sobre a função que reservou para

sua obra: “Seu objetivo é esboçar um conceito de ciência bastante diverso que pode

emergir dos registros históricos da própria atividade de pesquisa” (KUHN, 1998, p.

20).

Mas no que fundamentalmente difere a análise da ciência de Kuhn na medida

em que coloca a história da ciência como seu foco principal? Talvez o aspecto mais

conhecido oriundo das análises históricas da ciência feitas por Kuhn seja a divisão

do  desenvolvimento  da  ciência  em  períodos  chamados  de  ciência  normal  e  de

revolução  científica,  abordados  logo  à  frente,  entre  os  quais  pode  ser  também

necessário incluir um período confuso de crise (MOULINES, 2020). No entanto, o

ponto central dessa virada historicista na filosofia da ciência não é tanto o seu foco

na estrutura diacrônica da ciência, quanto a tese de que a perspectiva diacrônica e a

sincrônica na análise da ciência não são passíveis de separação, pois em ambos os

casos estão envolvidas as mesmas categorias epistemológicas (MOULINES, 2020).

Por exemplo, tradicionalmente se separava o chamado “contexto de descoberta” das

teorias científicas,  o qual  se refere aos idiossincráticos processos psicológicos e

contingências históricas por meio dos quais os cientistas elaboram novas hipóteses

para teste empírico, do “contexto de justificação”, que se refere aos métodos lógicos

e  racionais  de  justificação  e  prova  de  uma  teoria  científica.  Com  Kuhn,  essa

separação foi  questionada com o argumento  de que contingências biográficas e

contextos culturais podem ser importantes para a adoção e justificação de uma nova

teoria, uma vez que a lógica e a razão, apesar de necessárias, não são suficientes

para cumprir tal  tarefa15.  A título de exemplo histórico, Kuhn aponta que um dos

fatores para a vitória do copernicanismo no início da modernidade foi uma retomada

filosófica  do  neoplatonismo  e  que  um  dos  motivos  que  levou  Kepler  ao

heliocentrismo foi sua adoração mitológica ao astro16.

No que diz respeito à divisão da dinâmica do desenvolvimento científico em

períodos de “ciência normal” e de “revolução científica”, talvez seja didaticamente útil

15 Apesar de Bird (2018) afirmar, em seu verbete na Stanford Encyclopedia of Philosophy, que a
tese de Kuhn aqui pode ser considerada uma análoga ou mesmo uma instância do desenvolvimento
em filosofia da ciência que ficou conhecido como o problema da subdeterminação da teoria pela
evidência,  Kuhn  parece,  na  verdade,  se  aproveitar  da  tese  sobre  a  impregnação  teórica  dos
enunciados de observação (NASCIMENTO, 2013). Cf. Feyerabend (seção 1.2.6) adiante.
16 Respectivamente, cf. Kuhn (1998, pp. 97, 193)
17



compará-lo com nosso filósofo anterior. Para Kuhn, os períodos em que as teorias

científicas estão sujeitas à refutação,  à la Popper,  são típicos,  no máximo17,  dos

breves episódios de revolução científica18 e não reflete o tipo de atividades rotineiras

em que se  engajam os cientistas  durante  a  maior  parte  do  desenvolvimento  da

ciência,  que denominou de “ciência normal”.  Nesse período,  o  que caracteriza a

ciência  é  sua  atividade  de  “resolução  de  quebra-cabeças”19,  que  definirei  na

sequência. Em contraste com a concepção popperiana, durante o período de ciência

normal, se um cientista encontra uma solução para um quebra-cabeça determinado

que contraria aquilo que é esperado pela teoria, isso é considerado uma falha do

cientista, uma incapacidade sua de resolver o quebra-cabeça, em vez de um caso

de refutação da teoria20 (e.g., Kuhn, 1998, p. 111). Por outro lado, se ele resolve o

quebra-cabeça  da  maneira  esperada,  uma  nova  aplicação  e  desdobramento  do

paradigma é acrescentado ao seu bojo. Para Kuhn, se o cientista não consegue lidar

com esse  estado  de  coisas  “desordenado”  (KUHN,  1998,  p.  109)  em que  uma

evidência refutadora não provoca o abandono do paradigma, sua única alternativa é

abandonar  a  ciência  tout  court,  buscando  outra  profissão,  por  exemplo.  Esse

conservadorismo  anti-refutação  da  atividade  científica  normal  é  essencial  à  sua

natureza  e  ao  seu  progresso,  pois  só  com  um  grande  comprometimento  dos

cientistas com um paradigma dado é que ele  poderá ser  melhor  articulado para

resolver os quebra-cabeças existentes;  do contrário,  diz Kuhn, se cada falha em

resolver  um  quebra-cabeça  levasse  ao  abandono  do  paradigma,  não  haveria

ciência21.  Pela  mesma  razão,  e  contrariamente  à  concepção  popperiana,  os

episódios  revolucionários  na  ciência  são  raros  e  relativamente  breves.  Essa

característica  da  ciência  normal,  notada  por  Kuhn,  passou  despercebida  pelas

17 Para Kuhn, sequer é necessário que uma teoria seja refutada para que a comunidade científica a
substitua:  cf.  Kuhn  (1998,  pp.  195ss).  Por  outro  lado,  quando  Kuhn  diz  que  na  ciência  normal
paradigmas não são refutados, não quer dizer que não haja algum tipo de refutação de teorias na
ciência ordinária; para tomar um exemplo que não é discutido por Kuhn, qualquer disciplina científica
que trabalhe com testes estatísticos para determinação de seus efeitos, sempre testa duas hipóteses,
uma que reflete o paradigma da área e a outra que o contradiz (chamada “hipótese nula”), portanto,
sempre que um efeito esperado é encontrado, a hipótese nula é refutada.
18 cf. Kuhn (1974; 1998, p. 186) para comentários sobre a falseabilidade.
19 Cf. Beanato (2020) para a proposta de que o critério de demarcação de Kuhn é, na verdade,
baseado  em 5  valores  epistêmicos,  trabalhados  em uma obra  posterior  do  autor,  os  quais  não
aparecem na obra ora analisada.
20 Lembrando que apenas o paradigma não é refutado nos períodos de ciência normal,  mas o
desenvolvimento do paradigma inclui  uma sucessão de teorias menos fundamentais  refutáveis  e
refutadas.
21 Cf. Kuhn (1998, p. 231).
18



análises clássicas da ciência anteriores, as quais elaboraram uma concepção um

tanto idealizada da racionalidade científica.

Os  períodos  de  revolução  científica  completam  o  mapa  esquemático  do

desenvolvimento  histórico  das  disciplinas  científicas.  Como  dito,  antes  de  uma

revolução  científica,  há  um  confuso  período  de  crise,  o  qual  é  marcado  pela

emergência na comunidade científica de um quebra-cabeça cuja resolução viola as

expectativas  de  sua  matriz  disciplinar22,  isto  é,  serve  como  contraexemplo  ou

instância refutadora da mesma; nisso, difere da grande maioria dos quebra-cabeças,

os quais são resolvidos sob orientação do paradigma vigente. Kuhn denomina esses

quebra-cabeças  problemáticos  para  a  matriz  disciplinar  de  “anomalias”  (KUHN,

1998, pp. 78, 94).

Apesar de seu potencial refutador, segue-se a esse evento um período em

que os cientistas se concentram na resolução dessa anomalia sem abandonar o

paradigma, mas muitas vezes afrouxando as regras que o delimitam. Por fim, do

esforço que resulta dessa empreitada, três rumos distintos podem ser tomados pela

comunidade:  ou  o  paradigma  é  finalmente  capaz  de  fornecer  uma  solução  à

anomalia, ou o problema é tratado temporariamente como insolúvel e deixado para

gerações futuras,  ou outro paradigma surge e se torna o melhor  candidato para

substituição do antigo e para formação de uma nova tradição de ciência normal.

Nesse último caso, contrariamente ao que Popper e o Círculo de Viena conceberam,

haverá uma ruptura no progresso científico acumulado até então. Isso se dá, porque,

para  Kuhn,  paradigmas  sucessivos  são  incomensuráveis,  isto  é,  não  é  possível

deduzir, a partir de um deles, o outro. Kuhn argumenta, por exemplo, que é errônea

a  concepção  segundo  a  qual  a  física  newtoniana  pode  ser  deduzida  da  física

einsteiniana,  em  virtude  de  noções  fundamentais  a  essas  teorias  serem

radicalmente distintas, como as definições de massa, espaço e tempo23.

Se  paradigmas sucessivos  são  incomensuráveis,  a  única  forma de  definir

ciência de maneira legítima é através dos critérios fornecidos pela própria prática

científica  normal.  Como  visto,  a  prática  científica  normal  é  caracterizada  pela

atividade de resolução de quebra-cabeças, mas Kuhn não fornece uma definição

22 Kuhn também aponta para fatores adicionais e externos à atividade científica, como pressões
sociais e tendências culturais amplas, os quais têm um papel importante nos rumos da pesquisa
futura, como as mudanças na matriz disciplinar e as revoluções científicas (cf. Kuhn, 1998, p. 97);
vide os breves comentários sobre o copernicanismo e Kepler anteriormente, por exemplo.
23 Cf. Kuhn (1998, pp. 135ss).
19



precisa para os quebra-cabeças científicos24. Em seu lugar, afirma que os cientistas

aprendem os quebra-cabeças de uma dada área por meio de “exemplares”, os quais

se configuram como “um conjunto de ilustrações recorrentes e quase padronizadas

de  diferentes  teorias  nas  suas  aplicações  conceituais,  instrumentais  e  na

observação” (KUHN, 1998, p. 67). O aprendizado dos exemplares de uma dada área

é parte fundamental da rigorosa – de fato, tão rigorosa que só fica devendo para a

“teologia ortodoxa” (KUHN, 1998, p.  208) –  formação científica do especialista e

geralmente está presente nos exemplos clássicos utilizados nos manuais da área.

Por  meio  desses  textos,  os  cientistas  são  expostos  aos  quebra-cabeças  já

resolvidos do campo, os quais servem de modelo para a busca de novos (MARCUM,

[sem data]; MOULINES, 2020). Assim, esses exemplares fornecem

[...]  um critério  para  a  escolha  de problemas  que  [...]  poderemos
considerar  como  dotados  de  uma  solução  possível.  Numa  larga
medida, esses são os únicos problemas que a comunidade admitirá
como  científicos ou  encorajará  seus membros a  resolver.  (KUHN,
1998, p. 60, itálico nosso.)

De acordo com Kuhn, uma vez que uma tradição de pesquisa científica esteja

estabelecida, só será considerada uma atividade científica aquela que se focar nos

problemas colocados pela própria tradição; ignorá-la ou partir  de outras fontes é

abandonar  a  própria  prática  científica.  Dentre  os  casos  que  Kuhn  cita  como

exemplares, estão “[...] a análise aristotélica do movimento, os cálculos ptolomaicos

das posições planetárias, o emprego da balança por Lavoisier ou a matematização

do campo eletromagnético por Maxwell” (KUHN, 1998, p. 44). As obras em que se

encontram  esses  exemplares  também  podem  elas  mesmas  ser  consideradas

exemplares, como “a Física de Aristóteles, o Almagesto de Ptolomeu, os Principia de

Newton, a  Eletricidade de Franklin, a  Química de Lavoisier e a  Geologia  de Lyell”

(KUHN, 1998, p. 30).

No aprendizado com os exemplares, a comunidade científica extrai uma “[...]

sólida rede de compromissos ou adesões – conceituais, teóricas, metodológicas e

instrumentais [...]” (KUHN, 1998, p. 65), implícitas ou explícitas. O conjunto desses

24 Com base  nas  reflexões de  Wittgenstein  sobre  a  definição  de  “jogo”  na  obra  Investigações
Filosóficas (1953), Kuhn afirma não ser possível uma caracterização que especifique os elementos
apresentados somente pelas ciências, em vez disso, é mais adequado utilizar, como Wittgenstein, um
conceito por semelhança de família (cf. Kuhn (1970, p. 70; 1998, pp. 69ss)). Cf. Fasce (2019) para
críticas  ao  emprego  de  conceitos  wittgensteinianos  por  semelhança  de  família  ao  problema  da
demarcação.
20



elementos caracteriza propriamente uma ciência específica e é rotulado de “matriz

disciplinar” ou “paradigma”25.

Alguns  críticos  dessa  caracterização  de  ciência  normal  apontaram  que  a

resolução de quebra-cabeças falha em ser um critério de demarcação adequado por

incluir entre as ciências campos como a astrologia, uma vez que seus praticantes

também resolvem quebra-cabeças (POPPER, 1974;  WATKINS,  1970).  Kuhn,  em

resposta, negou que seja o caso que os astrólogos resolvessem quebra-cabeças,

justamente  porque  não  havia  concordância  entre  eles  a  respeito  das  noções

fundamentais da área, o que impediu uma tradição de pesquisa que dispusesse de

quebra-cabeças26.

1.2.4 Programas de Pesquisa

O  próximo  filósofo  que  nos  interessa  é  Imre  Lakatos  (1922-1974)  e  sua

inserção  neste  ponto  de  nossa  revisão  histórica  se  dá  justamente  porque  seu

trabalho refletiu  uma tentativa  de mediar  a  disputa teórica  entre  Popper  e Kuhn

(MOULINES, 2020).  Por um lado,  Lakatos acreditava – e nisso concordava com

Kuhn – que a falseabilidade impede uma adequada compreensão da ciência, na

medida  em  que  nessa  concepção  é  necessário  que  os  cientistas  não  se

comprometam em defender uma teoria, mas em atacá-la, isto é, refutá-la. Lakatos

não acreditava que a ciência pode ser compreendida dessa forma, isto é, como uma

“revolução  permanente”27 (LAKATOS,  1970,  p.  92).  Por  outro  lado,  Lakatos

discordava de Kuhn – e nisso concordava com Popper – a respeito dos períodos de

revolução científica só poderem ser compreendidos como “[...] um tipo de mudança

religiosa” (LAKATOS, 1970, p. 93), pelo contrário, ele acreditava que esses períodos

devem ser passíveis de compreensão mediante reconstrução racional. Além disso, e

esse  constitui  o  toque  adicional  de  Lakatos  à  concepção  kuhniana,  também

acreditava que a ciência cotidiana apresentava não apenas um paradigma, como

Kuhn sugeriu, mas vários em competição ao mesmo tempo, o que de certo modo

25 A partir do adendo de 1969 à obra  A Estrutura das Revoluções Científicas, Kuhn passa a usar
apenas o termo “matriz  disciplinar”  em vez do termo equívoco e muito  criticado “paradigma”;  cf.
Masterman (1970) para a crítica segundo a qual Kuhn fornece pelo menos 21 definições diferentes de
“paradigma” em sua obra – crítica essa acolhida como “cogente” pelo próprio Kuhn (KUHN, 1998, p.
218, nota de rodapé número 4). Neste trabalho, não me refiro a “exemplar” com o termo “paradigma”,
mas deixo esse último para ser usado indistintamente para referir o que Kuhn posteriormente passou
a denominar apenas como “matriz disciplinar”.
26 Cf. Kuhn (1974, pp. 803ss).
27 Todas as citações de obras em inglês ao longo desta dissertação, quando não disponível sua
tradução para o português, foram traduzidas pelo autor.
21



dissolveu a relevância de períodos de revolução científica na sua imagem da ciência

(MAGRO, 2012).

A contribuição decisiva de Lakatos, como mencionado, está em perceber que

as teorias científicas nunca são falseadas em isolamento de outras teorias, mas que

o seu falseamento ou corroboração só acontece levando em conta o que chama de

“programa  de  pesquisa”,  o  qual  contém uma  série  de  teorias  propostas  para  a

explicação de certo domínio de fenômenos. Por conseguinte, para Lakatos, “aplicar

o termo ‘científico’ a uma única teoria é um erro de categoria” (LAKATOS, 1970, p.

119, itálico do autor). Enquanto Popper concluiu que a psicanálise, por exemplo, é

irrefutável – e, portanto, não-científica –, porque é compatível com toda observação

concebível,  Lakatos  afirmou  que  as  teorias  científicas  mais  interessantes  são

também irrefutáveis, mas não por não serem falseáveis, senão porque no curso do

desenvolvimento científico é esperado torná-las compatíveis com as observações

discrepantes por meio de modificações ou teorias auxiliares. De fato, Lakatos torna,

como Kuhn, a ideia de irrefutabilidade, ainda que não de maneira absoluta, uma

característica  da  ciência.  Para  melhor  compreender  a  proposta  lakatosiana,  é

preciso atentar para a definição abaixo de “programa de pesquisa”.

Tomemos uma série  de teorias,  T1,  T2,  T3,  .  .  .  onde  cada teoria
subsequente  resulta  da  adição  de  cláusulas  auxiliares  à  (ou  de
interpretações  semânticas  de)  teoria  prévia  de  modo a  acomodar
alguma  anomalia,  cada  teoria  tendo  pelo  menos  tanto  conteúdo
quanto o conteúdo irrefutado de sua predecessora. Digamos que tal
série  de  teorias  é  teoricamente  progressiva (ou  “constitui  um
[programa de pesquisa28] teoricamente progressivo”)  se cada nova
teoria  tem  algum  excesso  de  conteúdo  empírico  sobre  sua
predecessora,  isto  é,  se  prediz  algum  fato  novo,  até  então
inesperado.  Digamos  que  uma  série  de  teorias  teoricamente
progressiva é também  empiricamente progressiva (ou  “constitui um
[programa de pesquisa] empiricamente progressivo”) se algo desse
conteúdo empírico excessivo é também corroborado, isto é, se cada
nova teoria nos leva à descoberta de algum  fato novo. Finalmente,
chamemos  um  [programa  de  pesquisa]  progressivo se  é  tanto
teoricamente quanto empiricamente progressivo, e  degenerativo se
não o é. Nós “aceitamos” programas de pesquisa como “científicos”
apenas se eles são pelo menos teoricamente progressivos; se não o
são,  nós  os  “rejeitamos”  como “pseudocientíficos”.  O progresso  é
mensurado  pelo  grau  no  qual  um  programa  de  pesquisa  é
progressivo, pelo grau no qual a série de teorias leva à descoberta

28 Neste  trecho,  Lakatos  emprega  o  termo  “mudança  de  problema”  [problem-shift],  em vez  de
“programa de pesquisa”, mas indica, por meio de nota de rodapé, que a substituição é adequada.
22



de fatos novos.  Nós consideramos uma teoria  na série  “falseada”
quando  é  sucedida  por  uma  teoria  com  um  maior  conteúdo
corroborado. (LAKATOS, 1970, p. 118, itálicos do autor).

Conforme a metodologia de programas de pesquisa, é sempre possível salvar

de  refutação  uma teoria29 T1 por  meio  da  adição  de  uma teoria  auxiliar  T2 que

explique o resultado experimental  E, o qual seria considerado evidência refutadora

de  T1,  mas  que  é  tornado  compreensível  à  luz  do  conjunto  T1^T2
30.  A  ressalva

importante é tornar essas modificações teóricas que acomodam novos fatos sujeitas

a regras específicas. 

Nos casos em que ocorre o abandono de teorias por um novo conjunto de

teorias,  Lakatos propõe a regra de que,  além de explicar  o sucesso teórico das

teorias  precedentes,  a  teoria  sucessora  deve  fazer  predições  adicionais  cujo

conteúdo é parcialmente corroborado, por exemplo, em um experimento crucial que

permite  decidir  a  disputa  entre  duas  teorias  rivais  à  luz  de  um  resultado

experimental. Assim, por exemplo, se uma teoria  T3
31 for proposta que explique o

sucesso experimental de T1^T2 e, adicionalmente, preveja alguns fenômenos novos

(proibidos ou não previstos  pela  teoria  precedente)  que são corroborados,  T1^T2

pode ser considerado falseado por T3.

Como crítica  a  essa  concepção,  Larry  Laudan  (1941-)  (1983)32 alega que

muitas  teorias,  mesmo  nas  ciências  consideradas  maduras,  não  contêm  suas

predecessoras,  sequer  como  casos-limítrofes.  Em  outro  artigo,  Laudan  (1976)

elucida que a diferença entre a ontologia de teorias rivais pode fazer com que um

problema resolvido por uma não possa sequer ser formulado na outra e fornece o

exemplo da teoria do calórico, cujo problema da natureza das relações de atração e

repulsão entre as partículas de calor sequer pode ser formulado na teoria sucessora.

29 Popper também concebe essa possibilidade de “preservar” teorias de “ameaças” por meio do que
chama de “estratagemas convencionalistas” (cf. POPPER, 2008a, pp. 86ss). Para Popper, contudo,
essas seriam estratégias espúrias.
30 Utilizo a conjunção de modo didático apenas, pois Lakatos recomenda que não se conecte teorias
apenas por conjunção lógica: a ligação entre duas teorias deve ser mais “íntima” para caracterizar
propriamente um único programa de pesquisa (LAKATOS, 1970, p. 131ss).
31 A teoria T3 é, na verdade, também um conjunto de teorias. Lakatos recusa totalmente o modelo
“monoteórico”  de Popper,  segundo o qual é uma teoria que se confronta com fatos;  seu modelo
“pluriteórico” considera que sempre é refutado um conjunto degenerativo de teorias em favor de um
conjunto progressivo.
32 Laudan  não  cita  Lakatos  neste  artigo  (veja  abaixo),  porém  fala  em  “transições  teóricas
cumulativas” (LAUDAN, 1983, pp. 123-4), o que é um dos elementos centrais da metodologia de
programas de pesquisa. Laudan também critica a noção de “progresso cognitivo”, o qual Lakatos
(1970,  p.  132)  parece  referir  ser  o  elemento  central  de  toda  a  ciência,  caso  em  que  essa  é
considerada um único programa de pesquisa.
23



Já  Psillos  (2016)  e  outros  criticam o  fato  de  que,  na  metodologia  de  pesquisa

lakatosiana,  não  é  possível  saber  quando  um  programa  degenerativo  deve  ser

abandonado,  pois  sempre  é  possível  uma  reviravolta,  como  no  caso  da  teoria

cinética  do  calor  que  foi  retomada  depois  de  um  período  de  estagnação

degenerativa. Se esse é o caso, um cientista nunca está justificado racionalmente a

abandonar um programa de pesquisa, mesmo que ele seja degenerativo, pois, como

afirma Magro, “qualquer escolha pode ser justificada como racional, desde que o

cientista acredite em um progresso futuro” (MAGRO, 2012, n.p.).33 Por fim, se um dia

alguma ciência particular (ou mesmo as ciências em conjunto) resolver todos os

problemas em seu domínio e não houver mais progresso possível, pela concepção

lakatosiana  esses  programas  de  pesquisa  passariam  a  ser  considerados

degenerativos,  logo,  pseudocientíficos  (MAHNER, 2007),  o  que transformaria  um

sucesso em um fracasso.

1.2.5 O Fim da Demarcação?

Nesta altura, torno minha atenção a um impactante artigo publicado em 1983

por  Laudan,  intitulado  O Fim do  Problema da  Demarcação [The Demise  of  the

Demarcation Problem]. Percebe-se pelo título a intenção do autor de dar um novo

rumo  à  discussão  que  até  então  dominara  o  campo.  Para  Laudan,  não  só  as

tentativas de demarcação anteriores falharam – em parte pelas razões já apontadas

acima –, mas também “nem há uma que deveria ganhar aceitação de filósofos ou

qualquer outra pessoa” (LAUDAN, 1983, p. 112, itálico do autor).

Laudan defende que há duas condições de adequação que um critério de

demarcação deve satisfazer. Primeiro, o critério deve ser sensível aos padrões de

uso em voga, isto é, sua aplicação deve resultar na classificação, por exemplo, de

teorias da física como “científicas”. Um critério que tivesse o resultado oposto ou

classificasse  como  “científicas”  casos  paradigmáticos  de  pseudociência  seria

obviamente insatisfatório34.  Segundo, o critério de demarcação deve identificar as

características metodológicas ou epistêmicas que diferenciam as crenças científicas

das não-científicas, de modo que às crenças científicas sejam atribuídas “[...] uma

33 Para a explicação de Lakatos sobre essa característica de sua concepção de ciência, cf. Lakatos
(1970,  pp.  154ss).  Resumidamente,  Lakatos  afirma  não  existir um  “ponto  de  saturação  natural”
(LAKATOS, 1970, p. 158) de teorias, de modo a tornar possível racionalmente descartá-las uma vez
atingida essa marca.
34 Como Laudan (1983) ressalta, essa é uma exigência moderna. Platão e Aristóteles podiam muito
bem classificar como não-científicas quase todas as atividades intelectuais de seu tempo, dada a
escassez de exemplos de ciências empíricas até o século XVII.
24



garantia  epistêmica  ou  base  de  evidência  mais  segura  [...]”  (LAUDAN,  1983,  p.

118)35.

Laudan também assevera um requisito formal que um critério de demarcação

deve satisfazer: as condições de cientificidade devem especificar um conjunto de

características NS. É improvável que algo menos do que isso sirva, pelos seguintes

motivos. Um critério apenas necessário permite tão somente qualificar como “não-

científicas” áreas que não se enquadram, mas não nos ajuda a distinguir, entre as

que se enquadram, quais são definitivamente científicas. E se não sabemos quais

são os campos científicos, não podemos propor correções para adequar as áreas

consideradas não-científicas. Nesse caso, um campo qualquer que satisfizesse uma

condição necessária,  poderia ser científico, mas também poderia não o ser, já que

não  se  dispõe  de  uma  condição  suficiente  para  a  cientificidade.  Já  um  critério

apenas suficiente não permite qualificar como “não-científica” uma área que não se

enquadre.  Se  um campo  não  possui  uma  característica  suficiente  qualquer,  ele

ainda assim pode ser ou não científico.

Com o objetivo de trazer a discussão para um terreno prático, Laudan afirma

que, sem um critério que satisfaça esses requisitos formais, não seria razoável, por

exemplo, proibir o ensino do criacionismo bíblico em escolas públicas recorrendo à

justificativa de que se trata de uma tese pseudocientífica. Tal tipo de justificativa

pressupõe que se saiba indicar o que é ciência e o que não é, e só se pode realizar

essa classificação adequadamente se há à disposição critérios NS.

Por último, Laudan chama a atenção para o fato de que, paralelamente à

tarefa  epistemológica  de  separar  a  ciência  da  pseudociência,  as  consequências

práticas (morais, sociais e econômicas) de tal separação podem fazer com que essa

ferramenta  seja  utilizada  como pretexto  para  colocar  em descrédito  algum rival.

Laudan cita, como exemplo, a intenção de Aristóteles de constranger os praticantes

de medicina hipocrática, a vontade dos positivistas lógicos de repudiar a metafísica e

a determinação de Popper de atingir a psicanálise e o marxismo. Embora Laudan

admita que esses fatos históricos não devem servir  para impedir  os filósofos de

35 Laudan  parece  aqui  confluir  duas  questões  separadas:  uma  demarcação  territorial  e  uma
demarcação normativa (cf. BOUDRY, 2013). A demarcação territorial equivale à tarefa de separar a
ciência de áreas como “[...] filosofia, história, metafísica, e até o pensamento cotidiano” (BOUDRY,
2013, p. 79); para Boudry, essa tarefa é tida não apenas como pouco relevante, mas impraticável. A
demarcação normativa, por sua vez, equivale a separar a ciência da pseudociência e é a demarcação
que possui, para Boudry, uma relevância epistêmica genuína.
25



elaborar critérios de demarcação, a cautela recomendada antes de se aceitar uma

proposta específica deve ser redobrada.

Em seguida, Laudan faz uma análise da tradição demarcatória para concluir

que, de Platão aos tempos atuais, não foi possível indicar as “[...]  características

epistêmicas que todas e apenas as disciplinas que aceitamos como ‘científicas’ têm

em comum” (LAUDAN, 1983, p. 112). Em vez de atribuir esse resultado à falta de

criatividade por parte dos filósofos que se preocuparam em encontrar as “invariantes

epistêmicas”  que  caracterizam  as  ciências,  Laudan  afirma  que,  dada  a

“heterogeneidade  epistêmica”  (LAUDAN,  1983,  p.  124)  das  ciências,  toda  a

discussão sobre o problema da demarcação, que se assenta na pressuposição da

existência  dessas  invariantes,  deve  ser  abandonada.  Laudan,  inclusive,  enfatiza

esse ponto ao chamar o problema da demarcação de um “pseudoproblema”.

No lugar da busca por um critério de demarcação, deve ser posta a questão

da garantia epistêmica das alegações de conhecimento, sejam elas científicas ou

não.36 Como prova de que essas preocupações teóricas não coincidem,  Laudan

informa que uma parcela do que consideramos conhecimento confiável pode vir a

ser “científico”, mas muito do que não é confiável também pode ser categorizado

como “científico”. Anteriormente, em uma passagem elucidativa, Laudan argumenta

por meio dos seguintes exemplos como a cientificidade não coincide com a garantia

epistêmica das alegações de conhecimento:

[...]  é  plausível  sugerir  que  todas  as  asserções  nos  manuais
científicos (sem falar nos periódicos científicos) foram bem testadas e
que nenhuma das asserções em campos convencionalmente não-
científicos como teoria literária, carpintaria e estratégia de futebol são
bem testadas? Quando um cientista apresenta uma conjectura que
ainda  não  foi  testada  e  é  de  tal  forma  que  ainda  não  estamos
convictos sobre o que contaria  como um teste robusto dela,  esse
cientista cessou de fazer ciência quando discute sua conjectura? No
outro  lado  da  divisa,  alguém  está  preparado  para  dizer  que  não
temos evidência convincente para alegações “não-científicas” como
“Bacon não escreveu as peças atribuídas à Shakespeare”, que “uma
junção em 45º é mais forte que uma junção nivelada”, ou que “lances
offside geralmente  não  estão  impedidos”?  De  fato,  não  estamos
autorizados a dizer que todas essas alegações estão muito melhor
amparadas pela  evidência  que muitas das suposições “científicas”
(digamos) da cosmologia ou psicologia? (LAUDAN, 1983, p. 123).

36 Para uma proposta de demarcação recente que recomenda o abandono do termo “pseudociência”
e o uso, em vez disso, do grau de suporte epistêmico das alegações de conhecimento, tal como
Laudan propõe, cf. Molesworth (2018).
26



A reação da comunidade de filósofos da ciência ao trabalho de Laudan foi em

certa medida uniforme. Apesar de alguns terem, à época, considerado sua atitude

precipitada  (e.g.,  FULLER,  1985),  as  tentativas  de  demarcação  de  fato  se

esvaneceram  a  partir  de  então  (HANSSON,  2017),  e  só  foram  retomadas

recentemente com os trabalhos de Mahner (2007, 2013), Hansson (2013) e Pigliucci

(2013). De fato, após decorrida mais de uma década da publicação de seu artigo,

um levantamento sobre as opiniões de filósofos da ciência associados à Associação

de Filosofia da Ciência [Philosophy of Science Association] sustentou o prognóstico

de Laudan ao demonstrar ainda não haver consenso sobre como demarcar a ciência

(ALTERS, 1997).

Uma crítica interessante à proposta de Laudan é que ela parece ter trocado

um problema até então não resolvido por um outro do mesmo tipo.37 Quando Laudan

afirma que a distinção relevante a ser feita é entre conhecimento epistemicamente

justificado e não justificado, parece esquecer que teólogos e naturalistas disputam

até os dias de hoje quais crenças de fato são epistemicamente justificadas. Mas se

essa disputa não foi resolvida, Laudan estaria disposto a afirmar que essa distinção

também deva ser abandonada? Provavelmente não.

1.2.6 Anarquismo Metodológico

O polêmico filósofo austríaco Paul K. Feyerabend (1924-1994) e sua também

polêmica proposta de anarquismo metodológico para as ciências será o tema desta

seção. De início, alerto que, como o faz Godfrey-Smith (2003), situo este tópico de

maneira não cronológica na estrutura do capítulo,  pois,  apesar  de inserida após

Kuhn, Lakatos e Laudan, a proposta de Feyerabend se constitui em paralelo ou em

diálogo  com  as  desses  outros  autores.  Com  efeito,  Feyerabend  apresenta  sua

própria  tese da incomensurabilidade pela primeira vez em 1962,  mesmo ano da

publicação de  A Estrutura das Revoluções Científicas, a qual, como vimos, usa o

mesmo rótulo para uma tese similar. Sua obra mais conhecida,  Contra o Método

[Against Method] (1975), foi inicialmente concebida como um diálogo com Lakatos,

cuja morte prematura impossibilitou a concretização do projeto original. E Laudan

elabora  uma proposta  de  caracterização  da ciência  por  meio  do  que chama de

“tradições de pesquisa”, em sua obra O progresso e seus problemas [Progress and

Its Problems] (1977), que tenta evitar as conclusões de filósofos como Feyerabend

37 cf. Mahner (2013, pp. 33-4).
27



que, para ele, considera a ciência uma atividade irracional. Tendo isso em mente,

creio que Feyerabend seja um importante autor a ser apresentado pela sua visão

pluralista da atividade científica, a qual apresento a seguir.38

Como Kuhn, Feyerabend defende que o contexto de justificação é inseparável

do contexto de descoberta. Assim, certo desenvolvimento científico só é justificável

racionalmente  a  partir  do  contexto  em  que  se  deu  a  sua  descoberta.  Por

consequência,  não  é  possível  estabelecer  padrões  gerais  ou  universais  da

racionalidade científica, para fins demarcatórios ou outros. Isso, no entanto, não é

uma evidência de que, literalmente, “tudo vale” quando o assunto é a metodologia

científica, mas apenas de que as pretensões universalistas da filosofia tradicional da

ciência estão condenadas ao fracasso. Nas palavras de Kidd, para Feyerabend, a

ciência é uma atividade

[...]  pluralista  e  desunificada,  socialmente  situada,  inevitavelmente
imbuída  de  valores,  complexamente  relacionada  com  questões
sociopolíticas,  cuja  autoridade  social  e  epistêmica  está  aberta  a
discussão e [é], em certo grau, frágil. (KIDD, 2015, p. 344)

Um dos principais pontos da filosofia da ciência feyerabendiana, se é possível

falar assim de um autor pouco sistemático como esse, é, para colocar em termos

kuhnianos, a ideia de que a atividade científica  normal se assemelha, na verdade,

aos períodos pré-paradigmático e de revolução científica (PRESTON, 2020), uma

vez  que  sempre  envolveu,  e  deve  idealmente  envolver,  uma  competição  entre

teorias incompatíveis. Esse é o chamado “pluralismo teórico” que Feyerabend leva

às últimas consequências ao afirmar, por exemplo, que o cientista “[...] manterá as

teorias  do  homem e  do  cosmos encontradas  no  Gênese  ou  no  Pimandro  e  irá

elaborá-las  e  usá-las  para  medir  o  êxito  da  evolução  e  de  outras  concepções

‘modernas’” (FEYERABEND, 2003, p. 44). Feyerabend tem em mente aqui não o

confronto popperiano entre hipóteses empíricas isoladas com o fim de falseá-las,

mas  o  confronto  entre  verdadeiros  paradigmas,  como  entre  o  criacionismo  e  o

evolucionismo. Concebido desse modo, o conhecimento

É  [...]  um  sempre  crescente  oceano  de  alternativas  mutuamente
incompatíveis, no qual cada teoria, cada conto de fadas e cada mito

38 Como nota Kidd (2015, p. 346), há “[...] ausências estranhas e temas negligenciados” nos escritos
de Feyerabend a respeito de vertentes da filosofia da ciência, como a feminista e a pós-colonial, cujas
visões também pluralistas da atividade científica muito poderiam ter contribuído para enriquecer o seu
projeto. Infelizmente, por questões de escopo, limitações de tempo e preocupações com a extensão
da pesquisa, esta dissertação também não abordará essas escolas.
28



que faz parte da coleção força os outros a uma articulação maior,
todos contribuindo, mediante esse processo de competição, para o
desenvolvimento de nossa consciência. Nada jamais é estabelecido,
nenhuma concepção  pode  jamais  ser  omitida  de  uma  explicação
abrangente.  Plutarco  ou  Diógenes  Laércio,  e  não  Dirac  ou  Von
Neumann, são os modelos para a apresentação dessa espécie de
conhecimento,  no  qual  a  história da  ciência  torna-se  parte
inseparável  da  própria  ciência  –  é  essencial  para  seu
desenvolvimento posterior, bem como para dar  conteúdo  às teorias
que contém em qualquer momento dado. (FEYERABEND, 2003, p.
44, itálicos originais).

Essa sugestão radical e a correspondente imagem da ciência elaborada por

Feyerabend é, de modo compreensível, difícil de digerir se olhamos para o contexto

de crescente polarização ideológica e de movimentos anti-ciência contemporâneos.

No entanto, a despeito da discussão sobre se Feyerabend pode ser legitimamente

evocado para justificar certos posicionamentos de alguns grupos, o acima exposto

parece  ter  alguma  força  persuasiva.  A  principal  fundamentação  para  o  seu

pluralismo  teórico  radical  está  no  modo  como  entende  a  relação  entre  teoria  e

observação,  a  qual  pode ser  compreendida pela tese denominada “impregnação

teórica dos enunciados observacionais”. Feyerabend afirma que mesmo enunciados

observacionais como “esta mesa é marrom”, o qual, à primeira vista, parece não

estar  comprometido  por  pressupostos  teoricamente  carregados,  na  verdade,

esconde  o  comprometimento  com  teses  sobre  em  quais  condições  ambientais

endossamos a confiabilidade dos nossos sentidos (em lugares bem iluminados e

com o tipo de iluminação adequado, por exemplo); sobre a neutralidade do meio

físico interposto entre nós e a mesa no que diz respeito à cor do objeto visualizado;

sobre as propriedades da entidade física (luz)  capazes de garantir  uma imagem

verdadeira  do  objeto;  etc.  Em  enunciados  observacionais  como  esse,  os

pressupostos teóricos envolvidos geralmente não estão, diz Feyerabend, acessíveis

a uma crítica direta, mas dependem, em alguns casos, para serem descobertos, de

um contraste com visões de mundo distintas das nossas. Como diz Feyerabend,

nossos  “preconceitos  são  descobertos  por  contraste,  e  não  por  análise”

(FEYERABEND, 2003, p. 45). Ou, dito de outro modo, não podemos descobrir o

preconceito implícito em nossas visões

[...] a partir de dentro. Necessitamos de um padrão externo de crítica,
necessitamos de um conjunto  de pressupostos alternativos,  ou,  já

29



que  esses  pressupostos  serão  bastante  gerais,  constituindo,  por
assim  dizer,  um  mundo  alternativo  inteiro,  necessitamos de  um
mundo imaginário  a fim de descobrir  as características do mundo
real que pensamos habitar (e o qual, na verdade, talvez seja apenas
outro  mundo  imaginário).  (FEYERABEND,  2003,  p.  46,  itálicos
originais).

É  com  base  nessa  tese  sobre  a  relação  entre  observação  e  teoria  que

Feyerabend  crê  se  justificar  o  que  chama  de  “procedimento  contraindutivo”  nas

ciências.  Se  a  indução  favorece  uma  visão  incremental,  progressiva  do

conhecimento  científico,  em que ele  é cada vez mais polido em suas arestas  e

tornado mais preciso pelo acúmulo de observações corroborantes, a contraindução

recomenda tornar incompatível o conhecimento estabelecido e os fatos, usando e

elaborando, se for o caso, as sempre presentes anomalias não resolvidas dos atuais

sistemas  conceituais  e/ou  criando  sistemas  teóricos  alternativos.  É  isso  que

pretende dizer Feyerabend quando diz que o cientista deve ser como o sofista, cuja

função é “tornar forte a posição fraca [...] e, desse modo, sustentar o movimento do

todo”  (FEYERABEND,  2003,  p.  45,  itálicos  originais).  Ou,  de  novo  mais

extensamente, diz Feyerabend:

O primeiro  passo em nossa  crítica  de  conceitos  e  procedimentos
familiares,  o  primeiro  passo  em  nossa  crítica  dos  ‘fatos’,  tem,
portanto,  de  ser  uma  tentativa  de  romper  esse  círculo  [do
procedimento indutivo familiar]. Temos de inventar um novo sistema
conceitual  que  suspenda  os  resultados  de  observação  mais
cuidadosamente  estabelecidos  ou  entre  em  conflito  com  eles,
conteste  os  princípios  teóricos  mais  plausíveis  e  introduza
percepções  que  não  possam  fazer  parte  do  mundo  perceptual
existente. (FEYERABEND, 2003, p. 46).

Em suma, à guisa de conclusão, é importante ressaltar que o autor não está

aqui  propondo a substituição de uma metodologia  indutiva  por  uma metodologia

contraindutiva. Feyerabend só toma o exemplo da indução e mostra como é também

plausível  se  proceder  contraindutivamente  nas  ciências  para  fundamentar  a  sua

hipótese de que não há e não pode haver “[...] uma regra única, ainda que plausível

e solidamente fundada na epistemologia, que não seja violada em algum momento”

(FEYERABEND, 2003, p. 37) da prática científica, sendo esse o sentido apropriado

em que deve ser interpretada a sua polêmica asserção: “tudo vale!”.

30



Feyerabend  foi  muito  criticado  não  só  por  se  contrapor  à  uma visão  das

ciências tida em alta estima em sua época, mas também pelo seu tom jocoso e,

algumas vezes, desrespeitoso: na obra A Ciência em uma sociedade livre [Science

in a free society] (1978) chamou a seção em que apresentava respostas às críticas

que recebeu sua obra anterior,  Contra o método, de “conversações com iletrados”

[Conversations with Illiterates]. Uma das críticas mais sérias que recebeu e da qual o

autor  não tentou se desvincular  totalmente durante o restante de sua obra foi  a

acusação  de  que  sua  proposta  epistemológica  recairia  necessariamente  em um

relativismo ou irracionalismo (PRESTON, 2020).

31



2 Campos Epistêmicos

Neste  capítulo,  apresento  uma  proposta  demarcatória  atual  baseada  no

trabalho  do  filósofo  Martin  Mahner  (1958-)  (seção  2.1  e  2.2),  a  qual  servirá  de

ferramenta para a análise da parapsicologia realizada no capítulo 4,  e apresento

algumas conclusões parciais  da  discussão empreendida  na primeira  parte  deste

trabalho e que impactam o resultado final do trabalho (seção 2.3).

Apesar das várias propostas de demarcação recentemente fornecidas (e.g.,

BEANATO, 2020; FASCE, 2017, 2019; HANSSON, 2017;  MOLESWORTH, 2018;

PIGLIUCCI, 2018), decidi  focar nesta subseção na elaborada pelo filósofo Martin

Mahner  (2007;  2013).  É  preciso  dizer  que  essa  escolha  não  resulta  de  uma

comparação sistemática entre as diferentes propostas atuais.  Na verdade,  minha

escolha  se  justifica  por  duas  razões.  Primeiro,  Mahner  fornece  uma  proposta

detalhada sem a preocupação de fazê-la concisa, o que permite um detalhamento

que não se encontra em grande parte das alternativas recentes e que habilita um

rico quadro de referência conceitual ao qual submeter qualquer exame de caso. Em

segundo  lugar,  Mahner  também entremeia  sua  caracterização  de  pseudociência

com uma análise da cientificidade da parapsicologia1, o que torna o seu critério ainda

mais  oportuno  para  o  escopo  desta  dissertação.  De  qualquer  modo,  algumas

diferenças mais acentuadas com outras propostas de demarcação contemporâneas

ou  outros  desenvolvimentos  relevantes  serão  indicadas  por  meio  de  notas  de

rodapé, o que pode auxiliar o leitor em um aprofundamento no assunto. Ainda assim,

o leitor é referido para o trabalho original de Mahner, visto aqui eu ter esboçado o

seu critério nos contornos gerais e apenas nos detalhes que concernem a proposta

deste  trabalho,  pois,  uma  vez  que  tenho  em  mente  sua  aplicação  a  um  caso

específico,  o  que  me  interessa  são  os  aspectos  que  conseguem  capturar

características científicas ou paracientíficas da parapsicologia.

Um aspecto central da proposta de Mahner é sua recusa do requisito formal

segundo o qual um critério de demarcação deve se caracterizar por condições NS. A

recusa de Mahner – como a crítica de Laudan (1983) vista anteriormente – se deve

a sua  alegação de que  não há um conjunto  de características  epistemicamente

1 Em sua análise,  Mahner considera a parapsicologia uma pseudociência,  mesmo que admita a
cientificidade de alguns elementos do campo (cf. Capítulo 4 desta dissertação) e assuma que “[...] é
uma das mais intrigantes e sofisticadas pseudociências [...]” (MAHNER, 2007, p. 569).
32



relevantes partilhadas por todos e apenas os campos científicos.2 Como alternativa,

inspirado  em  discussões  sobre  as  espécies  biológicas,  especificamente  na

concepção  denominada  “essencialismo  moderado  de  espécie”,3 Mahner  (2007)

propõe que a ciência seja caracterizada através de um aglomerado [cluster] variável

de  características,  em  que  nenhuma  é  considerada  individualmente  necessária,

mas,  tendo  presentes  um  mínimo  especificado  delas,  uma  área  pode  ser

considerada  científica.4 Por  exemplo,  para  uma  lista  de  10  características  de

cientificidade, se for o caso de considerar no mínimo 7 dessas 10 para se ter uma

ciência, o resultado é que haveria, conforme cálculos de análise combinatória, 176

formas possíveis de classificar um campo como “científico”5 (MAHNER, 2007).

Mahner opta por um escopo abrangente no que diz respeito aos elementos da

demarcação, levando em conta tanto os princípios e métodos da área a ser avaliada,

quanto  as  características  da  comunidade  de  pesquisa,  como  suas  atividades  e

práticas.  Tendo  em mente  essa  unidade  abrangente  de  demarcação,  Mahner  a

denomina de “campo epistêmico ou cognitivo” e conceitua-a preliminarmente como

“[...] um grupo de pessoas e suas práticas, que almejam adquirir conhecimento de

algum  tipo”  (MAHNER,  2007,  p.  523).  Com  efeito,  de  acordo  com  essa

caracterização, são considerados campos epistêmicos tanto ciências e não-ciências,

quanto pseudociências. Portanto, o conhecimento adquirido nesses campos pode

ser sobre entidades fictícias ou reais, e também pode ser falso ou ilusório. Daí que

Mahner  não  adote  a  visão  tradicional  sobre  o  conhecimento,  mas  o  conceito

2 Para propostas que defendem a adequação do critério formal aqui abandonado, cf. Beanato (2020)
e Fasce (2019); para outras propostas como a de Mahner, cf. Dawes (2018) e Pigliucci (2013).
3 Para uma apresentação geral desse conjunto de abordagens da filosofia da biologia, cf. Ereshefsky
(2017, seção 2.4).  Em virtude do tipo de inspiração que toma da biologia, para a abordagem de
Mahner, diz Beanato (2020), a ciência é vista como um tipo natural.
4 Mahner assume que a inspiração para esse modelo formal está na obra já mencionada do filósofo
Ludwig Wittgenstein,  em que é apresentado o conceito por semelhança de família,  celebremente
exemplificado pelo conceito de “jogo” (cf. nota de rodapé número 24). Mahner indica que Dupré foi o
primeiro a aplicar a noção wittgensteiniana ao problema da demarcação (cf. Dupré, 1993, pp. 242ss).
Dupré, contudo, não é otimista como Mahner em relação ao sucesso desse emprego, como sugere a
seguinte  passagem:  “Minha  sugestão  de  que  [a]  ciência  deva  ser  vista  como  um conceito  por
semelhança de família parece sugerir não meramente que nenhuma versão forte de unidade científica
do tipo advogada por reducionistas clássicos pode ser sustentada, mas que não há resposta possível
ao problema da demarcação” (DUPRÉ, 1993, p. 242). De modo a se certificar que Dupré trata do
problema  da  demarcação  normativo  (cf.  nota  de  rodapé  número  35),  isto  é,  da  separação  das
ciências das pseudociências, e não da demarcação territorial entre ciência e não-ciência, cf. Dupré
(1993, p. 222).
5 Pigliucci (2013) sugere o emprego de lógica fuzzy ou instrumentos similares para tornar o conceito
de ciência por semelhança de família mais preciso (cf. nota de rodapé anterior). Alternativamente, cf.
Mahner (2013, p. 40, nota de rodapé número 11) para a sugestão de que o emprego de lógica fuzzy
não é necessário.
33



popperiano de que o conhecimento  é  sempre conjectural  ou hipotético.  Partindo

desse  grupo  heterogêneo,  o  autor  detalha  sua  proposta,  adaptada  de  Bunge

(1983a), que apresento abaixo, para caracterizar os elementos que compõem um

campo epistêmico.

1.  Grupo  ou  comunidade C de  conhecedores  ou  buscadores  de
conhecimento;
2. A sociedade S que abriga as atividades de C;
3. O domínio ou universo de discurso D dos membros de C, isto é, a
coleção de objetos factuais ou ficcionais referidos pelos membros de
C em seus discursos;
4. A base filosófica ou panorama geral G, que consiste de:

a. uma ontologia ou visão geral sobre a natureza das coisas,
b.  uma  epistemologia ou  visão  geral  sobre  a  natureza  do
conhecimento, e
c.  uma  metodologia,  axiologia e  moralidade concernente  às
maneiras próprias de adquirir e operar o conhecimento;

5. a base formal F, a qual é uma coleção de pressupostos ou teorias
lógicas ou matemáticas assumidos no processo de investigação;
6.  a  base  específica  B,  a  qual  é  uma  coleção  de  itens  de
conhecimento  (enunciados,  procedimentos,  métodos,  etc.)
emprestados de outros campos epistêmicos;
7. a problemática P, a qual é uma coleção de problemas a respeito
da  natureza,  valor  ou  uso  dos  membros  de  D,  bem  como  de
problemas a respeito de outros componentes aqui listados, como G
ou F;
8. o estoque de conhecimento K, o qual é uma coleção de itens de
conhecimento  (proposições,  teorias,  procedimentos,  etc.)  obtidos
pelos membros prévios e atuais de  C no curso de suas atividades
cognitivas;
9. os objetivos A, os quais são, claro, os objetivos cognitivos, práticos
ou  morais  dos  membros  de  C na  busca  de  suas  atividades
específicas;
10.  a  metódica M,  a  qual  é  a  coleção  de  métodos  gerais  e
específicos  (ou  técnicas)  utilizados  pelos  membros  de  C em  sua
investigação dos membros de D. (MAHNER, 2007, pp. 523-4, itálicos
do autor).

É  válido  indicar  que  os  três  primeiros  elementos  acima  compõem  o  que

Mahner denomina de “estrutura material”  de um campo epistêmico, no caso das

ciências  empíricas,  ao  passo  que  os  últimos  sete  itens  são  denominados  de

“estrutura conceitual”  (MAHNER, 2007,  p.  524) e podem ser  identificados com a

noção  de  “matriz  disciplinar”  de  Kuhn  vista  anteriormente.  Assim,  um  campo

34



epistêmico será, em um tempo específico, caracterizado como o conjunto ordenado

desses elementos, cuja formalização Mahner (2007, p. 524) expressa por:

 = C, S, D, G, F, B, P, K, A, M.

Já um campo epistêmico científico é caracterizado através da qualificação dos

elementos de   por meio da formulação apresentada na próxima subseção e que

adiciona  mais  2  elementos  ao  conjunto  ordenado,  chamados  “condição  de

sistematicidade” e “condição de mudança ou progressividade”.

2.1 Campos Epistêmicos Científicos, Paracientíficos e Pseudocientíficos

Antes  de  apresentar  a  proposta  de  Mahner  para  definir  os  campos

epistêmicos científicos, é importante tecer alguns esclarecimentos. Mahner entende

que em “ciência” se incluem apenas as ciências empíricas6, que prefere denominar

de factuais, uma vez que possuem também ramos teóricos desenvolvidos, como a

física, a química, a biologia, a psicologia e as ciências sociais.7 Isso não exclui, no

entanto,  o  fato  de  que  áreas  não-científicas  também  produzam  conhecimento

genuíno. De fato, o conhecimento genuíno abrange as áreas “[da]s ciências factuais

e formais, as tecnologias, e as humanidades [...]”(MAHNER, 2007, p. 543).

A  proposta  de  Mahner  também  pretende  se  aplicar  apenas  às  ciências

contemporâneas, portanto, é um critério demarcatório diacrônico e não serviria para

avaliar a cientificidade de ciências passadas (e provavelmente se aplique apenas

parcialmente a ciências futuras). Seu caráter histórico, no entanto, não implica que

sua proposta não tenha pretensões normativas; de fato, ela as tem. Na verdade,

Mahner,  ao  que  tudo  indica,  se  inspira  na  tese  kuhniana  de  que  os  aspectos

normativos e descritivos das ciências são categorias inseparáveis analiticamente.8

6 Para uma abordagem demarcatória que considera o conceito “ciência” de um ponto de vista mais
amplo, em que estão inclusas disciplinas como a história e a filosofia, cf. Hansson (2013; 2016; 2017).
Para uma crítica a essa ampliação do conceito, cf. Fasce (2019).
7 Note que, no Brasil, de acordo com a CAPES ([sem data]), a sociologia e a psicologia são partes da
Grande Área das Ciências Humanas, enquanto temos apenas uma Grande Área das Ciências Sociais
Aplicadas.
8 Beanato (2020), em sua proposta demarcatória, que considera um desenvolvimento da de Mahner,
afirma que os critérios de cientificidade que emprega são apenas descritivos (o caráter normativo
seria  apenas resquicial  e restrito ao âmbito gramatical  do emprego correto do termo).  Para isso,
embasa a cientificidade no que chama de “demarcação científica por garantia epistêmica” [epistemic-
warrant scientific demarcation]. Em poucas palavras, trata-se da ideia de que é possível mapear a
cientificidade  de  acordo  com  a  confiabilidade  [reliability]  epistêmica  dos  diversos  campos
consensualmente  aceitos  como  científicos;  a  confiabilidade  epistêmica,  por  sua  vez,  é  medida
conforme  a  adequação  empírica,  o  sucesso  epistêmico,  as  predições  bem-sucedidas  e  o  bom
funcionamento de aparatos tecnológicos.
35



A proposta de demarcação de Mahner, em um primeiro momento, pretende

separar as ciências factuais do que entende como “não-ciência”, como a religião, a

metafísica, o senso comum e a pseudociência, mas também da história, filosofia,

arte, lógica e matemática. Em um segundo momento, Mahner pretende demarcar

apenas o que chama de “paraciência”9, que se diferencia dos outros elementos do

conjunto  “não-ciência”  por  se  tratar  de  conhecimento  falso  ou  ilusório.  O  termo

“pseudociência”, a seu turno, é reservado para as paraciências “cujos praticantes,

explícita ou implicitamente, alegam fazer ciência” (MAHNER, 2007, p. 544, itálico do

autor).  Essa  qualificação  é  importante,  porque  há  paraciências  cujos  praticantes

pretendem fornecer fontes de conhecimento em alternativa às ciências, como o “[...]

esoterismo, ocultismo e pensamento Nova Era [New Age] [...]” (MAHNER, 2007, p.

547), o que não seria captado pelo termo “pseudociência” apenas.10

Como dito, Mahner oferece uma especificação dos 10 elementos do conjunto

ordenado  , tendo  em  vista  caracterizar  os  campos  epistêmicos  propriamente

científicos. Como o objetivo deste trabalho é avaliar o perfil epistêmico de um campo

específico, será oferecido, em alguns trechos, junto com a caracterização do campo

epistêmico  científico,  o  modo  como  campos  epistêmicos  paracientíficos  se

distanciam desses critérios normativos, uma vez que isso facilita o enquadramento a

ser  realizado  no  capítulo  seguinte,  que  depende  de  uma  comparação  da  área

questionada com campos epistêmicos científicos e paracientíficos.

2.1.1 Comunidade (C)

O primeiro dos elementos de um campo epistêmico científico é C, que antes

havia  sido  caracterizado  apenas  como  uma  comunidade  de  buscadores  de

conhecimento e agora passa a ser apropriadamente uma comunidade de pesquisa

9 Mahner distingue entre dois tipos de emprego para o termo “paraciência”: um é em sentido estrito
(s.e.) e outro em sentido amplo (s.a.). “Paraciência s.e.” é um subconjunto próprio de “paraciência
s.a.”. Em s.e., estão apenas as não-ciências que ao mesmo tempo não são nem pseudociência, nem
pseudo ou para-tecnologia, nem pseudo ou para-humanidades, mas produzem conhecimento falso ou
ilusório mesmo assim; em s.a., estão todas as áreas que implicam em conhecimento falso ou ilusório,
incluindo as pseudociências e as paraciências s.e. Neste trabalho, uso “paraciência” para indicar a
paraciência em sentido amplo.
10 Mahner também se refere a outros conjuntos dentro das paraciências, mas que não concernem
diretamente o escopo deste trabalho, por exemplo: “ciências patológicas”; “pseudohumanidades” e
“parahumanidades”; “paratecnologias” e “pseudotecnologias”; e “paratécnicas” (cf. MAHNER, 2007,
pp.  547-52).  Para  outras  sugestões  de  distinções,  por  exemplo,  entre  “negação  da  ciência”,
“resistência aos fatos” e “ceticismo”,  cf.  Hansson (2017, seção 5). Além dessas, Mahner também
define o que chama de “protociência” e “heterodoxia”. As protociências estariam no limiar entre as
ciências e o conhecimento legítimo, mas ainda não-científico; as heterodoxias se dividem em outras
duas  categorias,  “endoheresia”  e  “exoheresia”,  sendo  a  primeira  científica  e  importante  para  a
pluralidade das ciências, e a segunda, uma doutrina pseudocientífica desviante.
36



“[...]  que  partilha  um  treino  especializado,  mantém  relações  fortes  de  troca  de

informações  entre  si,  e  iniciou  ou  continua  uma  certa  tradição  de  investigação”

(MAHNER, 2007, p. 525). Um campo paracientífico, por outro lado, é constituído por

“[...]  uma coleção frouxa de indivíduos”,  que não se engaja em pesquisa, mas é

apenas um “grupo de crentes” (MAHNER, 2007, p. 553) que, às vezes, segue um

guru.  Como  exemplo  de  campos  paracientíficos  cujas  comunidades  epistêmicas

refletem  as  características  indicadas,  Mahner  aponta  a  pseudo-arqueologia  e

pseudo-história  de  Erich  von Däniken,  o  mistério  do  triângulo  das Bermudas  de

Charles Belitz e a cientologia de Ron Hubbard11.

Destaco aqui que esse elemento (e o próximo) é um componente sociológico

do critério de demarcação de Mahner. Desde Kuhn, como vimos, tornou-se comum a

inclusão  desse  aspecto  nas  análises  filosóficas  da  ciência.  Com efeito,  ele  não

poderia  ser  excluído  sem  um  prejuízo  para  a  correta  categorização  das  áreas

avaliadas. Para perceber isso, imagine a seguinte situação ilustrativa. Uma senhora

que possui um certo problema de articulação, talvez uma osteoartrite, percebe que

sempre  que  está  prestes  a  chover,  ainda  que  não  pareça  no  momento,  suas

articulações doem. Com o tempo, ela aprende a relacionar sua dor repentina com as

condições climáticas futuras. Supondo que a correlação exista e a senhora esteja

correta  nos  seus  juízos  avaliativos,  ainda  assim  esse  não  seria  um  caso  de

conhecimento  científico,  mas,  no  máximo,  de  um  conhecimento  ordinário

devidamente justificado – aqui surge mais uma vez a demanda por uma separação

entre epistemologia geral e filosofia da ciência, pois a senhora poderia ao mesmo

tempo ter uma crença justificada e que não fosse científica (cf. a seguir). Por outro

lado,  se  a  crença  fosse  falsa,  não  teríamos  necessariamente  uma  doutrina

pseudocientífica,  a  não  ser  que  a  senhora  alegasse  tê-la  adquirido  por  meios

científicos. Mas, para Mahner, “meios científicos” exigem justamente que o sujeito

que conduz a investigação faça parte de uma comunidade de pesquisa com a qual

compartilhe seus métodos e achados e os submeta à apreciação coletiva (MAHNER,

2013).  Por  isso,  mesmo  se  verdadeira,  a  crença  da  senhora  poderia  não  ser

considerada  científica.  A  ciência,  dada  sua  natureza  complexa,  demanda  a

11 A obra principal de Daniken é  Eram os Deuses Astronautas? (1968); de Belitz,  The Bermuda
Triangle: an incredible saga of unexplained disappearances  (1974); e, de Hubbard,  Dianetics: The
Modern Science of Mental Health (1950).
37



contribuição de inúmeras especialidades, o que só poderia ser alcançado por meio

de uma ampla comunidade de envolvidos.12

2.1.2 Sociedade (S)

O segundo elemento,  S, deve manter uma relação qualificada de apoio ou,

pelo menos, tolerância para com as atividades de  C,  pois,  de modo contrário,  a

condução das pesquisas e seus resultados poderiam ser constrangidos por fatores

externos ao campo. Nesse sentido, Mahner cita o exemplo da ciência ariana durante

o  Terceiro  Reich  alemão,  o  lysenkoísmo  nos  tempos  do  stalinismo  da  União

Soviética e o criacionismo em estados teocráticos, todos exemplos de interferências

políticas ou religiosas na condução de pesquisas e no que deve ser aceito como

“verdade”. Essas interferências podem, inclusive, determinar a classificação de uma

área  como “pseudociência”.  O lysenkoísmo é  típico  nesse sentido,  pois  foi  uma

tentativa  política  de  banimento  de  uma  teoria  científica  legítima,  a  genética

mendeliana, em favor do lamarckismo, na biologia institucionalizada da URSS (LIU,

2009). Mahner não pretende, é claro, afirmar ingenuamente que as ciências sejam

isentas  de  influências  do  contexto  sociopolítico;  pelo  contrário,  ao  tomar  como

elementos de cientificidade  C e  S, visa precisamente indicar “[...]  que cognição e

conhecimento não possuem uma existência independente, mas [são] atividades de

pessoas  reais  em  um ambiente  social  particular”  (MAHNER,  2007,  p.  525).  Na

verdade, para Mahner, o que importa é que C decida o que é e não é conhecimento

científico válido por meio de seus próprios processos internos de investigação, e que

não esteja sujeita, nesse ponto, a processos externos que ditem o resultado de suas

investigações.

2.1.3 Domínio (D)

Já  quanto  a  D,  é  necessário  que  contenha  apenas  entidades  concretas,

mesmo  que  futuramente  se  descubra  que  não  existiam,  bastando  que,  se

existissem, seriam concretas ao invés de abstratas, como as entidades matemáticas

(lembrando aqui que Mahner trata “ciência” como as “ciências empíricas” apenas).

As paraciências, por sua vez, contêm em D “itens dúbios ou mal definidos” ou ainda

precisam  provar  que  seus  elementos  de  fato  existem.  Aqui,  o  único  exemplo

12 Para vários exemplos de pesquisa propriamente científica que busca investigar a correlação entre
variáveis meteorológicas e condições articulares, cf. Figueiredo (2011); a título de curiosidade, não é
totalmente infundada a crença da senhora do exemplo dado.
38



mencionado por Mahner é o da parapsicologia, mas que deixaremos para analisar

no capítulo 413.

As duas formas acima pelas quais as paraciências definem seus objetos de

estudo são especificadas por  Mahner  da  seguinte  maneira.  Itens  dúbios  ou mal

definidos  geralmente  são  entidades  sobrenaturais,  o  que  insere  uma  diferença

ontológica em relação aos componentes dentro do domínio das ciências factuais; há

também uma diferença semântica, uma vez que muitas entidades são paranaturais,

as quais são definidas apenas negativamente, postulando a ausência de uma causa

natural para o fenômeno. Por fim, há uma diferença metodológica, uma vez que

dada a vagueza das definições dos elementos do domínio paracientífico, é sempre

possível  que,  em um teste  empírico específico,  outra entidade do tipo,  digamos,

sobrenatural, pudesse fazer o trabalho explicativo do fenômeno em questão, isto é,

se eu explico um fenômeno por meio de recurso a algum deus, por exemplo, um

outro  deus  de  uma  outra  tradição  também  poderia  exercer  a  mesma  função

explicativa,  tornando  qualquer  teste  empírico  entre  as  duas  opções  (caso  fosse

possível testar hipóteses relacionadas a deuses) ambíguo.

2.1.4 Base Filosófica (G)

A quarta condição, que trata da base filosófica, requer uma exposição mais

extensa. Como visto acima, a base filosófica de um campo empírico está dividida

nos seguintes 5 conjuntos que abordarei em sequência: pressupostos ontológicos,

pressupostos epistemológicos e pressupostos semânticos, uma metodologia e uma

axiologia e moralidade.

Mahner  assume  de  saída  que  não  é  possível  separar  a  metafísica  das

ciências factuais – diferente do que os positivistas lógicos pensavam –, o que se

demonstra  por  alguns  comprometimentos  ontológicos  assumidos  pela  prática

científica.  Em primeiro  lugar,  assume-se  a  tese  do  realismo  ontológico,  que  se

baseia  na  ideia  da  existência  de  “um  mundo  independente  da  mente,  cujos

habitantes podem se tornar objetos de estudo da investigação científica” (MAHNER,

2007, p. 528). Aqui, Mahner não fornece exemplos de campos que se desviam dos

preceitos do realismo ontológico, pois admite que mesmo as paraciências raramente

o fazem. Prefere apenas indicar que os cientistas não são discípulos do filósofo

13 Com  efeito,  já  adianto  que  todos  os  pontos  abaixo  em  que  Mahner  discute  o  caso  da
parapsicologia serão posteriormente retomados e aprofundados no capítulo 4.
39



George Berkeley, que é um dos grandes expoentes do idealismo, tese filosófica que

nega a existência de um mundo independente da mente.

Na sequência, assume-se o naturalismo ontológico, que se diferencia da tese

anterior  por  manter  que  os  habitantes  do  mundo,  o  que  quer  que  sejam,  são

entidades naturais,  ao invés de sobrenaturais.  Para Mahner,  ainda que existisse

algum reino ou dimensão sobrenatural para além do nosso mundo natural, o mesmo

seria inacessível a partir da nossa realidade física e vice-versa, pois o nosso mundo

é causalmente fechado, o que significa dizer que “[...]  todo evento que tem uma

causa, tem uma causa física” (STOLJAR, 2017, [n.p.]). Logo, por exemplo, se deus

ou espíritos desencarnados existissem, eles não seriam causalmente eficazes em

nossa realidade, pois a rede de eficácia causal do mundo é constituída apenas por

processos físicos.14 Um dos exemplos mencionados  en passant por Mahner é, de

novo,  a  parapsicologia,  cuja  ontologia  supostamente  entra  em  conflito  com  o

naturalismo  ontológico  das  ciências.  Além  dela,  Mahner  menciona  também  o

criacionismo.

O terceiro pressuposto ontológico é o chamado “princípio da regularidade”.

Esse princípio afirma que “o mundo real não é caprichoso, mas se comporta de

modo regular” (MAHNER, 2007, p. 529). Afinal, em um mundo de comportamento

arbitrário,  não  só  o  conhecimento  não  seria  possível,  como  seres  vivos

presumivelmente  também  não  existiriam.  Aliás,  se  o  universo  fosse  assim,  é

provável que nenhuma estrutura, mesmo microscópica, organizada existisse. Para

ilustrar o que pretendo dizer, imagine um cenário onde não existissem as leis da

natureza.  Não que não existissem as leis  como as conhecemos ou que fossem

diferentes  do  que  são,  mas  que,  de  fato,  não  existissem  leis da  natureza.  Na

verdade, é difícil até imaginar um cenário como esse, onde qualquer coisa poderia

se tornar qualquer outra coisa, o nada poderia criar tudo e o tudo poderia voltar a ser

nada. Note que o princípio da regularidade não elimina a possibilidade de processos

causais probabilistas, que também se expressam por meio de leis probabilistas.

Entre  os  casos  de  campos  paracientíficos  que  violam  o  princípio  da

regularidade,  Mahner  situa  a  homeopatia.  Considerando  as  altas  diluições  dos

“medicamentos”  homeopáticos,  a  sua  suposta  eficácia  contraria  aquilo  que

14 Para  um questionamento  da  tese  de  que  a  ciência  não  pode  investigar  o  sobrenatural,  cf.
Winthrop (2016); para uma apresentação recente da tese dualista de que a mente não se reduz a um
processo físico – o que poderia trazer problemas para o princípio acima do fechamento causal –, cf.
Lycan (2014).
40



conhecemos sobre o comportamento das propriedades químicas, já que, devido à

alta diluição, sequer restaria uma molécula dos compostos para permitir qualquer

efeito terapêutico.

Em quarto lugar  está  o princípio  da antecedência,  o  qual  afirma que “[...]

causas precedem seus efeitos ou, alternativamente, que a presença é (causalmente

ou estocasticamente) determinada pelo passado” (MAHNER, 2007, p. 529). Esse

princípio é diferente do princípio de causalidade estrita, que apenas afirma que todo

efeito tem uma causa. Mahner destaca que o princípio da causalidade estrita não é

válido  universalmente  porque  alguns  fenômenos  quânticos  como  o  decaimento

radioativo  o  violam.15 Mais  uma  vez,  Mahner  menciona  indiretamente  a

parapsicologia como um caso que viola o princípio da antecedência, pois investiga

fenômenos como a precognição,  a  qual,  em tese, permite que um evento futuro

cause  uma  impressão  presente  a  seu  respeito  –  como  os  casos  de  sonhos

premonitórios.

Em quinto  lugar,  há  o  princípio  genético  ou  “nada  surge  do  nada”.  Esse

princípio afirma tanto que o nada não causa algo, quanto que algo não se transforma

em nada. Mahner afirma que esse princípio remonta a Epicuro e Lucrécio e que é de

fato tão importante que mesmo modelos cosmológicos que postulem um estado de

coisas anterior ao início do universo são preferíveis a modelos que estipulam um

início absoluto para o universo. Mahner tem em mente como exemplo desse último

caso a doutrina cristã denominada “creatio ex nihilo”, que afirma que deus criou o

universo a partir do nada.

Por último, há o princípio “não-psi”, que é “[...] o postulado de que mentes ou

processos cerebrais não atuam diretamente nas coisas lá fora, mas apenas através

de alguma ação motora de nosso corpo” (MAHNER, 2007, p. 530). Mahner justifica a

adoção  desse  princípio  indicando  que  os  cientistas  não  poderiam  confiar  nas

medições  de  seus  instrumentos  caso  “causas  e  forças  mentais  permeassem  o

mundo” (MAHNER, 2007, p. 530). Para tornar mais compreensível o recurso a esse

princípio,  cabe  informar  que  Mahner  não  se  refere  ao  tipo  de  eventos  que  são

causados,  mesmo  que  indiretamente,  por  processos  cerebrais  tais  como  o

15 Há,  no  entanto,  interpretações  da  mecânica  quântica  que  também  negam  o  princípio  da
antecedência  (FRIEDERICH;  EVANS,  2019);  inclusive,  há  evidência  experimental  para  a
retrocausalidade na física: cf. Ma (2012), tal como indicado por Millar (2015). Portanto, o princípio da
antecedência  também  pode  não  ser  universalmente  válido.  Entende-se,  contudo,  que  para  os
fenômenos macroscópicos o princípio permaneça válido.
41



movimento dos meus dedos das mãos enquanto digito esta frase no computador. Na

verdade, a restrição é válida somente para uma suposta atuação direta de nossos

estados  mentais  em algum processo  físico  sem a  mediação  do  nosso  aparelho

sensório-motor. Independente de que tese a respeito da natureza da mente você

adote, ainda assim você pode recusar que estados mentais do sujeito possam atuar

diretamente sobre processos físicos fora do corpo. Um exemplo clássico e polêmico

de alguém que tinha a pretensão de demonstrar a falsidade desse princípio é o do

israelense  Uri  Geller,  que  ficou  famoso  internacionalmente  na  década  de  1970

afirmando ser capaz de entortar metais também sem sequer tocá-los, mas só com

os poderes de sua mente.16 Se essa fosse uma capacidade humana verdadeira e

difundida, poderia ser dito que a tarefa de isolar e controlar verdadeiramente as

variáveis em um experimento científico seria bastante problemática, no mínimo.

Mahner ressalta que todos esses pressupostos ontológicos são considerados

de natureza hipotética, isto é, não possuem um caráter dogmático. Tratam-se de

princípios cuja fertilidade permitiu à ciência se desenvolver até agora e, caso sejam

falseados,  poderão  ser  abandonados.  Mahner  sugere  denominá-los  de  “[...]

hipóteses metafísicas nulas das ciências factuais” (MAHNER, 2007, p. 530). Mahner

sugere, ainda, que, na análise das paraciências, é possível notar como elas, além da

falta de evidência para suas alegações, muitas vezes também se distanciam desses

pressupostos ontológicos, como vimos em algumas ocasiões acima. Para Mahner,

apesar da maioria das paraciências se comprometer com o realismo ontológico, é

preciso investigar se as entidades que postulam não são incompatíveis com a “[...]

perspectiva naturalista-materialista das ciências factuais” (MAHNER, 2007, p. 555),

pois essa forma o “núcleo duro” de qualquer abordagem científica (MAHNER, 2007,

p. 556).

Passo  agora  ao  pressuposto  epistemológico  chamado  “realismo

epistemológico”,  o  qual  se  combina  com  o  realismo  ontológico  anteriormente

definido. Para o realismo epistemológico vale a tese de que o mundo real pode ser

conhecido, mesmo que aproximada e imperfeitamente. Essa tese vem em várias

versões  e  a  mais  aceita,  de  acordo  com  Mahner,  é  a  denominada  “realismo

científico”,  que  estipula  que  podemos  conhecer  tanto  observáveis  quanto

inobserváveis: pouco da física de partículas e biologia evolutiva fariam sentido sem

16 Para uma referência  menos conhecida mas nacional,  veja  o caso igualmente controverso de
Thomas Green Morton conforme relatado anedoticamente por Machado (1984).
42



esse pressuposto,  uma vez que os chamados “inobserváveis” são justamente as

entidades teóricas postuladas por essas teorias, as quais explicam o conjunto de

dados observáveis de cada campo. É importante indicar,  contudo,  que o debate

realismo versus antirrealismo permanece aberto em filosofia da ciência e que muitos

filósofos da ciência, por exemplo, os empiristas, inclusive membros do Círculo de

Viena  e,  mais  recentemente,  Bas  Van  Fraassen,  são  antirrealistas

(CHAKRAVARTTY, 2017).17 Quanto às paraciências, Mahner indica que raramente

violam esse princípio.

Os princípios metodológicos, por sua vez, são apenas dois: o da navalha de

Ockham ou princípio  da parcimônia e o ceticismo metodológico ou falibilismo. O

primeiro  preconiza  que  não  se  deve  multiplicar  entidades  explicativas,  como

entidades,  processos  e  causas,  além  do  necessário.  O  problema  que  surge  é

estabelecer em que ponto o “necessário” é atingido. Quando for necessário escolher

entre duas teorias explicativas, por exemplo, não basta dizer que se deve escolher a

mais simples, afinal, a simplicidade pode ser obtida em vários sentidos: referencial,

matemática, metodológica ou pragmaticamente. Uma ressalva adicional sobre esse

princípio é que não deve ser interpretado ontologicamente, isto é, a natureza não

precisa ser sempre parca, mas é o caso de sempre se preferir, metodologicamente,

pressupostos parcos como ponto de partida das nossas investigações científicas. Do

ponto  de  vista  da  análise  das  paraciências,  o  princípio  da  parcimônia  é

frequentemente violado,  pois  muitas “[...]  povoam o universo com entidades (por

vezes ocultas) que não são necessárias para uma explicação científica do mundo a

nossa volta”  e  conferem a essas entidades funções explicativas  que “[...]  quase

qualquer  outra  alternativa  arbitrária  ou  entidade  adicional  também  cumpriria”

(MAHNER,  2007,  p.  556).  Casos  em  que  esse  princípio  é  violado  incluem  o

ocultismo, com seus fantasmas e espíritos, e o dos vedores [dowsers] que dizem

detectar forças físicas desconhecidas com suas varas.

O  princípio  do  ceticismo  metodológico  é  fruto  do  reconhecimento  de  que

nossas empreitadas cognitivas são falhas, logo, nosso conhecimento está sujeito a

críticas,  reformulações  e  revisões.  Como  destacam  autores  examinados

anteriormente, o falibilismo é uma característica presente na tradição epistemológica

17 O comprometimento do critério demarcatório de Mahner com teses, como essa, que permanecem
tema de disputa atual entre os filósofos da ciência é uma das coisas que a proposta de Fasce (2019),
por exemplo, aconselha a se evitar.  (Para mais comprometimentos que parecem sobrecarregar o
critério demarcatório de Mahner, cf. também as discussões no capítulo 4.)
43



geral e da ciência desde meados do século XIX (LAKATOS, 1970; LAUDAN, 1983).

Por outro lado, as paraciências muitas vezes se apresentam como explicativamente

completas  e,  portanto,  sem  necessidade  de  correções,  i.e.,  dogmáticas.

Diferentemente da concepção kuhniana de ciência normal vista anteriormente, em

que um tipo de dogmatismo é um elemento central da prática científica, no caso das

paraciências o tipo de dogmatismo é distinto,  fruto da própria estrutura da teoria

paracientífica.  Como diz  Kuhn,  nas pseudociências não há quebra-cabeças para

serem  resolvidos,  pois  fornecem  uma  explicação  pretensamente  completa,  mas

suficientemente genérica, dos fenômenos que torna desnecessária ou infrutífera a

investigação  científica  continuada  de  modo  a  melhor  articular  a  teoria  com  a

realidade.  Mahner  aponta  que  mesmo as  paraciências  que se  corrigiram com o

tempo,  como  a  parapsicologia  ou  a  astrologia,  devem  esse  aprimoramento

totalmente a pressões externas exercidas pelas comunidades científicas tradicionais,

ao invés de à evolução interna do campo.

O  pressuposto  semântico  se  resume  na  teoria  da  verdade  por

correspondência que se associa naturalmente com o realismo científico discutido

anteriormente. Ou seja, se conhecemos também o conteúdo das teorias científicas,

faz sentido alegar que esse conteúdo conhecido corresponde ao mundo do qual é

uma  representação.  Especificamente,  de  acordo  com  esse  pressuposto,  “[...]

hipóteses,  modelos  e  teorias  [científicas]  são  verdadeiras  se  representam

adequadamente os fatos a que se referem” (MAHNER, 2007, p. 532). É importante

ressaltar que essa definição não fornece um critério de verdade, como o de suporte

evidencial, que é papel da metodologia fornecer. Esse pressuposto deve acomodar

também que a verdade vem em graus. As aproximações quantitativas das teorias

científicas geralmente são apenas isto,  aproximações, que, por serem geralmente

passíveis de refinamento, podem ser vistas como contendo verdades parciais. Assim

como o realismo ontológico e epistemológico, esse princípio é pouco violado nas

paraciências.  A  diferença  é  que  as  paraciências  aceitam  também  evidências

subjetivas como indicadores de verdade. Portanto, visões, sentimentos, impressões

e experiências místicas são aceitas como base evidencial.

Por  fim,  há  pressupostos  axiológicos  e  morais,  os  quais  são  verdadeiras

normas  que  decorrem  da  adoção  de  certos  valores  por  parte  da  comunidade

científica. Esses valores e suas correspondentes normas são internos à ciência e se

44



expressam  por  meio  de  valores  lógicos,  semânticos,  metodológicos  e  morais

relevantes para a produção de conhecimento. Uma breve exposição de alguns deles

basta para que essa relevância seja notada. Os valores lógicos são os princípios de

não contradição e não circularidade,  e  também todos os princípios do raciocínio

válido.  Os  valores  semânticos  incluem  a  precisão  de  significado,  clareza  e

maximização da verdade. Conceitos vagos e imprecisos podem estar presentes em

um campo nascente, mas devem ser substituídos durante seu desenvolvimento. De

outro  modo,  a  presença  de  vagueza  e  imprecisão  pode  indicar  um  campo

degenerativo, ao invés de progressivo. Quanto aos valores metodológicos, Mahner

cita a testabilidade, poder explicativo, previsibilidade, reprodutibilidade e fecundidade

[fecundity], e afirma que, por serem problemas centrais em filosofia da ciência, não

os elaborará mais detalhadamente.

Os valores atitudinais ou morais se resumem em pensamento crítico, abertura

a  visões  novas,  objetividade,  honestidade  e  reconhecimento  do  trabalho  de

terceiros.  Enquanto  o  segundo  e  os  dois  últimos  princípios  são  suficientemente

autoexplicativos,  o  princípio  de  “pensamento  crítico”  pode  ser  traduzido  pelos

princípios  de  racionalidade  em  geral.  Já  a  “objetividade”  se  reduz  ao  princípio

segundo  o  qual  as  ideias  devem  ser  avaliadas  independente  de  aspectos

extrínsecos  ao  seu  conteúdo  como  a  nacionalidade,  características  pessoais  ou

sociais  de  seus  proponentes18.  Mahner  em  seguida  nos  lembra  que  essas

características  morais  da  ciência,  como  se  percebe  pelas  análises  psicológicas,

históricas, sociológicas – e antropológicas – da ciência, muitas vezes são violadas

nas  atitudes  individuais  de  cientistas.  De  modo  a  compensar  essas  falhas

individuais,  Mahner  frisa  que  é  importante  que  esses  princípios  morais  se

incorporem  nas  características  institucionais  da  ciência.  Daí,  compreende-se  o

papel, por exemplo, de comitês de ética e da avaliação por pares, dentre inúmeros

outros  mecanismos.  Neste  ponto  se  encerra  a  exposição  da  base filosófica  dos

campos  epistêmicos  científicos,  paracientíficos  e  pseudocientíficos.  Em  seguida,

passo à exposição dos elementos restantes, a iniciar pela base formal.

18 Em contraposição, vertentes críticas dessa tese dentro da epistemologia feminista sugerem que
traços sociais, como os de gênero podem, sim, influenciar o conteúdo de ideias científicas e isso deve
ser reconhecido de modo a fortalecer a objetividade da ciência (e.g., LONGINO, 1993; HARDING,
2007; WYLIE, 2012).
45



2.1.5 Base Formal (F)

A base formal dos campos epistêmicos científicos é um conjunto de teorias

lógicas e matemáticas usadas pelos membros de C no estudo dos elementos de D.

Mahner  faz  a  ressalva  de  que  a  formalização  não  é  uma  precondição  da

cientificidade, mas apenas preconiza que ferramentas formais devem ser utilizadas

corretamente e  devem  ser  adequadas  para  lidar  com  algum  problema  teórico

específico.

2.1.6 Base Específica de Conhecimento (B)

A  base  específica  de  conhecimento  é  um  conjunto  de  dados,  hipóteses,

teorias ou métodos tomados de outros campos adjacentes, afinal, campos científicos

utilizam o conhecimento adquirido em outros campos científicos.  Um campo que

utiliza pouco de outro campo, ou é muito básico, no sentido de ser uma área de

conhecimento  fundamental  para outras  áreas,  ou  está  ultrapassado,  diz  Mahner.

Nesse  aspecto,  as  paraciências  muitas  vezes  são  iniciativas  isoladas  e,  se  se

apropriam de algo das ciências, é apenas na medida conveniente para justificar suas

pretensões científicas. O contrário, inclusive, não acontece, isto é, as ciências não

usam conhecimento produzido em um campo paracientífico. Na verdade, apenas

paraciências utilizam conceitos produzidos por outras paraciências, como o conceito

de sincronicidade da psicologia junguiana que é utilizado pela parapsicologia.

Mahner toma primeiro o exemplo da astrologia,  que se utiliza bastante do

conhecimento  astronômico,  mas  desconsidera  aquilo  que  refuta  suas  teses.  Da

mesma forma, os criacionistas se embasam significativamente no conhecimento da

biologia,  mas  só  para  tentar  provar  a  falsidade  da  teoria  evolutiva,  e  nenhum

conhecimento científico pode servir para fazer progredir a teoria da criação cristã. É

preciso  destacar  também  o  mau  uso  que  muitas  paraciências  fazem  da  física

quântica, distorcendo o seu emprego e mesmo os seus conceitos básicos. Mahner

indica  que  áreas  que  fazem  isso  são  a  física  Nova  Era,  a  parapsicologia  e  a

medicina holística.

2.1.7 Problemática (P)

A problemática de um campo epistêmico científico consiste nos problemas a

serem resolvidos, especificamente questões sobre a natureza e o comportamento

dos  objetos  de  D,  mas  as  questões  também podem envolver  outros  problemas

teóricos.  No  caso  das  paraciências,  é  importante  analisar  se  “[s]olucionam  ou

46



ajudam a solucionar problemas que não os seus próprios” e se “[s]eus problemas

surgem a partir de contextos naturais, ou se são artificiais (fabricados)” (MAHNER,

2007,  p.  562).  Um dos exemplos  dados é  o  da pseudo-arqueologia  de  Daniken

mencionada anteriormente. Neste campo, todos os seus problemas são parasitários,

isto é, fabricados a partir dos problemas já existentes na arqueologia. Ao especular

sobre as respostas para questões não respondidas pela arqueologia, Daniken os

transforma em mistérios que só podem ser resolvidos pela sua hipótese da ajuda

extraterrestre.

2.1.8 Estoque de Conhecimento (K)

O estoque de conhecimento de uma ciência deve ser um conjunto crescente

de  dados,  hipóteses  e  teorias  atuais,  testáveis   (pelo  menos  potencialmente)  e

corroboradas, que pode ser oriundo de outra ciência ou do conhecimento cotidiano,

no caso de se tratar de campos incipientes. No caso das paraciências, é preciso

verificar  se  o  estoque  de  conhecimento  é  compatível  com o  de  outros  campos

científicos, se há evidências em seu favor, ou se não se trata de teorias estagnadas

no tempo e há muito abandonadas pelas ciências. Um dos exemplos fornecidos por

Mahner é a teoria do vitalismo na biologia (e na medicina) que, apesar de ter sido

abandonada há muito tempo nessas ciências, muitas paraciências ainda a utilizam

como base legítima de conhecimento, como a homeopatia e o reiki.

2.1.9 Objetivos (A)

Os  objetivos de campos científicos, quando se tratam de áreas básicas em

vez de tecnológicas ou de ciências aplicadas, são, por exemplo, a descoberta e o

emprego das leis que vigem no domínio de fenômenos estudados, a sistematização

do conhecimento por meio de elaboração de leis gerais e, também, o refinamento de

seus métodos. Já nas paraciências, os objetivos geralmente são apenas práticos ou

“quase-religiosos” (MAHNER, 2007, p. 564). Os exemplos óbvios de fins práticos

são as diversas medicinas alternativas ou a astrologia. Já entre as que possuem fins

quase-religiosos está o criacionismo e mesmo a parapsicologia, a qual foi celebrada

por um dos fundadores da sociedade britânica de investigação do paranormal,  a

Sociedade de Pesquisas Psíquicas [Society for Psychical Research], como tendo o

objetivo de “provar o preâmbulo de todas as religiões”.

47



2.1.10 Metódica (M)

A  metódica dos  campos  científicos  consiste  de  técnicas  escrutáveis,

explicáveis  por  teorias  corroboradas  e  objetivas  utilizadas  pelos  membros  da

comunidade para estudar os objetos de seu domínio. Há ferramentas desse gênero

tanto conceituais, como as análises estatísticas, quanto concretas e que envolvem

instrumentos, como a microscopia eletrônica. Cabe notar, também, que, em algum

campo  no  início  do  seu  desenvolvimento,  talvez  as  teorias  que  embasem seus

métodos não estejam totalmente desenvolvidas, como não estava a óptica na época

em que Galileu fez suas observações astronômicas com emprego do telescópio.

Nas paraciências é diferente,  pois  geralmente suas técnicas são tão misteriosas

quanto suas teorias, baseadas, por exemplo, em mecanismos ocultos. Um exemplo

é o uso de pêndulos para diagnósticos de doenças. Esse tipo de método supõe a

existência de algum tipo de força mediadora entre quem emprega o pêndulo e o

paciente, mas cuja verificação não é possível internamente ao sistema de crenças

empregado. Na verdade, a única forma de verificar a eficácia desse tipo de método

não é por meio dos próprios métodos da área paracientífica que emprega o pêndulo,

mas cientificamente,  e.g.,  utilizando um estudo duplo-cego em que um indivíduo

tenta  diagnosticar  doenças  com  esse  método  e  seus  resultados  são  checados

estatisticamente para ver se expressam efeitos significativos.

2.1.11 Sistematicidade

A condição de sistematicidade19 estipula que “[...] todo campo científico tem

conexões  com  outros  campos  –  um  fato  que  permite  pesquisa  multi  e

interdisciplinar”  (MAHNER, 2007,  p.  535).  Essa condição também é chamada de

“consiliência”. Na pesquisa multi ou interdisciplinar, cada área pode, por exemplo,

abordar um domínio através de uma perspectiva diferente, o que permite gerar uma

certa convergência entre as visões científicas distintas. Note, primeiro, que isso não

implica algum tipo de reducionismo de um campo a outro; em seguida, note ainda

que a condição de sistematicidade implicitamente estatui que uma nova teoria pode

19 Essa ideia, de escopo muito mais restrito, não deve ser confundida com a recente tese, advogada
por Hoyningen-Huene (2013), de que a natureza da ciência é sua sistematicidade. A sistematicidade
de Hoyningen-Huene, por exemplo, apresenta uma visão da natureza da ciência compatível com o
posicionamento de vários filósofos, de Aristóteles a Feyerabend, e que se articula em torno de nove
eixos: descrições, explicações, predições, defesa de alegações de conhecimento, discurso crítico,
conexão  epistêmica,  um ideal  de  completude,  geração  de  conhecimento  e  a  representação  do
conhecimento.  Ademais,  Hoyningen-Huene  não  se  preocupa  primordialmente  com  a  tarefa
demarcatória  de separação entre ciência  e pseudociência,  mas com a já comentada questão da
unidade entre as ciências.
48



ser apenas revolucionária localmente, substituindo teorias em um campo específico,

mas nunca totalmente, substituindo teorias em todas as outras áreas. Não há nada

como uma revolução global desse tipo em ciência e, por isso, uma teoria nova é

sempre julgada também a partir de sua consistência com teorias aceitas em outros

campos. As paraciências, por outro lado, são campos isolados, pois não recebem

contribuições das ciências, mas também não têm suas contribuições incorporadas a

essas últimas. Mahner mais uma vez cita a parapsicologia como um exemplo, desta

vez para alegar que ela viola o princípio da sistematicidade. A parapsicologia, diz

Mahner, faria com que todo o edifício da ciência moderna desmoronasse, pois ela

contraria os princípios básicos subjacentes às ciências. Logo, não é possível integrá-

la a essas últimas.

2.1.12 Progressividade

A condição de mudança ou progressividade demanda que os elementos que

compõem  os  itens  5-10  do  campo  se  alterem  com  o  tempo,  mesmo  que

gradualmente,  como  resultado  das  investigações  no  campo  ou  em  campos

científicos  vizinhos.  Aqui,  Mahner  recorre  a  Lakatos  e  endossa  sua  ideia  de

progressividade de programas de pesquisa vista anteriormente. Para Mahner, ainda

que  as  ciências  atingissem um estágio  final  no  futuro,  a  história  das disciplinas

científicas deve refletir o progresso realizado. No caso das paraciências, geralmente

o que há é uma estagnação de seus elementos.  Caso não seja esse o caso,  é

preciso verificar se o que parece um progresso não é, na verdade, uma mudança

feita  com  a  ajuda  de  hipóteses  ad  hoc.  Mahner,  por  exemplo,  aponta  que  a

parapsicologia  emprega  conceitos  como  o  de  “psi  errante”  [psi  missing]  para

contornar  as  evidências  negativas  encontradas  no  campo  e  transformá-las  em

evidências favoráveis à hipótese paranormal.

2.2 Algumas Limitações do Critério

Após  analisadas  as  condições  de  cientificidade  discutidas  por  Mahner,  é

pertinente tecer algumas considerações. Primeiro, Mahner utiliza uma abordagem

que não exige formalmente um conjunto de condições NS para a caracterização da

ciência.  Contudo,  Mahner  destaca  que,  além  de  seus  critérios  terem  “pesos

diferentes”  (MAHNER,  2007,  p.  567),  alguns  deles  de  fato  são  condições

necessárias para um campo ser científico; entre eles, Mahner situa a regra lógica de

não-contradição. Ou seja, se um campo viola o princípio de não-contradição, isso já

49



bastaria  para  incluí-lo  entre  as  paraciências.  Sobre  outras  condições,  como  a

violação dos princípios limitantes básicos em G, Mahner atribui um peso relevante a

esse tipo de elemento como um indicador de paracientificidade mas sem apontar se

e quais seriam os elementos necessários para a cientificidade ou suficientes para a

paracientificidade de um campo. Mahner se limita  a dizer  que,  por exemplo,  um

campo que  sofresse  de  algum problema metodológico  seria  considerado  menos

paracientífico  do  que  um  que  trouxesse  problemas  em  sua  base  filosófica.  É

importante  ressaltar,  no  entanto,  que  o  próprio  Mahner  reconhece  que  esses

princípios de G não são absolutos, indicando casos legítimos nos quais alguns dos

princípios não se aplicam, como é o caso da física quântica com a restrição, em seu

escopo, da aplicação do princípio da causalidade restrita e da antecedência causal.

Dessas considerações, decorre que não há, como Mahner admite, uma forma de

“categorização inequívoca” de um campo qualquer,  o que, não obstante, permite

ainda  assim  uma  “[...]  conclusão  bem  fundamentada  e,  portanto,  racional  [...]”

(MAHNER,  2013,  p.  41)  sobre  seu  estatuto  (para)científico20,  desde  que  seja

elaborado um perfil epistêmico do campo o mais abrangente possível; e ainda que

cada campo requeira razões diferentes para considerá-lo (para)científico.

Em segundo lugar,  Mahner não chega a estabelecer a quantidade mínima

necessária de componentes (para)científicos para qualificar um campo como uma

(para)ciência, isto é, entre os 12 critérios, Mahner não estabelece qual a quantia

mínima  –  que  funcionaria  como  uma nota  de  corte  –  para  se  ter  uma ciência,

digamos 6 ou 7,  independentemente de quais sejam eles individualmente.  Muito

menos Mahner indica qual o grau mínimo um campo deve possuir de cada elemento

para  que  seja  considerado  científico.  Para  preencher  essa  lacuna,  Mahner

recomenda que o mais adequado seria desenvolver comparações, com o emprego

de seu método, entre casos indubitáveis de pseudociências com casos igualmente

indubitáveis de ciências21. (Não se trata aqui de que já se deve saber de antemão

quais  são  as  (para)ciências,  antes  de  desenvolver  ou  aplicar  um  critério  de

demarcação;  mas  de  que  há  mais  consenso  sobre  as  instanciações  de  áreas

20 Utilizo  esse  termo  como  abreviação  de  “científico  ou  paracientífico”,  e  o  termo  correlato
“(para)ciência” no lugar de “paraciência ou ciência”.
21 Beanato (2020), que desenvolve a proposta de Mahner, recomenda, por exemplo, que o valor de
corte para uma dada propriedade das ciências seja definido encontrando o valor mínimo que os
campos epistêmicos consensualmente científicos possuem dessa propriedade, ao mesmo tempo em
que não haja um campo epistêmico claramente pseudocientífico que apresente um valor superior
dessa mesma característica.
50



(para)científicas, do que sobre critérios que consigam abranger e selecionar apenas

a  (para)cientificidade  de  todos  os  campos.  Ou  seja,  o  problema  é  saber  as

características gerais ou universais da (para)cientificidade, ao invés de conseguir

determinar instanciações de cada um desses tipos.) Dessa forma, poderia ficar mais

claro os distintos pesos atribuídos a cada indicador de (para)cientificidade e qual a

quantia mínima para se chegar em uma classificação. Na ausência desse trabalho, a

proposta  de  Mahner  pode  ser  considerada  no  momento  ainda  incompleta  para

fornecer uma base totalmente adequada para o estudo de casos, especialmente os

controversos.

Por  outro  lado,  ainda  considerando  que  a  construção  de  sua  proposta  já

estivesse  finalizada,  Mahner  aceita  que  a  tarefa  de  demarcação,  uma  vez

abandonado  o  uso  de  critérios  NS,  pode  ser  concebida  apenas  como  uma

demarcação em um “sentido fraco” (MAHNER, 2013, p. 40).22 Uma demarcação em

sentido fraco sempre permite, mesmo sem alterar os critérios que emprega, uma

sentença apelável, que pode ser revista, corrigida ou atualizada, conforme outros

autores  a  apliquem  a  um  campo  específico  ou  o  mesmo  autor  reveja  seu

posicionamento. Na ausência de algo como um algoritmo – que seria permitido por

um critério composto de condições necessárias e suficientes – para fazer a tarefa da

demarcação,  temos  que  nos  contentar  com  uma  conclusão  racionalmente

fundamentada sobre a (para)cientificidade de um campo. Trata-se, portanto, de uma

proposta fundamentalmente falibilista.

2.3 Conclusão Parcial da Parte I

O que vimos nesta primeira parte deixa claro que não há uma proposta de

demarcação aceita consensualmente pelos filósofos da ciência, isto é, o problema

da demarcação permanece em aberto.  Decorre disso que selecionar uma dentre

muitas propostas diferentes disponíveis enfraquece a força persuasiva de qualquer

resposta categórica à pergunta que esta dissertação levanta em seu título. Se não

há uma resposta final para a pergunta “o que é a ciência?”, torna-se mais difícil

fornecer  uma  resposta  inequívoca  para  “a  parapsicologia  é  uma  ciência?”,  ou

qualquer outra área de investigação que pretenda ser científica.

Outro fator que enfraquece o resultado da análise deste trabalho e que vimos

durante este capítulo é o seguinte. Optar por empregar a proposta de Mahner, uma

22 Para as críticas ao abandono do uso de critérios NS, cf. subseção 1.2.5 acima.
51



proposta,  sem  dúvida,  rica  conceitualmente,  é  optar  por  um  trabalho  ainda

inacabado que, nas palavras do próprio autor, necessitaria estar melhor delineado

antes que o estudo de alguns casos, sobretudo os mais controversos, pudesse ser

elucidativo.

Embora  esteja  ciente  do  peso  das  considerações  anteriores,  espero  no

capítulo  seguinte  compensar  essa  deficiência  da  seguinte  maneira.  Primeiro,

pretendo contrapor algumas críticas à parapsicologia apontadas por Mahner com

outras referências encontradas na bibliografia, o que tem o propósito de deixar mais

robusta a composição do perfil epistêmico da parapsicologia23. Afinal, a função da

composição de um perfil  epistêmico é justamente permitir  uma compreensão das

propriedades do campo que contribuem para o sucesso ou falha de suas alegações

de conhecimento enquanto uma área (para)científica. Em segundo lugar, apesar de

Mahner considerar o seu um critério inacabado, isso não o impede de classificar a

parapsicologia como uma pseudociência. Isso se deve provavelmente ao fato de que

Mahner considera ter indicado corretamente as deficiências do campo que o tornam

paracientífico, ainda que permaneça aberta a questão sobre quais são os critérios

gerais que tornam uma área (para)científica. Em suma, talvez seja possível decidir o

caso particular da (para)cientificidade de um campo sem responder a pergunta geral

sobre o conceito de (para)ciência.

Como vimos, esse trabalho não pode ser conclusivo tanto porque a proposta

demarcatória  empregada  está  inacabada,  quanto  porque,  ainda  que  estivesse

acabada, o abandono do uso de critérios NS deixa espaço para uma categorização,

no final das contas, ambígua; é exatamente isso, contudo, que se entende por uma

demarcação em sentido fraco24. O que pretendemos é que a abrangência de nossa

análise do campo preencha, em alguma medida, as lacunas deixadas pelo estado

em que atualmente se encontra o problema da demarcação. Em outras palavras, se

o problema da demarcação não está resolvido, e se propostas monocriteriais ou que

estabelecem condições NS podem correr o risco de, pela sua simplicidade, deixar de

contemplar algum aspecto (para)científico do campo analisado, o melhor a se fazer

é montar um perfil  epistêmico amplo de um dado campo, de modo a no final se

23 O historiador da ciência Andreas Sommer, por exemplo, critica Mahner – entre outros autores –
por “[...] ter mostrado bem pouca consideração por detalhes e contextos históricos” (SOMMER, 2014,
p. 43) em sua avaliação da parapsicologia.
24 O problema gerado pela ambiguidade desse tipo de demarcação é chamado de “problema do
poder normativo” por Fasce (2019).
52



dispor de, pelo menos, uma justificativa racional para a classificação final. Para me

fazer entender melhor, imagine, por exemplo, que utilizasse a falseabilidade como o

critério de cientificidade e descobrisse que a parapsicologia é falseável, portanto,

científica de acordo com o critério. Isso não diria nada a respeito de se, com base

em um outro critério, a parapsicologia não poderia ser considerada uma paraciência.

A  falha  de  um  critério  em  permitir  uma  correta  avaliação,  creio,  pode  ser

compensada pela abrangência da análise do perfil epistêmico do campo. Por outro

lado,  com  a  elaboração  de  um  perfil  epistêmico,  é  difícil  que  uma  condição

necessária  para  a  cientificidade  seja  deixada  de  lado  na  análise,  pois  ela

prontamente aparecia como uma deficiência do campo para  qualquer  um que o

examinasse atentamente. Isto é, mesmo que não se descobrisse, pela análise de

uma única área, quais os critérios universais de cientificidade, com certeza muito

mais  facilmente  se  descobriria  qual  critério  no  mínimo  necessário  este  campo

específico falhou em atender.

Por fim, cabe dizer que a composição detalhada do perfil epistêmico de uma

área tem em vista a recomendação reiterada de Mahner de que, antes de classificar

um campo, é necessário um exame cuidadoso e abrangente de cada um de seus

elementos,  de  modo  que  não  se  cometa  nenhuma injustiça  ao  prematuramente

categorizar uma área qualquer sob análise. Afinal, determinar a (para)cientificidade

de uma área tem implicações práticas, políticas e humanas que vão muito além dos

propósitos meramente cognitivos que uma discussão desse tipo parece ter.

53



PARTE II

3 Parapsicologia e Demarcação Historicamente

Vimos, no primeiro capítulo, uma revisão histórica dos critérios demarcatórios

em filosofia  da ciência.  Neste capítulo,  farei  um retrato histórico dos critérios de

demarcação revistos ou do pensamento de seus autores, tendo em vista a área da

parapsicologia (seções 3.2 a 3.5).

3.1 Considerações preliminares

Neste tópico, pretendo seguir a estrutura desenvolvida no capítulo 1, seção

1.2, para abordar, sem a pretensão de exaurir as fontes bibliográficas disponíveis,

mas talvez o suficiente para surpreender aqueles que, mesmo que estudiosos dos

autores tratados, não tenham como foco de suas análises a intersecção demasiado

restritiva dos escritos de tais autores com a parapsicologia. É importante deixar claro

que não é meu objetivo aqui  efetivamente aplicar  os critérios demarcatórios dos

autores à parapsicologia, farei isso de modo sistemático apenas com o critério de

Mahner.  Em vez disso, pretendo apresentar como os critérios demarcatórios dos

autores revisados foram ou poderiam ter sido mobilizados pelos próprios autores ou

por outros que os sucederam quando o assunto é a demarcação da parapsicologia.

Como na seção 1.2 referente ao histórico do problema da demarcação, o

recuo feito é arbitrariamente colocado a partir dos escritos do Círculo de Viena, o

que não quer  dizer  que o assunto dos fenômenos paranormais – ainda que em

outros termos – não tenha sido tópico de interesse anteriormente. Por exemplo, já

Aristóteles faz uma análise de sonhos premonitórios ou precognitivos em sua obra

Da Adivinhação pelo Sonho [De Divinatione per Somnum]1 de cuja veracidade o

filósofo não era totalmente cético, tendo sido, inclusive, o primeiro a propor uma

explicação “naturalista” para esse fenômeno por meio de uma teoria ondulatória da

percepção extrassensorial (HUBY, 1979). E se a sociedade grega for considerada,

em  função  da  importância  atribuída  a  seus  oráculos  e  sibilas,  um  contexto

demasiadamente suspeito para permitir aflorar uma análise “neutra” do fenômeno

paranormal,  o que quer  que isso signifique,  é  possível  ainda achar em ninguém

menos do que em um dos pais do que hoje chamamos de “ciência moderna”,  o

1 Disponível gratuitamente em uma tradução para o inglês em Aristotle (1994-2009).
54



filósofo  inglês  Francis  Bacon,2 a  primeira  sugestão  de  teste  experimental  do

fenômeno telepático com o emprego de cartas e análise matemática (BELL, 1956;

HÖVELMANN, 2015). E isso só para mencionar dois ilustres exemplos dentre outros

tantos possíveis3. De todo modo, esta é apenas uma digressão para nos permitir

começar, em seguida, nossos comentários sobre Carnap.

3.2 Carnap e frameworks linguísticos aplicados a sessões mediúnicas

Rudolf  Carnap (1891-1970)  foi  um dos principais  expoentes do Círculo de

Viena, cujo pensamento sobre a pesquisa parapsicológica é o objeto do comentário

feito  nesta  seção.  O  motivo  desse  tratamento  é  o  interesse,  digamos,  pouco

camuflado – mas nem por isso amplamente reconhecido – desse autor em relação à

parapsicologia e seu objeto de estudo. No que se segue, é apresentado material

biográfico do autor, dados tanto a sua importância para o rumo tomado da relação

entre  Carnap e Ludwig  Wittgenstein,  quanto  o fato  de seu eixo  central  ser  uma

polêmica sobre o paranormal, seguido de algumas considerações mais gerais sobre

o seu pensamento no que diz respeito à pesquisa empírica de eventos paranormais,

as  quais  pretendem demonstrar  a  sua  postura  tolerante  em relação  à  pesquisa

empírica parapsicológica.4

Diz-se que Carnap e Wittgenstein tiveram desentendimentos que provocaram

uma relação inamistosa entre ambos, senão reciprocamente, pelo menos da parte

desse último (STERN, 2007). O que é menos conhecido, e que ninguém menos do

que o  próprio  Carnap comenta em suas notas autobiográficas,  é  o papel  que o

paranormal pode ter ocupado como fulcro desse desentendimento.  Em uma das

passagens em que a parapsicologia é tópico de suas memórias anotadas, Carnap

diz, ao comentar sobre o temperamento irritadiço e hipersensível de Wittgenstein:

2 Bacon  se  considerava  um  “filósofo  da  natureza”;  a  palavra  “cientista”,  que  habilitou  a
correspondente e decorrente contemporânea compreensão de “ciência”, só foi cunhada em 1834 por
William Whewell (LIGHTMAN, 2011).
3 Veja, por exemplo, a compilação de fôlego de Zaslavsky (2017) de filósofos que discutiram os
fenômenos  paranormais,  mas  também  de  filósofos  que  se  consideravam  eles  mesmos  possuir
habilidades paranormais. (Perceba que “paranormal” é uma nomenclatura contemporânea, logo, não
encontrada na maior parte das referências citadas pelo autor.)
4 Refiro o leitor à obra The Myth of Disenchantment (2017) do filósofo Jason Josephson-Storm para
uma apresentação dos interesses paranormais de outros membros do grupo dos empiristas lógicos,
como Hans Hahn, Moritz Schlick, Herbert Feigl, Richard von Mises e Kurt Gödel. Ademais, merece
especial atenção a discussão de Schlick (1936) a respeito da hipótese sobre a imortalidade da alma
como uma hipótese empírica (cf. Uebel, 2020, seção 3.1, para o contexto da discussão); e é também
curioso o relato anedótico de um outro membro do Círculo, A. J. Ayer, sobre sua experiência de
quase-morte (EQM) (AYER, 1988a; AYER, 1988b), pois EQMs constituem um subcampo da pesquisa
parapsicológica; sobre a EQM de Ayer, veja também a análise crítica de Rosenthal (2004).
55



Uma  outra  vez  tocamos  no  tópico  da  parapsicologia,  e  ele
[Wittgenstein]  se  expressou  fortemente  contra.  As  alegadas
mensagens produzidas em sessões espiritualistas,  ele disse, eram
extremamente triviais e tolas. Concordei com isso, mas pontuei que
mesmo assim a questão da existência e explicação dos alegados
fenômenos parapsicológicos era um importante problema científico.
Ele  ficou  chocado  que  qualquer  [pessoa]  razoável  pudesse  ter
qualquer interesse em tal besteira. (CARNAP, 1997, p. 25).

Josephson-Storm  (2017),  adicionalmente,  aponta  que  um  dos  alunos

orientados por  Schlick,  Heinrich Neider,  diz  recordar  que foi  justamente um livro

presente na biblioteca de Carnap do médico alemão Albert von Schrenck-Notzing, o

qual  conduziu  extensivas investigações  com médiuns,  que  fez  com que  os  dois

filósofos rompessem suas relações. Conforme essa versão dos fatos, Wittgenstein

teria  visto  essa  obra  na  biblioteca  de  Carnap  e  teria  considerado  intolerável  se

envolver  com quem se interessasse pelo  tema,  saindo dali  para  nunca mais  se

encontrar novamente com Carnap (JOSEPHSON-STORM, 2017).

Deixado  de  lado  o  fato  do  rompimento  intempestivo  entre  esses  dois

importantes filósofos, o que nos importa é o declarado interesse de Carnap pela

parapsicologia. De fato, tamanha era a seriedade com que encarava as eventuais

implicações científicas e filosóficas desse tipo de investigação empírica, que Carnap

sugeriu,  ainda  que  sumariamente,  a  adoção  de  um  framework linguístico  que

levasse em conta uma coordenada espacial extra às três coordenadas aceitas, caso

os  efeitos  físicos  alegadamente  relatados  em  sessões  mediúnicas  fossem

comprovados.  Não  fosse  o  declarado  interesse  de  Carnap  pela  parapsicologia

apontado acima (e outro ponto comentado adiante), tenderíamos a considerar esse

exemplo  apenas  um  caso  de  apresentação  com  vistas  à  elucidação  didática.

Vejamos o que diz Carnap:

[...] a decisão de usar três ao invés de duas ou quatro coordenadas
espaciais  é  sugerida  nitidamente,  mas  ainda  assim  não  nos  é
imposta,  pelos  resultados  das  observações  comuns.  Se  certos
eventos que se alegam serem observados em reuniões espíritas, por
exemplo,  uma  bola  que  sai  de  uma  caixa  fechada,  fossem
confirmados além de toda dúvida possível, poderia parecer prudente
usar quatro coordenadas espaciais. (CARNAP, 1975, p. 126).

Alguns pontos devem ser aqui destacados. Em primeiro lugar, que a sugestão

de dimensão espacial adicional não é uma proposta original de Carnap. Apesar da

56



pluridimensionalidade  do  espaço  ser  um  assunto  bastante  discutido  em  fins  do

século XIX pela comunidade científica, foi o físico alemão Karl Friedrich Zöllner que

primeiro  aplicou  o  conceito  de  uma  quarta  dimensão  espacial  aos  fenômenos

espiritualistas, ainda em 1876 (STAUBERMANN, 2001; FERREIRA, 2007). Ademais,

um dos  tipos  de  experimentos  em  que  Zöllner  baseou  sua  proposta  da  quarta

dimensão consistiu no aparecimento e desaparecimento de objetos em salas tidas

como fechadas,  um tipo  de condição de  teste  muito  similar  ao  mencionado por

Carnap. Esses paralelos sugerem que Carnap provavelmente estava ciente dessas

propostas anteriores e,  dado o seu interesse declarado pela parapsicologia,  sua

sugestão  não  deve  ser  considerada  mero  recurso  didático,  mas  uma  hipótese

seriamente  considerada  dentro  de  uma  tradição  empírica  de  certo  modo

sedimentada, ainda que rodeada por controvérsias.

Dito isso, importa esclarecer que não se está sugerindo que Carnap tinha

qualquer convicção espiritualista, como a crença em espíritos ou em vida após a

morte,  como  em  um  primeiro  momento  pode  parecer  ao  se  levar  a  sério  sua

sugestão.  Com  efeito,  tanto  Zöllner  quanto  Schrenck-Notzing  integravam  uma

vertente de cientistas envolvidos com a investigação paranormal (até hoje existente5)

que não aceitava a hipótese da existência de espíritos como explicação para os

fenômenos  ditos  “espiritualistas”.  Para  eles,  nada  de  espiritual  decorria  da

fenomenologia mediúnica, senão capacidades até então desconhecidas ou pouco

aceitas  e  exploradas  pela  maior  parte  da  comunidade  científica,  e  que  se

manifestavam nesses seres humanos ditos “médiuns” ou “sensitivos”.6

Outro ponto esclarecedor que cabe mencionar é o contexto do artigo em que

Carnap  resolve  publicar  sua  sugestão.  Nesse  conhecido  trabalho  intitulado

Empirismo,  Semântica  e  Ontologia  [Empiricism,  Semantics,  and  Ontology],  sua

preocupação é tentar esclarecer um problema controverso, especialmente entre os

empiristas,  sobre  o  estatuto  ontológico  de  entidades  abstratas  em  frameworks

linguísticos,  sejam  de  ciências  formais  ou  empíricas.  Para  ajudar  a  superar  as

“precauções nominalistas”  dos que temiam um retorno de ontologias  metafísicas

mais carregadas, Carnap sugere que essas preocupações estão mal colocadas, por

dois  motivos,  ambos  relacionados  à  questão  da  existência  dessas  entidades.

5 Para um exemplar recente dentro da comunidade filosófica de tradição analítica,  veja Sudduth
(2016).
6 Para a opinião de Zöllner a respeito, cf. Ferreira (2007); para a de Schrenck-Notzing, cf. Sommer
(2009).
57



Primeiro,  porque  se  se  trata  de  um  framework linguístico  factual,  isto  é,  cuja

verificação  da  existência  dessas  entidades  depende  de  métodos  empíricos,  a

pergunta  dependerá  do  efetivo  emprego  de  uma  investigação  empírica  para

determinar a existência da entidade. Esse tipo de questão de existência é o que

Carnap  denomina  de  “questões  internas”  ao  framework  e  nada  há  de

metafisicamente  suspeito  a  seu  respeito.  Segundo,  porque  as  perguntas  que

geralmente fazem aflorar os preconceitos metafísicos, que Carnap enquadra como

“questões  externas”,  geralmente  estão  mal  colocadas  e  são  direcionadas  à

existência dos  frameworks linguísticos enquanto tais.  Para Carnap não há como

responder a essas perguntas se elas forem consideradas como perguntas teóricas,

mas  o  que  cabe  fazer  é  tratá-las  como  questões  pragmáticas,  isto  é,  como

demandando  o  posicionamento  de  se  é  viável  aceitar  ou  não  o  emprego  do

framework linguístico em discussão.  Essa última consideração depende,  por  sua

vez, de aspectos como a fecundidade e simplicidade do framework. Nesse sentido,

quaisquer polêmicas sobre o estatuto ontológico do framework linguístico devem ser

descartadas, do ponto de vista teórico, como pseudoquestões.

É instrutivo trazer a postura tolerante característica de Carnap para com o uso

de  entidades  abstratas,  descartando  o  debate  sobre  o  seu  estatuto  ontológico

pretensamente  suspeito  como  infrutífero,  pois,  como  vimos  no  capítulo  2  desta

dissertação, por ocasião da discussão dos pressupostos metafísicos básicos das

ciências factuais, no critério demarcatório de Mahner, e como veremos mais adiante

quando retomarmos essa discussão no âmbito da parapsicologia, ela pode assumir

o primeiro plano na decisão sobre a (para)cientificidade de algum campo. Por isso,

antes de tecer alguns comentários finais nesta seção, apresento um recorte dos

apontamentos finais de Carnap no artigo comentado:

A  aceitação  ou  rejeição  das  formas  linguísticas  abstratas,  assim
como a aceitação ou rejeição de quaisquer outras formas linguísticas
em qualquer outro campo da ciência,  será finalmente decidida por
sua  eficiência  enquanto  instrumento,  a  razão  entre  os  resultados
alcançados e a quantidade e complexidade dos esforços requeridos.
Decretar proibições dogmáticas de certas formas linguísticas em vez
de avaliá-las pelo seu sucesso ou fracasso no uso prático, é pior do
que fútil: é positivamente alarmante porque pode obstruir o progresso
científico. A história da ciência mostra exemplos dessas proibições
baseadas em prejuízos derivados de fontes religiosas,  mitológicas,
metafísicas  ou  de  outras  fontes  irracionais,  que  diminuem  os

58



desenvolvimentos durante pequenos ou grandes períodos de tempo.
Aprendamos as lições da história. Atribuamos àqueles que trabalham
em algum campo  especial  da  investigação  a  liberdade  para  usar
qualquer forma de expressão que lhes pareça útil; o trabalho nesse
campo conduzirá mais cedo ou mais tarde à eliminação daquelas
formas que não possuem nenhuma função útil.  Sejamos prudentes
ao fazer asserções e tenhamos uma atitude crítica ao examiná-las,
mas sejamos tolerantes ao permitir as formas linguísticas. (CARNAP,
1975, p. 134, itálicos do autor).

Um último ponto que pretendo comentar diz respeito ao fato de o artigo de

Carnap  ter  sido  publicado  inicialmente  em  1950.  O  que  é  interessante  a  esse

respeito,  se  se  levar  em  conta  sua  opinião  um  tanto  favorável  às  reuniões

mediúnicas,  é  que ao tempo em que Carnap publica o  seu artigo,  esse tipo  de

investigação empírica não era mais tido como o paradigma experimental e científico

por excelência da parapsicologia. Na verdade, desde a década de 1940, após os

trabalhos  de  J.  B.  Rhine  e  sua  investigação  de  telepatia  e  clarividência  em

laboratórios  com o  emprego do  conhecido  baralho  Zener,  as  investigações com

médiuns em sessões mediúnicas passaram a ser vistas como de um caráter mais

amador  e  menos  científico  (MAUSKOPF;  McVAUGH,  1980).7 Não  se  sabe  se

Carnap  usou,  portanto,  o  exemplo  das  sessões  mediúnicas  a  partir  de  uma

ignorância dos desenvolvimentos mais recentes no campo ou se realmente estava

disposto  a  defender  vertentes  na  época  consideradas  mais  problemáticas  da

pesquisa parapsicológica.8 De qualquer modo, fosse o caso a segunda hipótese, é

plausível se colocar ao lado de Carnap afirmando que mesmo que se tratasse de

condições  experimentais  polêmicas,  os  supostos  efeitos  testemunhados  nessas

ocasiões,  como  o  aparecimento  de  objetos  em  ambientes  fechados,  parecem

possuir uma implicação mais direta no que diz respeito ao framework linguístico de

coordenadas  espaço-temporais  do  que  possui  o  paradigma  experimental  depois

desenvolvido por Rhine.

À guisa de conclusão,  do que vimos nesta  seção,  é  possível  afirmar que

Carnap considerava pelo menos um dos tipos de fenômenos paranormais como um

problema  genuinamente  científico,  isto  é,  passível  de  investigação  e  explicação

7 Apesar de que alguns discordariam dessa periodização, situando o início da fase científica da
parapsicologia a partir da fundação da SPR em 1882, e.g., Crabtree (2012), o que pode ou não refletir
o modo como Carnap pensava a respeito da disciplina.
8 Neste trabalho, por exemplo, só examino a (para)cientificidade da tradição experimental iniciada por
Rhine, e nada digo a esse respeito sobre a tradição citada por Carnap.
59



científica,  não  havendo,  pois,  incompatibilidade  entre  a  sua  compreensão  da

atividade científica e o que os parapsicólogos, ainda que de uma geração anterior,

faziam.

3.3 Popper, um crente no paranormal

Neste  tópico,  é  visto  como  Popper,  em  sua  seminal  obra  sobre  a

falseabilidade, aborda sutilmente – mas também ambiguamente –, pelo menos a

partir  de  uma  perspectiva  vernacular  e  contemporânea,  o  tema  dos  fenômenos

paranormais, e é feita, na sequência, uma sugestão de conciliação desses escritos

com  a  opinião  do  autor,  expressa  em  missivas,  segundo  a  qual  o  fenômeno

paranormal é legítimo, mas não-científico.

Popper  parece  não  fazer  menção  em  suas  obras  a  “parapsicologia”.  No

entanto, faz referência breve ao que denomina de “efeitos ocultos” [okkulten Effekte]9

e a “fenômenos ocultos” [okkultistischen Phänomenen]  (POPPER, 2008a, pp. 48,

85), os quais merecem alguns comentários. Em primeiro lugar, é preciso destacar

uma peculiaridade semântica. No inglês, se se pretende empregar o adjetivo “oculto”

no sentido de algo que se quer caracterizar como escondido ou encoberto, o termo

utilizado  não  é  “occult”,  mas,  comumente,  “hidden”,  “concealed”  ou  “covered”.

“Occult”,  por sua vez, é também utilizado como um substantivo para se referir  a

fenômenos considerados sobrenaturais, místicos ou mágicos (OCCULT, 2021). Em

alemão, o termo “okkult” é igualmente utilizado tendo em mente o aspecto místico de

algo (OKKULT, 1997). Em português, o termo “oculto” tanto não é considerado um

substantivo (OCULTO, 2015), quanto é cotidianamente empregado para significar o

que está escondido ou encoberto, o que faz com que perca parte do sentido acima

apontado mais proeminente aos falantes do inglês ou do alemão, motivo pelo qual

uma leitura rápida das passagens de Popper em suas traduções para o vernáculo

poderia deixar passar a que o autor realmente está se referindo.

Em segundo lugar, o nome hoje comum dado à disciplina da parapsicologia

só passou a ser mais amplamente conhecido e empregado após o período em que

Popper escreveu a primeira versão da sua obra de 1934  A Lógica da Pesquisa

Científica.10 Antes disso, seria mais comum o termo “psychical research”, no inglês,

9 Conforme versão em alemão da obra: cf. Popper (1935, pp. 17, 42).
10 Originalmente  cunhado  em alemão pelo  filósofo  e  psicólogo  alemão  Max Dessoir  e  tornado
público em 1889,  o  termo “Parapsychologie”  serviu  de inspiração  para o  nome do programa de
pesquisa de J. B. Rhine nos EUA na década de 1930 (“Parapsychology”),  época a partir da qual
passou a ser mais amplamente adotado (SOMMER, 2020). O primeiro livro de Rhine, Extra-Sensory
60



“métapsychique”,  no  frânces,  e  “psychische  Forschung”  (ou  “wissenschaftliche

Okkultismus”),  no  alemão.11 Dito  isso,  “okkultistischen  Phänomenen”  é,  de  fato,

também uma maneira usual de se referir,  na Alemanha da década de 1930, aos

fenômenos  parapsicológicos.12 Agora,  tendo  em  mente  esses  apontamentos

semânticos, vejamos o que Popper de fato nos diz a respeito nas passagens em que

menciona “efeitos ocultos” e “fenômenos ocultos”.

Na filosofia da ciência de Popper, algumas atitudes agrupadas sob a rubrica

de  “estratagemas  convencionalistas”  são  vedadas  na  condução  de  pesquisas

científicas (POPPER, 2008a, pp. 82ss). Apesar de não fornecer uma lista exaustiva

dessas  práticas,  Popper  define-as  como  em  sintonia  com  uma  visão

“convencionalista”  das  leis  científicas,  segundo  a  qual  essas  não  passariam de

“nossas  livres  criações,  nossas  invenções,  nossas  decisões  e  convenções

arbitrárias”  (POPPER,  2008a,  p.  83).  As  leis  científicas  em  voga  em  qualquer

momento do desenvolvimento empírico não seriam, por consequência, falseáveis,

uma vez que sempre seria possível ajustar esses sistemas teóricos por meio de

hipóteses ad hoc, alteração de definições ou mesmo questionando a integridade do

cientista que conduz o experimento falsificador.

Popper é veementemente contra essa concepção da metodologia científica,

pois crê que a falseabilidade é essencial para o avanço do conhecimento, daí o seu

veto  aos  infames estratagemas que  fazem com que as  teorias  se  esquivem da

falsificação. Popper, contudo, não postula uma proibição absoluta e, curiosamente,

admite o emprego do estratagema mais grave dentre os que menciona contra os

fenômenos paranormais:

Ou  adotar  atitude  cética  no  que  se  refere  à  confiabilidade  do
experimentador, cujas observações – que ameaçam nosso sistema –
podemos  excluir  da  Ciência,  dizendo-as  insuficientemente
alicerçadas, não científicas, não objetivas ou mesmo pela afirmativa
de que o experimentador adulterava os dados. (Essa é a espécie de
atitude que o físico pode tomar, algumas vezes muito corretamente,

Perception, é de 1934, o mesmo ano da obra de Popper.
11 No inglês, o termo “psychical research” ficou conhecido após a fundação da Society for Psychical
Research, na Inglaterra, em 1882; o termo “métapsychique” foi instituído na França pelo fisiologista
Charles Richet, em 1905 (EVRARD, 2017); já os termos em alemão eram comuns até antes da 1.a

Guerra Mundial (WOLFFRAM, 2009).
12 Para essa afirmação, consultei o historiador da ciência e “do oculto”, de nacionalidade alemã mas
atualmente desenvolvendo seus trabalhos como pesquisador na universidade de Cambridge, Andreas
Sommer (correspondência pessoal de 14 janeiro de 2022).
61



em  relação  a  supostos  fenômenos  ocultos  [okkultistischen
Phänomenen].) (POPPER, 2008a, p. 85, grifos meus).

Chamemos a  classe de fenômenos paranormais  a  que Popper  parece se

referir, com o intuito de evitar confusão terminológica, de “fenômenos ocultos1”. Se,

por um lado, essa passagem pode sobrepesar a imagem, até hoje desgastada, da

parapsicologia  como um campo onde a  fraude  abunda;  por  outro,  não  se  pode

deixar de notar que Popper parece considerar que, às vezes, não é correto assumir

essa postura em relação aos fenômenos ocultos1. Essa interpretação, por sua vez,

pode sugerir que Popper via nesses fenômenos algum indício de legitimidade. E, de

fato, como muito posteriormente admitiu em correspondência com o historiador da

lógica e da matemática, Ivor Grattan-Guinness, parece ter sido essa a convicção de

Popper:

Em  1984,  Popper  escreveu-me  acerca  de  outro  assunto,  mas
afirmou:  “Sinto-me  confiante  de  que  tais  coisas  [fenômenos
paranormais]  existem, mas a tentativa de torná-las ‘científicas’  me
parece  não  apenas  malsucedida  até  então,  mas  conduzir  a  uma
caricatura  [travesty]”.  Ele  também relembrou  de  um encontro  nos
anos  1940  quando  confrontou  o  entusiasmo  de  C.  D.  Broad  por
fantasmas,  considerando-os  ‘entediantes’,  e  preferindo  a  física.
(GRATTAN-GUINNESS, 1998, p. 470).

Mas se Popper admitia  a existência de fenômenos ocultos1 e que apenas

algumas vezes era lícito empregar os estratagemas para combater o resultado de

sua investigação, haveria ocasião em que consideraria esses fenômenos passíveis

de investigação científica? Uma possível resposta para esse questionamento pode

ser  encontrada na seção em que Popper  tece seus comentários  a  respeito  dos

“efeitos ocultos”.

Todo físico experimental conhece os surpreendentes e inexplicáveis
“efeitos” aparentes que, no laboratório,  podem talvez reproduzir-se
por algum tempo, mas que ao final desaparecem sem deixar traço.
Nenhum físico, naturalmente, dirá que num desses casos ele realizou
uma descoberta científica, embora possa tentar dar nova fisionomia
aos experimentos, de modo a tornar o efeito suscetível de repetição.
O  efeito físico, cientificamente significativo, pode ser definido como
passível  de  ser  regularmente  repetido  por  qualquer  pessoa  que
realize o experimento adequado, segundo o modo prescrito. Nenhum
físico de peso daria divulgação, em termos de descoberta científica,
a  qualquer  desses  “efeitos  ocultos”  [okkulten  Effekte],  como
proponho chamá-los – experimentos para cuja reprodução não seria

62



viável oferecer instruções. A “descoberta” seria de pronto rejeitada
como quimérica,  simplesmente  porque  tentativas  de  submetê-la  a
testes conduziriam a resultados negativos. (Daí decorre que qualquer
controvérsia em torno da questão de saber se ocorrem eventos, em
princípio únicos e insuscetíveis de repetição, não pode ser decidida
pela ciência; tratar-se-ia de uma controvérsia metafísica.) (POPPER,
2008a, pp. 47-8, itálicos do autor).

Popper dá um novo sentido, próprio, ao termo “efeitos ocultos”, relacionando

ao caráter não replicável de alguns efeitos físicos. Chamemos agora essa segunda

classe de fenômenos não passíveis de replicação de “fenômenos ocultos2”. Caso o

sentido  gramatical  mais  comum  associado  ao  termo  “fenômenos  ocultos1”,  seja

transposto para o novo sentido popperiano, “fenômenos ocultos2”, o que não é de

todo implausível, dado o histórico do termo que Popper demonstra conhecer, como

vimos na duas primeiras citações acima, pode ser possível, creio, conciliar o aspecto

não-científico dos fenômenos paranormais e seu, simultâneo, aspecto passível de

justificação  nas  convicções  pessoais  do  autor.  Chamemos  a  essa  mescla  de

“fenômenos  ocultos1”  e  “fenômenos  ocultos2”,  de  “fenômenos  ocultos3”,  isto  é,

fenômenos paranormais não passíveis de replicação. O ponto nevrálgico pertinente

a minha sugestão está no parágrafo seguinte ao citado anteriormente e reside no

fato  de  que  Popper  só  aceita  que  convicções  pessoais  componham a  base  da

ciência (os seus “enunciados básicos”), caso essas convicções pessoais possam ser

formuladas  por  meio  de  enunciados  objetivos,  isto  é,  passíveis  de  teste

intersubjetivo.

Voltemos,  agora,  a um ponto que assinalei  na seção anterior  – a
minha tese de que uma experiência subjetiva, ou um sentimento de
convicção, jamais pode justificar um enunciado científico e de que,
dentro dos quadros da ciência,  ele não desempenha papel algum,
exceto o de objeto de uma investigação empírica (psicológica). Por
mais intenso que seja um sentimento de convicção, ele jamais pode
justificar um enunciado. Assim, posso estar inteiramente convencido
da verdade de um enunciado,  estar  certo da evidência de minhas
percepções;  tomado  pela  intensidade  de  minha  experiência,  toda
dúvida pode parecer-me absurda. Mas estaria aí uma razão qualquer
para  a  ciência  aceitar  meu enunciado?  Pode  qualquer  enunciado
encontrar justificativa no fato de K. R. P. estar totalmente convencido
de sua verdade? A resposta é “não”, e qualquer outra resposta se
mostraria incompatível com a ideia de objetividade científica. Mesmo
o  fato  –  para  mim  tão  firmemente  estabelecido  –  de  que  estou
experimentando esse sentimento de convicção não pode colocar-se

63



dentro do campo da ciência objetiva, a não ser sob forma de uma
hipótese  psicológica que  deve,  naturalmente,  ser  objeto  de  teste
intersubjetivo: da conjectura de que experimento esse sentimento de
convicção,  o  psicólogo  pode  deduzir,  com  o  auxílio  de  teorias
psicológicas  e  outras,  certas  predições  a  respeito  de  meu
comportamento; essas predições ver-se-ão confirmadas ou refutadas
no decurso dos testes experimentais. Entretanto, do ponto de vista
epistemológico, é irrelevante ser intenso ou fraco meu sentimento de
convicção; provir ele de uma impressão forte e até mesmo irresistível
de certeza indubitável (“auto-evidência”) ou apenas de uma duvidosa
suposição. Nada disso tem qualquer importância para o problema de
como devem ser  justificados os enunciados  científicos.  (POPPER,
2008a, pp. 48-9).

A partir desse trecho, é possível vislumbrar como Popper poderia ao mesmo

tempo  desfrutar  de  uma  “convicção”  no  paranormal  e  defender  a  sua  falta  de

cientificidade. Talvez, portanto, o problema dos fenômenos ocultos3, para Popper,

definitivamente  se  resuma  à  falta  de  testes  intersubjetivos  bem-sucedidos  dos

enunciados  sobre  eventos  paranormais.  De  todo  modo,  ainda  que  seja  essa  a

interpretação mais plausível do pensamento do autor, não se trata aqui de defendê-

la, mas apenas de apresentá-la como um modo de desfazer possíveis impressões

equivocadas e aprofundar  os  aspectos  a  respeito  do  pensamento  desse filósofo

acerca da paranormalidade e a possibilidade ou não de sua investigação científica.13

3.4 Parapsicólogos kuhnianos e os exemplares de psicologia

Aparentemente, não há nada nos escritos de Kuhn sobre a parapsicologia. No

entanto, talvez nenhum outro autor da filosofia da ciência tenha tido um impacto tão

grande na comunidade de parapsicólogos como Kuhn (como, de fato, também teve

em  outras  comunidades  fora  da  filosofia  da  ciência).  Nesta  seção,  pretendo

apresentar brevemente o tipo de impacto duradouro que essa apropriação de Kuhn

teve sobre os parapsicólogos e citar alguns problemas decorrentes dela. Em uma

segunda  parte  desta  seção,  pretendo  seguir  a  tese  kuhniana  de  que  a  matriz

disciplinar  de  uma  dada  ciência  é  ensinada  através  de  exemplares  geralmente

presentes em livros-texto introdutórios, para, por meio de uma análise dos livros-

13 Apesar da opinião contrária, vista acima, de Popper à integração dos fenômenos paranormais à
ciência, pode ser instrutivo considerar alguns mais recentes papéis que uma apropriação da filosofia
da ciência popperiana assume, por exemplo, na crítica ao dogmatismo científico, seja da parte dos
críticos da parapsicologia, como em Carter (2012) – veja, no entanto, a resenha crítica de Cardeña
(2013) –, ou da parte do oportunismo da medicina alopática em relação a terapias alternativas e
complementares, como em Parusnikova (2002).
64



texto em psicologia, introduzir a maneira como a formação profissional de psicólogos

retrata a parapsicologia.

Desde a década do lançamento da Estrutura das Revoluções Científicas, os

parapsicólogos passaram a utilizar os diferentes estágios da atividade científica ali

propostos para justificar a tensão existente entre essa comunidade e a da ciência

dita “ortodoxa”.14 É dessa maneira que McConnell (1966) introduz pela primeira vez

a obra de Kuhn para uma análise de caso da parapsicologia,  considerando que

essa, por ser um campo nascente, encontrava-se num período “pré-paradigmático”.

Ao enquadrar o campo dessa maneira, McConnell aceita que a reação negativa da

considerada ortodoxia científica em relação à parapsicologia está de algum modo

justificada,  dado  o  estado  de  confusão  do  campo  típico  do  período  pré-

paradigmático.  Assim,  a  postura  de  McConnell  reforça  a  tese  de  que  a

parapsicologia ainda teria um caminho a percorrer, i.e., desenvolver um paradigma,

caso um dia fosse para ser aceita entre as ciências.

Essa postura típica, vista até os dias de hoje, no entanto, é ambivalente, pois,

ao  mesmo  tempo  que  reconhece  certas  deficiências  no  estado  atual  do

desenvolvimento  do  campo,  também  aponta  o  seu  potencial  futuro,  inclusive

“revolucionário”,  com  base  no  conhecido  esquema  kuhniano.  Por  exemplo,  o

cientista cognitivo Edward Kelly aponta que a humanidade se encontra atualmente

em um “[...] muito importante ponto de inflexão na [sua] história intelectual moderna”,

que  “[...]  representa  uma  verdadeira  mudança  de  paradigma no  contínuo

desenvolvimento da ciência” (KELLY, 2021, n.p., itálicos meus)15, cuja força se deve,

em grande parte, ao papel representado pela parapsicologia.

Exposta sumariamente essa longa tradição de parapsicólogos kuhnianos, dito

de  modo  bem-humorado,  cabe  mencionar  –  também  brevemente  –,  como

contraponto,  dois  obstáculos  que ela  encontra.  Primeiro,  há  evidência  de  que a

parapsicologia  já  possuía  ao  final  da  década  de  30  do  século  passado  um

paradigma  experimental  bem  estabelecido16,  logo,  não  está  claro  que  a

14 Hövelmann (1984) faz uma análise crítica dessa tradição até então; veja também Pinch (1984)
para uma resposta àquele.
15 Para o extenso argumento desenvolvido por Kelly e colaboradores, veja também as outras duas
obras  anteriores,  que  culminam  na  mencionada  neste  trecho:  Kelly,  Kelly,  Crabtree,  Grosso  e
Greyson (2007) e Kelly, Crabtree e Marshall (2015).
16 Para esse argumento a partir de uma perspectiva da história da ciência, cf. McVaugh e Mauskopf
(1976) e Mauskopf e McVaugh (1980); para o mesmo argumento a partir  de uma perspectiva da
filosofia da ciência, cf. Nilsson (1975) e Nilsson (1976). Todos esses autores – cada um a partir de
suas respectivas matrizes disciplinares, claro – consideram encontrar elementos de um paradigma
65



parapsicologia seja pré-paradigmática. Isso,  aliado ao fato de que áreas como a

sociologia (BRYANT, 1975), a antropologia e a psicologia (HERMIDA, 2020) também

são vistas em um estado “multi-paradigmático” ou “pré-paradigmático” – i.e., quando

não há um paradigma dominante –, mostra que considerar a parapsicologia em um

período  pré-paradigmático  é  uma  avaliação  que  coloca  a  área  próxima  às

discussões  e  conclusões  metacientíficas  em  que  se  encontram  aquelas  outras

áreas. Em outras palavras, se essas áreas forem consideradas ciências, seria um

caminho  teoricamente  tortuoso  reivindicar  um  excepcionalismo  para  o  caso  da

parapsicologia segundo padrões assemelhados.

Em segundo lugar,  também não está claro que,  em se estabelecendo (ou

para se estabelecer) em um estado paradigmático, a parapsicologia possua (ou seja

capaz de atualizar) o potencial revolucionário que se lhe atribui. Mesmo Kelly, um

dos  proponentes  do  potencial  revolucionário  da  área  acima  mencionado,  afirma

sobre as propostas conceituais alternativas advogadas por ele e outros que podem

ser empregadas “[...]  sem fazer violência a outras partes de nosso conhecimento

científico, incluindo em particular neurociência e física de pontas” (Kelly, 2021, n.p.).

No passado não muito distante, outros acreditaram estar vivenciando e observando

na parapsicologia uma área que poderia logo ser reconhecida como revolucionária

para  o  nosso conhecimento  científico,  como Collins e Pinch (2009).  No entanto,

nada do tipo ocorreu ou sequer chegou perto de ocorrer, dando respaldo à avaliação

de Nickles (1984) de que se trataria, na verdade, de uma “revolução que falhou”.

Após apresentar brevemente algumas possibilidades e tropeços enfrentados

pela  aplicação  da  filosofia  da  ciência  de  Kuhn  à  parapsicologia,  quero  ainda

mencionar uma outra vertente de análises que poderia ocupar aquele interessado

em aplicar o pensamento desse autor à compreensão da parapsicologia. Trata-se

aqui de se debruçar sobre a maneira como a formação profissional, especialmente

através  de  seus  livros-texto  introdutórios,  também considerados  por  Kuhn  como

exemplares de uma disciplina, é formatada, no caso da psicologia, quando o assunto

é a parapsicologia. Essa incursão pode ajudar a entender o porquê de, como aponta

McClenon (1984), a maior parte da resistência à parapsicologia ser encontrada, na

comunidade científica, entre os psicólogos.

kuhniano razoavelmente presentes já na parapsicologia da década de 1940.
66



O primeiro a levantar a maneira como a parapsicologia é abordada em livros-

texto de psicologia foi Rogo (1980), que notou que o tratamento da parapsicologia

pelos autores de textos introdutórios de psicologia na década de 1970 era precário.

Lamar (1989), por sua vez, relatou que, em 28 títulos publicados entre 1984 e 1988,

apenas 8  (29%) incluíam alguma cobertura  sobre  a parapsicologia e somente  4

incluíam mais  do  que  uma  página  sobre  o  assunto.  Alguns  anos  depois,  Roig,

Icochea e Cuzzucoli (1991) fizeram um novo levantamento, dessa vez entre os anos

de  1980  e  1989,  com  o  intuito  de  avaliar  também  o  conteúdo  e  correção  das

informações fornecidas sobre a parapsicologia.17 De acordo com esses autores, a

apresentação da área nos livros-texto estava, de modo geral, desatualizada e havia

uma  dependência  acentuada  de  fontes  secundárias,  como o  psicólogo  C.  E.  M

Hansel e o mágico James Randi, nenhum deles parapsicólogos, cujos retratos da

área geralmente apresentam distorções. Essa é uma tendência geral que continuou

até o ano do último levantamento do tipo feito em 2002 (McCLENON et al., 2003).

Nesse levantamento,  um texto introdutório  britânico de psicologia que devotou o

maior número páginas dentre os livros analisados o fez um capítulo inteiro dedicado

à parapsicologia,  mas intitulado “Não Há Evidência Convincente para Percepção

Extrassensorial (Ou Por Que Ninguém Recebeu Um Milhão de Dólares de Randi)”

(McCLENON et al.,  2003, p. 171),  cujo texto não cita qualquer parapsicólogo ou

artigo publicado em periódicos especializados da área.

Em detrimento  da  tendência  geral  mencionada  acima,  alguns  exemplares

destoam  no  seu  tratamento  do  assunto.  Por  exemplo,  o  conhecido  livro-texto

Atkinson  &  Hilgard de  psicologia,  desde  sua  décima  edição  de  1990,  conforme

notado por Roig, Icochea e Cuzzucolii (1991), faz uma cobertura considerada por

esses autores balanceada e justa da parapsicologia.18

Conforme visto, na maior parte dos textos de introdução à psicologia escritos,

o tratamento da parapsicologia pode levar o leitor a uma visão muito específica da

área.  Como  notou  Kuhn,  em  vista  do  papel  na  formação  profissional  dos

exemplares,  que  ditam os  problemas legítimos  e  ilegítimos  da  área  e,  portanto,

17 Outros dois artigos que incluem levantamentos do tipo são Child (1985) e Cormack (1991). Child
(1985)  inclui  apenas a apresentação de uma classe de experimentos parapsicológicos e não se
restringe a livros introdutórios de psicologia; Cormack (1991) cobre outros tópicos à época também
tidos como controversos como a hipnose e o uso do polígrafo.
18 Uma recente enciclopédia sobre a história de teorias psicológicas publicadas pela editora Springer
também apresenta uma análise rica e balanceada da parapsicologia (CRABTREE, 2012).
67



fornecem o mapa de quais os problemas devem ser buscados e quais devem ser

evitados, não é de se surpreender a atitude mais cética da psicologia em relação à

parapsicologia. Não é o intuito, no entanto, de nesse momento fazer qualquer juízo a

respeito do significado positivo ou negativo desse aspecto da formação profissional

em psicologia.

3.5 “O Pior Inimigo da Ciência”19, mas amigo da parapsicologia

Neste tópico pretendo apresentar o ponto de vista e o papel desempenhado

por  Feyerabend  na  contínua  discussão  dentro  da  academia  sobre  o  estatuto

científico  da  parapsicologia.  No  que  se  segue,  portanto,  além  de  uma  breve

contextualização, é visto como o anarquismo metodológico foi articulado pelo próprio

autor quando o tópico é a parapsicologia.

Feyerabend não parece ter se comprometido com a existência de qualquer

fenômeno paranormal20, pelo menos não com aqueles classicamente estudados pela

parapsicologia em laboratórios (KIDD, 2018), contudo, é dito que, após ter tratado

com alguma eficácia um problema de saúde através de um curandeiro, em algum

momento da década de 1970, passou a usar o seu próprio caso como um exemplo

de  falha  da  medicina  ortodoxa  e  das  possibilidades  inexploradas  da  medicina

alternativa (PRESTON, 2018). Além disso, já em A Ciência em uma sociedade livre,

Feyerabend  defende  que  se  oportunize  a  campos  como  a  parapsicologia  a

possibilidade  de  provar  o  seu  valor21,  pois  tal  pluralismo,  como  vimos,  além de

característico  no  desenvolvimento  histórico  da  ciência,  é  necessário  para  seu

progresso  futuro.  Posteriormente,  envolve-se  mais  explicitamente,  ainda  que

ocasionalmente, com o campo. Primeiro, quando da organização de um seminário

na universidade de Zurique, na Suíça, em 1984, com o título  Grenzprobleme der

Wissenschaften [Problemas de  Fronteiras  Científicas]  (FEYERABEND;  THOMAS,

1985), o qual contou com uma sessão dedicada inteiramente à parapsicologia e na

qual  participaram nomes conhecidos  do  campo,  como Hans  Bender  e  Eberhard

Bauer, e do jornalista Piet Hein Hoebens, que também muito se dedicou ao tema ao

longo  de  sua  carreira.  Depois,  na  década de 1990,  por  ocasião  de  um número

19 Feyerabend recebeu esse rótulo  em um artigo da  Nature,  escrito  por  dois  físicos,  em 1987:
Theocharis e Psimopoulos (1987).
20 E, como notou Truzzi (RICHARDS, 2017, p. 196), as referências que cita e que contêm alegações
de veracidade de fenômenos paranormais não são boas.
21 Veja, por exemplo, a discussão sobre a astrologia (FEYERABEND, 1978, pp. 91ss) e sobre a
medicina tradicional chinesa (FEYERABEND, 1978, pp. 102ss), ambas com referências, mesmo que
en passant, à parapsicologia, nas notas de rodapé 14, 16 e 29.
68



especial  do  periódico  New  Ideas  in  Psychology  (v.  9,  n.  2,  1991),  dedicado  à

“pseudo-psicologia” ou parapsicologia (MOESSINGER, 1991), Feyerabend é um dos

convidados  a  discutir  um  artigo  pelo  filósofo  da  ciência  Mario  Bunge  crítico  à

parapsicologia, em resposta ao qual Feyerabend tenta mostrar como, se levadas a

sério, as críticas de Bunge também solapariam as bases das ciências (cf. adiante).

Com  essa  contextualização  do  envolvimento  direto  de  Feyerabend  com  a

parapsicologia, é interessante notar que, entre os grandes nomes da tradição de

filosofia da ciência e, especialmente, na que se preocupa especificamente com o

problema da demarcação, esse autor é, de longe, uma exceção – e essa pode ser

apontada também, creio, como uma das razões de sua má fama nesse meio.

Feyerabend (1991), quando da crítica mencionada à Bunge (1991) acerca da

parapsicologia, pretende acusar a doutrina do “ceticismo metodológico” desse último

de ser igualmente prejudicial  à atividade científica. De acordo com Bunge (1987;

1991) (cf. seção 4.4 para mais comentários sobre Bunge), aceitar um dos tipos de

eventos  paranormais  investigados  pela  parapsicologia  implicaria  em  uma

inconsistência com certos achados bem estabelecidos das ciências, como as leis de

conservação de energia. Do ponto de vista do ceticismo metodológico preconizado

pelo  autor,  isso  seria  suficiente  para  recomendar  o  abandono  das  hipóteses

paranormais,  haja  vista  que  os  princípios  científicos  afetados  pelas  hipóteses

paranormais  são  empiricamente  bem  estabelecidos.  Feyerabend  (1991),  em

resposta,  aponta  que  inconsistências  desse  tipo  são  corriqueiras  na  atividade

científica, tais como a inconsistência entre a física quântica e a física relativística ou,

no caso das leis de conservação de energia, a sua inconsistência com a teoria Bohr-

Kramers-Slater  e,  depois,  com  as  cosmologias  de  estado  estacionário.  Nesses

casos, independente da inconsistência anterior com teorias bem estabelecidas, não

são  essas  teorias  que  são  utilizadas  como  critério  de  eliminação  das  novas

propostas, ao invés, são os experimentos bem controlados que são utilizados, se for

o  caso,  para  limitar  o  escopo  das  antigas  teorias  e  corroborar  as  novas.  Para

Feyerabend,  a  postura  de  Bunge  aqui  se  assemelha  a  de  um  fundamentalista

religioso que recusa aquilo que entra em conflito com a bíblia, mas se esquece que

a  própria  bíblia  é  composta  por  camadas  diferentes  trabalhadas  por  diferentes

comunidades em diferentes épocas, e inconsistentes entre si.

69



Em  suma,  não  é  possível  recorrer  à  uma  visão  das  ciências  como  um

“monólito” para eliminar alternativas incompatíveis. O que há de ser feito, em vez

disso, é criticar caso a caso essas alternativas, tentando apontar suas deficiências

com argumentos, no lugar de simplesmente invocar a autoridade da ciência para

desqualificá-las. Ademais, essa crítica deve paralelamente reconhecer a capacidade

das  ciências  de  acomodarem diferentes  ontologias.  Se  Bunge  admite,  de  modo

transparente, ser “[...] um materialista, um realista, e empirista, e um racionalista de

algum tipo” (FEYERABEND, 1991, p. 185), essa é uma fé, diz Feyerabend, de cuja

confissão a ciência se encontra muito mais livre.

Nesta seção, vimos o pluralismo feyerabendiano em ação defendendo uma

visão qualificada da atividade científica que aprecia suas nuances e complexidades.

O resultado não é nem uma defesa da parapsicologia per se, nem uma crítica cega

da ciência,  conducente ao caos e irracionalidade,  mas um meio termo que abre

caminho para o que parece ser uma crítica construtiva do campo informada por um

retrato mais fiel da prática científica.

70



4 Perfil Epistêmico da Parapsicologia

Neste capítulo,  pretendo aplicar o conceito de cientificidade trabalhado por

Mahner (capítulo 2) à parapsicologia, de modo a compor, no mínimo, um esboço de

seu perfil epistêmico (seções 4.1 a 4.12). O conteúdo da análise, por sua vez, inclui,

em primeiro lugar, uma breve exposição das análises do próprio Mahner acerca da

área  questionada,  quando  houver,  seguidas  de  um  aprofundamento  e

problematização que considero necessários. Ao final deste capítulo (seção 4.13),

pretendo, tendo em mente as limitações apontadas na seção 2.2, indicar como a

parapsicologia,  contrariamente à opinião de Mahner,  pode ser enquadrada como

uma ciência segundo o seu critério.

4.1 Comunidade (C)

Sobre  C, Mahner chega a admitir que a parapsicologia é “uma das poucas

paraciências que possui uma comunidade de pesquisa [...]”(MAHNER, 2009, p. 553).

Ao lado de Mahner estão outros autores que também têm uma visão desfavorável

em relação à hipótese paranormal, isto é, que não a consideram corroborada, mas

que mesmo assim consideram, cada um a seu modo, que o campo é composto por

uma legítima comunidade de pesquisadores. Entre esses estão Alcock (2003), Flew

(1982) e Grim (1982), por exemplo. Há, igualmente, autores que criticam a base

evidencial  da  hipótese paranormal  e a  comunidade em que esses interesses se

ancoram, não a considerando uma verdadeira comunidade de pesquisa científica.

Bunge (1998) e Hansel (1980) são exemplares desse último grupo, também cada

um a seu modo.

Assumo, inicialmente, a posição aparentemente mais complacente de Mahner

em relação a C. Pretendo deixar mais claras minhas razões para tal adiante nesta

mesma  subseção.  Por  enquanto,  portanto,  parto  do  pressuposto  de  que  C é

efetivamente  uma comunidade  que  conduz  pesquisas  científicas  e,  em seguida,

indico como melhor delimitá-la.

Desde  sempre,  no  campo  mais  amplo  das  manifestações  culturais,  o

interesse  pelos  fenômenos  paranormais,  também  ditos  ocultos,  espiritualistas,

mágicos,  de  bruxaria,  etc.,1 sempre  existiu,  e  perdura  mesmo  nas  sociedades

1 Parto do pressuposto de que esses e outros termos partilham um núcleo comum que denomina
pelo menos um dos tipos dos fenômenos paranormais clássicos estudados pela parapsicologia, como
a clarividência, telepatia, precognição e psicocinesia, cujas definições preliminares são apresentadas
71



contemporâneas  ocidentais  supostamente  secularizadas  (BADER;  MENCKEN;

BAKER,  2018;  GOODE,  2013;  STARK,  1999;  JOSEPHSON-STORM,  2018).

Atualmente,  esse  interesse  subjaz  um  abrangente  espectro  de  manifestações

culturais voltadas a esse tipo de fenômenos.2 O apelo que a temática possui  no

campo cultural se nota, por exemplo, no sucesso internacional, editorial e de TV, de

obras como O Segredo (2015) de Rhonda Byrne, em que o pensamento mágico é

apresentado  como  uma  ferramenta  para  a  promoção  individual  na  forma  da

chamada “Lei de Atração”3 (REDDEN, 2012); na fama de proponentes de terapias

holísticas em saúde que misturam equivocadamente física quântica, espiritualidade

e  saúde,  como  o  autor  Deepak  Chopra  (BAER,  2003);  ou,  ao  nível  do

entretenimento,  na crescente produção de  reality shows sobre o paranormal nas

últimas duas décadas (BADER; MENCKEN; BAKER, 2018).  Com efeito,  o  apelo

popular  da  temática  levou,  inclusive,  à  criação,  nos  EUA,  de  inúmeros  grupos

amadores de investigação sobre o paranormal (HILL, 2017).

Dito  isso,  importa esclarecer  que  C não é composta por esses grupos ou

indivíduos.  Em  C estão  incluídos,  principalmente,  aqueles  que  se  dedicam,

acadêmica e profissionalmente4, a investigar e compreender os fenômenos, creiam

eles, segundo Alcock (2003), em sua veracidade ou não5. O que é comum a esses

mais adiante (seções 4.3 e 4.4).
2 Northcote (2007, cap. 3) faz uma apresentação abrangente dos grupos sociais envolvidos com o
paranormal, apesar de reunir em um mesmo grupo aqueles que investigam OVNIs e o Pé Grande,
vertentes religiosas cristãs e Nova Era, e, também, a parapsicologia.
3 No contexto  nacional,  a  obra  O Alquimista (2017),  de Paulo  Coelho,  que alcançou relevância
internacional, também apresenta um princípio similar, apesar do formato romanceado .
4 Podem ser incluídos alguns indivíduos que investigam os fenômenos e que não estão estritamente
inseridos  na  academia  (vinculados  a  uma  instituição  de  pesquisa,  digamos)  ou  dependem
profissionalmente dessa atividade, mas o importante é ressaltar que uma comunidade científica se
estabelece e se mantém através dos esforços contínuos dos profissionais  acadêmicos.  Bernardo
Kastrup é um exemplo de pesquisador – possui doutorado em filosofia – que contribui teoricamente
ao campo (e.g.,  Kastrup (2016, 2018, 2019))  sem ser profissionalmente vinculado à área,  seja à
filosofia, psicologia ou parapsicologia.
5 Alcock está se referindo aos autores, proponentes e céticos a respeito da paranormalidade, que
contribuíram à edição especial do periódico em que foi publicado seu artigo. Eu tomo essa definição
de  pesquisadores  da  paranormalidade  de  Alcock  e  a  estendo  para  o  que  considero  toda  a
comunidade científica  C da parapsicologia. Incluo nessa classe, inclusive, tanto aqueles que, ainda
que pesquisadores acadêmicos, Alcock poderia excluir porque defendem que a “[...] parapsicologia já
há  muito  estabeleceu  uma  base  científica  sólida  para  os  fenômenos  paranormais  e  não  resta
qualquer controvérsia” (ALCOCK, 2003, p. 30), quanto aqueles que Alcock intitula, no mesmo artigo,
de  “críticos”  da  parapsicologia  (tal  como  ele  mesmo)  por  serem céticos  a  respeito  da  hipótese
paranormal como fator explicativo dos fenômenos. Sobre os primeiros, não parece ser adequado
excluir  alguém do enquadramento  em uma dada comunidade de  pesquisa  simplesmente  por  se
discordar cientificamente a respeito do, digamos, valor de verdade de uma determinada hipótese (por
“cientificamente”,  entendo  as  contribuições  feitas  ao  fórum  constitutivo  da  prática  científica
apresentado na sequência); do contrário, não haveria espaço para o dissenso em ciência, o que não
é o caso,  pois  o dissenso é um elemento fundamental  da prática científica  (DELBORNE, 2016).
72



indivíduos é que “[...]  todos partilham um profundo respeito  pela ciência e estão

comprometidos  com  o  método  científico  como  a  abordagem  apropriada  para

explorar a realidade” (ALCOCK, 2003, p. 30). Claro, admitem-se graus variados de

intercâmbio entre C e essas outras comunidades ou indivíduos6; admite-se, mesmo,

que a pesquisa empírica desses fenômenos deve sua origem às manifestações do

que ficou conhecido como o “espiritualismo moderno”7 (GAULD, 1968; MCCLENON,

1984; PIMENTEL, 2014). No entanto, ainda assim é possível e desejável – tendo em

vista que o propósito deste trabalho é classificar a cientificidade das atividades de

uma comunidade – delimitar  C,  de maneira aproximada – mas nem por isso de

modo insatisfatório –, através dos marcadores profissionais e institucionais citados

no começo deste parágrafo. Em suma, só se inclui em  C aqueles que produzem,

num contexto acadêmico-profissional, pesquisa científica, experimental ou teórica,

geralmente com titulação de doutorado (GOODE, 2013), ou sob orientação desses,

a  respeito  dos  fenômenos  paranormais.  Claro,  como  parte  de  seus  trabalhos

acadêmico-profissionais, os membros de  C também participam de associações do

campo, organizam conferências e congressos, e orientam alunos de graduação e

pós-graduação.8

Entretanto, mesmo entre os que afirmam a veracidade da hipótese paranormal, creio ser virtualmente
impossível encontrar um que não aceite a existência de uma ou outra controvérsia a respeito de um
aspecto  ou  outro  da  investigação  empírica  desses  fenômenos.  Como  diz  Kuhn,  “[...]  nenhum
paradigma aceito como base para a pesquisa científica resolve todos os seus problemas” (KUHN,
1998, p. 110). Logo, se levada ao pé da letra a citação de Alcock acima, talvez realmente não haja
problema em excluir da definição de  C o que de qualquer maneira seria um conjunto vazio. Uma
alternativa mais de acordo com o que tenho em mente, é simplesmente eliminar a segunda parte da
disjunção. Sobre os últimos, os críticos da parapsicologia, talvez também não se forneça um retrato
acurado da prática científica se os excluirmos de  C,  afinal,  trabalhos acadêmicos como esse de
Alcock, que se considera e é tido pelos parapsicólogos como um crítico do campo, são muitas vezes
considerados fundamentais para uma compreensão aprofundada da parapsicologia. É exatamente
isso, por exemplo, que diz a parapsicóloga Caroline Watt sobre o artigo de Alcock ao considerá-lo
leitura obrigatória para qualquer um interessado em embarcar na pesquisa parapsicológica (WATT,
2004). (É claro que não faz sentido enquadrar Alcock em uma comunidade de pesquisa à exclusão
de outras comunidades. Alcock é um psicólogo e pode ser membro de duas comunidades científicas,
como qualquer outro pesquisador.)  No mesmo sentido,  cf.  Hövelmann (1986, pp.  368-9)  em sua
crítica da falsa dicotomia “parapsicólogo-crítico”.
6 Kripal  (2011),  por  exemplo,  traça  as  origens  de  várias  expressões  da  cultura  popular
estadunidense, como as histórias de ficção científica e de super-heróis, nas experiências paranormais
pessoais  de  seus  autores  e,  também,  na  inspiração  na  já  vasta  bibliografia  da  pesquisa
parapsicológica da época. Em outra dimensão, o historiador Carlos Alvarado e colaboradores (2007)
mostram como o conceito do subconsciente na psiquiatria e psicologia foi influenciado pelas ideias
espiritualistas e pela prática mediúnica.
7 É importante, no entanto, ressaltar as continuidades existentes entre essa e tradições empíricas
mais antigas,  como o mesmerismo e o  swedenborgianismo,  como fazem, por exemplo,  Zingrone
(2006, cap. 2), Brower (2010) e Gordin (2021, cap. 5).
8 Cf.,  por  exemplo,  os seguintes links que listam instituições que, além de realizarem pesquisa,
conferem  oportunidades  de  estudo  para  alunos  de  pós-graduação  e  promovem  conferências,
congressos,  etc.:  https://med.virginia.edu/perceptual-studies/resources/links-to-other-sites-of-interest/
73



Perceba o leitor que defini C por um recurso explícito ao conceito de ciência

quando  da  exigência  de  que  seus  membros  pesquisem  cientificamente a

paranormalidade. Esse pode parecer um raciocínio circular se tivermos em mente

que  a  caracterização de  ciência  é  justamente  o  que está  em jogo.  Afinal,  se  o

resultado  deste  trabalho  fosse  a  classificação  da  parapsicologia  como  uma

pseudociência,  teríamos  igualmente  esvaziado  C.  Mas  como  nosso  objetivo  é

justamente verificar se  C usa a ciência para investigar seu objeto de estudo, não

podemos pressupor uma caracterização de ciência a que seus membros devam se

encaixar.  A  solução,  portanto,  é  se  concentrar  no  critério  sociológico  de  filiação

acadêmico-profissional, por meio do qual reconhecemos os membros de C. Assim,

C seria  composto  por  aqueles  que  pesquisam  o  paranormal  num  contexto

acadêmico-profissional  ou  com  alguma  vinculação  a  instituições  de  pesquisa

reconhecidas.  É  importante  destacar  também  que  o  foco  deste  trabalho  é  na

comunidade de pesquisa científica experimental do paranormal, e não, por exemplo,

em outras áreas, também candidatas a científicas, mas não experimentais, como a

antropologia  do  paranormal  ou  o  trabalho  de  campo  que  investiga  supostas

memórias de vidas passadas em crianças9.

Desse  modo,  reconhecemos  a  bibliografia  do  campo  em  função  das

credenciais de cada autor, por exemplo, através de seu vínculo profissional (a uma

universidade  ou  instituição  particular  de  pesquisa,  ou  mesmo  de  maneira

independente)  ou  de  sua  publicação  nos  periódicos  científicos  disponíveis  (os

especializados da área, por exemplo, o  Journal of Parapsychology,  Journal of the

Society  for  Psychical  Research,  European  Journal  of  Parapsychology,  etc;  ou

(acesso  em:  11/06/21),  https://www.deanradin.com/recommended-references  (acesso  em:
28/09/2021)  e  https://www.parapsych.org/section/34/university_education_in.aspx  (acesso  em
16/06/21).  Chamo  a  atenção  para  o  fato  de  que,  dentre  as  instituições  listadas,  está  a
Parapsychological Association (PA), considerada a entidade de classe por excelência da comunidade
internacional  da  parapsicologia  e  que  é,  desde  1969,  filiada  à  American  Association  for  the
Advancement of Science (AAAS), tal como se dá com outras associações científicas especializadas
(IRWIN,  2007).  Para  elucidar  por  meio  de  um paralelo  a  importância  desse  fato,  a  Sociedade
Brasileira  para  o  Progresso  da  Ciência  (SBPC)  seria  como  que  uma  entidade  irmã  da  AAAS,
guardadas as devidas proporções considerando o alcance internacional da segunda. A importância
da AAAS também se reflete, por exemplo, no fato de ser a instituição responsável pelo renomado
periódico Science. A filiação da PA à AAAS contribui para o grau de similaridade entre C e as outras
comunidades científicas. Para uma história em primeira mão do processo de filiação da PA à AAAS,
cf. Dean (2016); para um breve histórico da relação anterior e posterior entre as duas instituições, cf.
Ventolla  (2016);  e  para  a  crítica  segundo  a  qual  a  filiação  à  AAAS  não  passou  de  um  mero
“reconhecimento simbólico” [token recognition], cf. Allison (1979).
9 Para uma introdução à antropologia do paranormal ou para-antropologia, veja Hunter (2012); para a
principal e mais conhecida obra sobre supostas memórias de vidas passadas, cf. Stevenson (1974).
74



periódicos dedicados a outras disciplinas  científicas,  como à  filosofia,  à  física,  à

psicologia ou à biologia; ou, mesmo, periódicos interdisciplinares, como  Science  e

Nature). Com efeito, percebe-se, a partir de análises sociológicas de  C, que esse

campo,  abstraído  de  seu  objeto  específico  de  pesquisa,  pouco  difere  de

comunidades  científicas  tradicionais10 (ALLISON,  1979;  COLLINS;  PINCH,  1979;

McCLENON, 1984; ZINGRONE, 2006; IRWIN; WATT, 2007). O sociólogo da ciência

Paul  Allison,  por  exemplo,  em sua investigação da  comunidade parapsicológica,

afirma que, “[d]e fato, se não se soubesse nada sobre terminologia parapsicológica,

seria  difícil  distinguir  o  Journal  of  Parapsychology do,  digamos,  Journal  of

Experimental  Psychology”  (ALLISON,  1979,  p.  277),  esse  último  um  conhecido

periódico de psicologia. Outro sociólogo, James McClenon, diz, entre outras coisas,

que os “[p]arapsicólogos requerem para si mesmos controles metodológicos muito

mais rígidos do que sociólogos ou psicólogos” (McCLENON, 1984, p. 10). Ou, nesse

mesmo sentido, o que dizem os sociólogos da ciência Harry Collins e Trevor Pinch:

“parece provável  que  o  melhor  da  parapsicologia  moderna  compreende algo  do

trabalho  mais  rigorosamente  controlado  e  metodologicamente  sofisticado  nas

ciências” (COLLINS; PINCH, 1979, pp. 243-4).

Ao mesmo tempo, não é possível ter uma compreensão adequada sobre o

campo, se não se reconhecer que  C sofre certa resistência contra sua integração

completa  na  comunidade  científica  mais  amplamente  considerada  (Cc).11 Essa

tensão, entre a comunidade parapsicológica especializada e seus pares cientistas

no sentido amplo, pode explicar parcela das diferenças encontradas entre alguns

marcadores institucionais de C e Cc. Esse tipo de relação marcada por rejeição de

Cc  em direção a C foi descrita por Collins e Pinch como “[...] um tipo de relação de

conflito institucionalmente equilibrada com a ciência ortodoxa”12 (COLLINS; PINCH,

10 Cf., por exemplo, os três requisitos para subsistência de uma comunidade científica especializada
elencados por Allison (1979, pp. 280-1), os quais, de algum modo, ele indica serem satisfeitos pela
comunidade parapsicológica. No entanto, cf. o próprio artigo de Allison e mais adiante neste trabalho,
bem como os comentários um tanto negativos de Stevenson (1988) a respeito da legitimidade da
parapsicologia enquanto disciplina separada de outras áreas científicas.
11 O sociólogo da ciência Thomas Gieryn (1983), por exemplo, analisa esse tipo de tensão através
de seu enfoque no que chama de “trabalho de fronteira” [boundary-work]  dos cientistas, isto é, a
maneira como esses separam seu trabalho de atividades intelectuais que consideram não-científicas.
12 Cabe  mencionar  que  essa  relação  de  conflito  é  mais  acentuada  se  considerada  apenas  a
comunidade científica  da psicologia e sua relação com a comunidade parapsicológica,  isto  é,  os
psicólogos são os que mais apresentam resistência a considerar a parapsicologia como uma ciência.
Para Irwin e Watt, talvez isso se deva a “[...] em alguma medida uma projeção das ansiedades sobre
sua própria disciplina [a psicologia]” (IRWIN; WATT, 2007, p. 255), o que, historicamente falando, não
é de todo impreciso (SOMMER, 2014),  e poderia explicar a verdadeira  razão por trás do retrato
75



2009, pp. 18-9). Em função desse conflito, para Allison, “[...] [os parapsicólogos] não

conseguem obter subsídios federais, não conseguem publicar suas pesquisas em

periódicos de prestígio, e têm um acesso apenas limitado a estudantes” (ALLISON,

1979, p. 288). Allison (1979), contudo, crê que a reação de Cc não é gratuita, mas

um reflexo de defesa que se deve ao envolvimento de C com o oculto e, também,

pelo fato de que os próprios parapsicólogos insistem em descrever os fenômenos

investigados por seu campo como em conflito com pressupostos científicos básicos.

McClenon (1984), por sua vez, afirma que esse divulgado conflito com pressupostos

científicos básicos acarreta, inclusive, que sanções sejam impostas por Cc a C13, tais

como a exigência de um experimento perfeitamente replicável e de uma integração

teórica com o restante das ciências14 – exigências que não são impostas a outras

disciplinas científicas, mesmo diante das mesmas limitações.

Com o que foi dito acima, não pretendo esboçar uma imagem em que  Cc é

vista no papel de algoz de C, como se interferências do tipo ocorridas no caso do

lysenkoísmo  soviético,  mencionado  no  primeiro  capítulo  desta  dissertação,

estivessem  em  cena.15 Na  verdade,  meu  objetivo  com  esses  comentários

esquemáticos16 é,  em  um  primeiro  momento,  dar  uma  ideia  um  pouco  mais

qualificada da comunidade parapsicológica  do que o faz Mahner  quando afirma,

apenas, que C é uma comunidade de pesquisa. Em um segundo momento, pretendo

chamar a atenção para o fato de que essa compreensão mais qualificada pode jogar

luz até sobre alguns outros itens do perfil  epistêmico da área.  Se,  por  exemplo,

dadas  as  relações  entre  C e  Cc,  sobre  a  primeira  são  impostas  sanções  ou

exigências que nas mesmas circunstâncias não se exigiriam de outras disciplinas

científicas, como a ocorrência de um grau de replicabilidade dos seus resultados

demasiado restritivo, isso é importante de se ter em mente quando da avaliação de

distorcido apresentado comumente sobre a área nos livros-texto da psicologia (cf. seção 3.4).
13 Cabe mencionar que McClenon (1984) relativiza a rejeição de C por Cc ao restringir as reações
negativas  mais  contundentes  àquela  a  setores  “de  elite”  de  Cc,  os  quais,  inclusive,  parecem se
informar  a respeito  da parapsicologia  a  partir  de reportagens jornalísticas,  em vez de periódicos
científicos especializados (cf. a próxima subseção deste trabalho).
14 O sociólogo Erich Goode (2013) também menciona as mesmas exigências, entretanto, parece as
considerar mais razoáveis do que McClenon (1984).
15 Considero importante, contudo, apontar que há denúncias de perseguições, prejuízos às carreiras
e supressões científicas de membros de C por membros de Cc em função do seu tópico de estudo,
como mostram Braude (2014, cap. 8), Cardeña (2015) e Schwartz (2016). Veja também no capítulo
de  Zingrone,  Alvarado  e  Hövelmann  (2015),  a  seção  “Social  Aspects:  Criticism  and  Institutional
Developments”.
16 Digo “esquemáticos”, pois muito mais poderia – e deveria – ser dito se se tentasse abarcar toda a
bibliografia sociológica e histórica sobre a relação de C com Cc.
76



argumentos, como os de Alcock, que afirmam que “[...] parapsicólogos nunca foram

capazes de produzir uma demonstração que [pudesse] ser confiavelmente replicada

por  pesquisadores  em  geral  [...]”  (ALCOCK,  2003,  p.  38).  Não  que  se  esteja

tomando  os  resultados  das  análises  sociológicas  comentadas  acima  como

conclusivos;  nem  que  se  parta  dos  mesmos  pressupostos  relativistas  dessas

análises. A ideia subjacente, na realidade, é reconhecer neste exame de caso, de

maneira  algo  kuhniana,  que  fatores  sociais  e  históricos  não  podem escapar  do

alcance do filósofo da ciência, preservando, ainda assim, a racionalidade da prática

científica.17 Em outras palavras, trata-se de aceitar, junto com parcela das reflexões

sobre as ciências após a década de 1970, que tanto variáveis epistêmicas quanto

não-epistêmicas  são  responsáveis  por  influenciar  a  produção  do  conhecimento

científico (ZINGRONE, 200218).19 Com efeito, são reflexões desse tipo que pretendo

expandir na próxima subseção, na qual será analisada a relação da sociedade de

modo geral com C.

4.2 Sociedade (S)

Sobre S, Mahner não faz nenhuma consideração específica à parapsicologia.

Contudo, ciente dos episódios históricos citados por  Mahner (e apresentados no

17 Ainda sobre a qualificação de C, cabe conferir, para os interessados nos diferentes ângulos que a
temática  comporta,  a  sugestão  de  Griffin  (1988;  1997)  segundo a qual  C pode  ser  considerada
membro de uma comunidade científica mais ampla, mas ainda assim contrária a uma suposta ciência
ortodoxa, que se identifica com um viés pós-moderno de vertente construtiva (ao invés da vertente
desconstrutiva mais radicalmente relativista);  e a sugestão de Collins e Pinch (2009) de que um
subgrupo da comunidade parapsicológica (que investigava os controversos entortadores de colher
[spoon-benders]) conduzia, à época (meados da década de 1970), uma ciência revolucionária, cujo
desfecho – tornar-se um novo paradigma de ciência normal ou ser incorporado à tradição vigente –
ainda  era  considerado  incerto.  Veja,  também,  no  contexto  nacional,  a  análise  do  programa  de
pesquisa em paranormalidade conduzido dentro da Universidade de São Paulo (USP), por Goulart
(2014).
18 Nancy Zingrone (2002; 2006), que, além de parapsicóloga, é também pesquisadora da sociologia
da ciência, adota uma abordagem que reflete, de algum modo, a forma como eu pretendo tratar do
tema da influência dos fatores sociais na produção do conhecimento científico, na medida em que
considera a importância de vários métodos sociológicos (“multi-method approach”) para entender as
controvérsias científicas, como as que envolvem a parapsicologia. Zingrone, por exemplo, também
não faz concessão ao relativismo subjacente a algumas análises sociológicas.
19 A respeito dos desenvolvimentos da virada sociológica nas reflexões acadêmicas sobre a ciência
a partir de Kuhn, é interessante notar que a parapsicologia foi um dos estudos de caso de maior
relevância dentro da vertente relativista, ou “escola de Edimburgo” tal como ficou conhecida (PINCH,
2014). O que chama a atenção é o fato de a análise de uma suposta pseudociência permitir tão
profícuos resultados, inclusive com o refinamento da nossa imagem das práticas científicas, um fruto
que considero  inegável  das  análises  sociológicas  das  ciências.  O historiador  da  ciência  Michael
Gordin  (2021,  cap.  5)  fornece  parte  da  razão  para  tal  quando  afirma  que  o  embate  entre  os
parapsicólogos  e  seus  críticos  é  responsável  “[...]  por  nos  legar  ao  longo  do  caminho  muitas
características distintivas da prática experimental”  (GORDIN,  2021, p.  60).  Por exemplo,  Hacking
(1988) e Kaptchuk (1998) apontam como uma das origens históricas da randomização experimental a
pesquisa parapsicológica.
77



segundo  capítulo  desta  dissertação),  em  que  algum  tipo  de  influência  política

negativa foi  exercida sobre  alguma ciência,  creio  ser  interessante  dizer  algumas

coisas a respeito de possíveis influências, de fora da comunidade científica, sobre C,

para além da importância de, historicamente, S ser talvez a fonte mais importante de

recursos financeiros para a pesquisa parapsicológica (McCLENON, 1984, cap. 2)20.

Para isso, empregarei como ferramenta de análise categorias sociológicas utilizadas

por Collins e Pinch (1979) em suas análises da parapsicologia. No que se segue,

apresento-as  brevemente,  bem como  alguns  casos  trabalhados  pelos  autores  a

partir de uma das categorias, para, em seguida, fazer alguns comentários a partir de

outros  autores  e,  também,  apresentar  algo  sobre  como se  situa  a  problemática

atualmente. Reitero a natureza esquemática e não exaustiva dos meus comentários

e encorajo o leitor a aprofundar suas análises consultando as referências citadas.

O artigo de Collins e Pinch (1979) tem como objetivo examinar as estratégias

empregadas  pelos  parapsicólogos  para  estabelecer  a  existência  dos  fenômenos

paranormais,  e,  as empregadas pelos cientistas “ortodoxos”  para tentar  deter  os

parapsicólogos em suas tentativas de ganhar legitimidade para o seu campo. Para

dar cabo de sua tarefa, esses sociólogos elaboraram uma divisão quaternária para

entender o conflito dentro das ciências.

As duas primeiras categorias tratam dos modos de conflito possíveis,  que

podem ser uma rejeição explícita ou implícita. A “rejeição implícita” acontece quando

a tradição mais ortodoxa em um campo simplesmente ignora o que grupos rivais

estão dizendo, como quando teorias são publicadas em periódicos e, com a pouca

atenção  que  recebem,  acabam  esquecidas.  A  “rejeição  explícita”,  por  sua  vez,

acontece quando diferentes cientistas ou grupos de cientistas entram em disputa

sobre alguma controvérsia em seus campos.

Já as duas últimas categorias tratam especificamente da localização onde as

disputas  científicas  acontecem:  os  chamados  “fórum  constitutivo”  e  “fórum

contingente”. O fórum constitutivo da prática científica é constituído pelos periódicos

especializados e as conferências, onde os resultados de experimentos e análises

são tornados públicos e discutidos. O fórum contingente, por seu turno, é definido

por exclusão em relação ao fórum constitutivo, ou seja, engloba tudo o que está fora

20 Para um retrato mais recente do panorama de financiamento de pesquisa em parapsicologia, veja
Zingrone, Alvarado e Hövelmann (2015, “Funding Sources”).
78



desse último, mas afeta a prática científica21. Como o fórum que me interessa é o

contingente,  quando  combinado  tanto  com o  modo  implícito  quanto  explícito  de

rejeição, vejamos como os autores o descrevem:

Por outro lado, há o fórum em que se dão aquelas ações que – de
acordo com a ortodoxia filosófica antiquada – não devem afetar  a
constituição do conhecimento “objetivo”. Chamaremos esse de fórum
“contingente”,  e  esperaremos encontrar  lá  o  conteúdo  de  revistas
populares  e  semipopulares,  discussão  e  fofocas,  levantamento  de
fundos  e  procura  por  publicidade,  a  formação  e  adesão  de
organizações  profissionais,  o  recrutamento  de  estudantes
interessados, e tudo o que os cientistas fazem em conexão com seu
trabalho,  mas  que  não  é  encontrado  no  fórum  constitutivo.
(COLLINS; PINCH, 1979, p. 240).

Se no tópico anterior me concentrei principalmente sobre as análises focadas

no fórum constitutivo da prática científica, agora pretendo voltar o olhar para o fórum

contingente, pois é onde a relação de S com C mais propriamente se expressa. Não

me comprometo, contudo, com a perspectiva sociológica mais radical dos autores

segundo  a  qual  não  há  diferenças  epistemológicas  relevantes  entre  esses  dois

fóruns.  Não  há  nada  na  divisão  quaternária  dos  autores  que  implique  nesse

comprometimento.  Importa  mencionar  também  que,  enquanto  o  artigo  citado

pretende  mostrar  como,  no  caso  da  parapsicologia,  a  separação  tradicional,  na

prática  científica,  entre  as  quatro  categorias  apresentadas  é  violada,  minha

preocupação envolve somente apresentar as categorias tendo em vista separar a

que me interessa (o fórum contingente), para, na sequência, analisar alguns casos

e, após, fornecer algumas reflexões mais gerais.

Entre os casos apresentados por Collins e Pinch (1979) está o episódio do

ataque à reputação de dois cientistas, o físico Russell Targ e o engenheiro Harold

Puthoff, pelas pesquisas conduzidas para investigar as habilidades paranormais de,

dentre outros, Uri Geller, no Stanford Research Institute (SRI), ligado à reconhecida

Universidade de Stanford, no estado da Califórnia nos EUA. Entre as acusações

dirigidas contra os dois pesquisadores está o fato de que um deles (Puthoff) era um

cientologista,  de  que  eles  não  eram  competentes  para  conduzir  estudos  com

21 No apêndice ao seu artigo, Collins e Pinch listam como pertencentes ao fórum contingente apenas
as revistas New Scientist e Scientific American. No que se segue, não sigo essa restrição, portanto,
considero parte do fórum contingente qualquer revista de popularização científica ou outros meios
midiáticos que cientistas usem para divulgação científica ou de sua visão, enquanto cientista, sobre
um assunto qualquer.
79



médiuns, pois, por serem das ciências exatas, não possuíam a formação adequada,

i.e.,  em  psicologia,  para  pesquisa  com  sujeitos  experimentais  que  os  poderiam

enganar,  até  a  acusação  de  falta  de  acuidade  visual  por  parte  de  um  dos

investigadores  (Puthoff).  Os  responsáveis  por  esses  ataques  ad  hominem  são

Joseph Hanlon e Martin Gardner, através das revistas de popularização da ciência,

New Scientist (HANLON, 1974) e Scientific American, respectivamente.

O que Collins e Pinch (1979) chamam a atenção nesse e em casos similares

é que, apesar de não constituir uma publicação em periódico científico, esse tipo de

matéria é tida pela comunidade científica como uma fonte importante de informação

a  respeito  da  parapsicologia,  mesmo porque  poucas  pesquisas  parapsicológicas

acabam sendo publicadas em periódicos científicos de grande alcance. Com efeito,

a  publicação  do  artigo  de  Hanlon  (1974)  foi  atrasada  propositalmente  para  que

pudesse  aparecer  concomitantemente  ao  artigo  de  Targ  e  Puthoff  no  periódico

Nature (TARG; PUTHOFF, 1974), de modo a, afirmam Collins e Pinch (1979), diluir a

relevância do fato, inclusive com um editorial (NATURE, 1974) que referia os leitores

da  Nature ao artigo crítico de  Hanlon no periódico de popularização científica e já

questionava,  em  um  tom  cândido,  a  competência  dos  investigadores.  Alguns

problemas  importantes  em  se  confiar  excessivamente  em  periódicos  de

popularização  científica  são,  primeiro,  o  risco  de  endossar  acriticamente  o  viés

geralmente  de  reprovação  que  essas  revistas  assumem  em  relação  à

parapsicologia,  e,  em segundo  lugar,  o  risco  de sujeitar  a  maneira  científica  de

resolver disputas a respeito de um assunto controverso, isto é, através de estudos

publicados em periódicos científicos, ao fórum contingente da prática científica como

as revistas de popularização científica. É importante, portanto, ter em mente fatores

sociológicos em conta quando da avaliação da parapsicologia, pois esses podem

entrar  pela  porta  dos  fundos  quando  da  avaliação  do  mérito  epistêmico  da

empreitada, principalmente considerando o grau de polarização nas opiniões sobre a

cientificidade do campo.

Outro caso de uma relação negativa entre S e C se deu através do “Comitê

para a Investigação Científica de Alegações Paranormais” [The Committee for the

Scientific Investigation of the Claims of the Paranormal - CSICOP], fundado em 1976

(COLLINS;  PINCH,  2009)  parcialmente  em  resposta  ao  furor  gerado  por

80



investigações como a do SRI (GREEN, 2009), e ativo até os dias atuais22. Entre os

seus membros fundadores, além de Martin Gardner,  mencionado acima, estão o

sociólogo  Marcello  Truzzi,  o  psicólogo  Ray  Hyman,  o  filósofo  e  humanista  Paul

Kurtz, e o mágico James Randi23. Esse último ficou famoso pelo seu desafio que

prometia 1 milhão de dólares para qualquer paranormal que aceitasse se submeter à

avaliação  do  mágico  e  passasse  em  seus  testes24.  O  contexto  de  atuação  de

instituições  como  o  CSICOP  é  o  fórum  contingente,  portanto,  não  envolve  a

condução  de  pesquisas  e  publicação  de  resultados  em  periódicos  científicos.

Inclusive,  foi  em  parte  por  esse  motivo  que  Truzzi  deixou  o  CSICOP

aproximadamente 1 ano após sua fundação. Como nos relatam Collins e Pinch:

Truzzi resignou por causa do que ele via como o crescente perigo do
zelo  negativo  excessivo  do comitê  às  custas  da  responsabilidade
acadêmica; por causa da decisão de alterar o periódico de um órgão
acadêmico para um popular; e por causa do que ele percebeu como
a  natureza  antidemocrática  do  comitê  que  preveniria  qualquer
retificação do problema. (COLLINS; PINCH, 2009, p. 42).

A posição de Truzzi não se alteraria desde esse episódio, tendo expresso

posteriormente a opinião de que “[o] maior interesse do comitê não era investigação,

mas  servir  como  um  órgão  de  defesa,  um  grupo  de  relações  públicas  para  a

ortodoxia  científica”  (TRUZZI,  1991).  E  até  Hyman,  um  tenaz  crítico  da

parapsicologia,  teria demonstrado preocupações com a “mentalidade de ‘caça às

bruxas’” (CLARK, 1987, p. 33) do “ativismo” engendrado pelo CSICOP25. De acordo

com outros pesquisadores,  entre eles historiadores da parapsicologia,  o principal

instrumento de divulgação das atividades do CSICOP, a revista  Skeptical Inquirer

(SI), é uma publicação que

22 Para análises do CSICOP, veja também Pinch e Collins (1984) e Hansen (1992).
23 Também estiveram associados ao comitê personalidades proeminentes como o astrofísico Carl
Sagan, o escritor de ficção científica Isaac Asimov, o psicólogo B. F. Skinner (McCLENON, 1984) e o
filósofo W. V. O. Quine.
24 De acordo com a  James Randi Educational Foundation,  ninguém havia,  até 2012, vencido o
desafio,  ou  sequer  chegado  perto  disso  (fonte:
https://web.archive.org/web/20121212064941/http://www.randi.org/site/index.php/1m-challenge/
challenge-faq.html.  Acesso em:  29/09/2021).  É importante,  no entanto,  colocar  em perspectiva  a
atuação de Randi,  enquanto um mágico profissional, e o papel que a comunidade científica deve
exercer na produção e avaliação de evidências, em favor ou contra a paranormalidade, tal como
destacam Truzzi (1987) e Collins (1983).
25 Paul Kurtz teria expresso que seu objetivo era lutar contra a crescente onda de irracionalismo da
época. Essa afirmação, vista em retrospectiva e a partir  do contexto político atual,  soa um tanto
exagerada (EDIS, 2020).
81



[...]  não  permite  pontos  de  vista  opostos.  [...]  As  páginas  dessa
publicação são dedicadas a contestar as alegações paranormais e
expressar  o  ponto  de  vista  de  céticos  da  parapsicologia.
Praticamente tudo que a SI publica sobre o campo é negativo em seu
tom. (ALVARADO; BIONDI; KRAMER, 2006).

Além de sociólogos e historiadores, os próprios parapsicólogos e até mesmo

alguns críticos reconhecem que as condições do debate sobre o paranormal são

adversas.  Alcock,  por  exemplo,  descreve  pejorativamente  a  situação  como  um

“diálogo de surdos” (ALCOCK, 2003, p. 30). Enquanto em um recente manual de

parapsicologia se afirma: “O surgimento do ceticismo organizado nos últimos quase

40 anos impactou o campo e sua pesquisa negativamente em uma variedade de

países” (ZINGRONE; ALVARADO; HÖVELMANN, 2015, p. 19).

A formação de grupos como o CSICOP não está sob o controle institucional

da  comunidade  científica  e  não  há  muito  o  que  se  possa  fazer  para  regular

oficialmente a sua atuação, ainda que esse tenha um impacto negativo em campos

como a parapsicologia.26 Não é o intuito desta seção argumentar contra a existência

do trabalho de organizações como essa. Na verdade, é sabido que prestam um

trabalho de utilidade pública ao desmascarar,  por exemplo, pessoas que alegam

poderes  paranormais  para  obter  ganho  pessoal  aproveitando-se  da  credulidade

alheia. Trata-se, na verdade, de reconhecer que o resultado desses esforços tem

sido,  muitas  vezes,  o  de  prejudicar  as  condições  para  o  prosseguimento  das

pesquisas  através  de  críticas  que,  em  vez  de  embasadas  em  investigações

empíricas sobre os fenômenos, muitas vezes se ancoram em relatos jornalísticos

feitos por entidades, como o CSICOP, que não conduzem pesquisa empírica sobre

os fenômenos,  mas  mesmo assim possuem uma grande penetração nos fóruns

contingentes da comunidade científica. O resultado disso é uma injusta supressão,

em algum grau, da pesquisa científica parapsicológica27.

Claro,  dizer  que  a  parapsicologia  é  submetida  a  padrões  diferentes  de

avaliação dos seus resultados em relação ao restante das ciências (ZINGRONE,

26 Zingrone (2002),  contudo, argumenta,  a partir  de análises da sociologia da ciência e de sua
própria inserção na comunidade parapsicológica, que é possível e necessário que  C responda de
maneira diferente aos grupos e indivíduos, considerados por Zingrone externos a C, que se colocam
como árbitros da cientificidade do campo. Zingrone (2002) afirma, por exemplo, que C deve ser mais
crítica na concessão de alavancagem política a esses grupos ou indivíduos e que isso pode ter um
papel significativo na resolução das disputas entre C e Cc.
27 Na nota de rodapé número 98, apresento referências a supressões científicas de modo direto, isto
é, pela própria comunidade científica. Aqui, no entanto, falo apenas do efeito negativo e indireto que
grupos sociais alheios à academia podem ter sobre a prática científica.
82



2002; DELBORNE, 2016) ou que a comunidade científica erroneamente terceiriza

para grupos de fora da comunidade científica a avaliação última dos fenômenos

paranormais (COLLINS, 1983; COLLINS; EVANS, 2002; SOMMER, 2014), não quer

dizer que os fenômenos paranormais são legítimos. É possível que essas práticas

se  deem  conforme  afirmado  e,  ainda  assim,  que  a  crença  na  existência  de

fenômenos  paranormais  não  se  justifique  por  recurso  aos  resultados  da

parapsicologia (DELBORNE, 2016).  De qualquer modo, o que nos importa nesta

seção é apresentar uma qualificação da relação entre S e C que, no mesmo espírito

da seção anterior, possa nos ajudar na composição e avaliação do perfil epistêmico

do campo28. Nesse sentido, ao partir da avaliação de Mahner sobre a parapsicologia,

segundo a qual nada foi comentado a respeito desse tópico, e chegar na presente

avaliação, ainda que modesta, da relação entre S e C, já nos parece um desejado

avanço.

Como  no  tópico  anterior,  talvez  a  lição  mais  importante  das  reflexões

anteriores seja a influência do contexto social na produção científica. A ciência não

pode  ser  vista  como  uma  atividade  desenvolvida  num  vácuo  de  fatores  não-

epistêmicos. No caso da parapsicologia, em específico, a conclusão que considero

relevante é que a natureza das relações estabelecidas entre  S e  C é complexa e

delicada. Se a área carece de divulgação científica adequada de seus resultados ou

alguma outra terapia para uma reconciliação amistosa entre as partes envolvidas, no

entanto, isso não é algo que deve nos preocupar no momento. Por outro lado, para

qualquer  um  que  avalie  a  área  com  o  escopo  que  este  trabalho  pretende  é

necessário  minimamente  apresentar  o  contexto  social  apenas  sumariamente

delineado acima para evitar que possíveis omissões nesse sentido prejudiquem a

composição de seu perfil epistêmico.

28 Para os interessados em aprofundar,  sob uma perspectiva histórica,  a compreensão sobre a
relação entre  S e  C,  cf.,  por exemplo, as indicações em Sommer (2014),  segundo a qual houve
interferências na investigação do “oculto” na Alemanha de Bismarck, e em Sommer (2012), segundo
a qual a investigação decisiva de uma médium internacionalmente conhecida da época, Eusapia
Palladino, foi relegada para aquilo que Collins e Pinch chamariam de fórum contingente da prática
científica. Sommer (2014) também aponta o papel que a preocupação de psicólogos no início do
século 20 com sua nascente profissão os levou ao combate, empregando estratégias no mínimo
polêmicas, contra aqueles que ousavam investigar o paranormal, e como isso acarretou uma espécie
de  “artefato  historiográfico”  que  até  hoje  dá os  contornos  do debate  a  respeito  do problema da
demarcação. Veja também o que diz Northcote (2007) sobre a influência  de redes discursivas a
respeito do paranormal nos rumos do debate dentro e fora da academia.
83



4.3 Domínio (D)

Sobre D, Mahner afirma que a parapsicologia “[...] não foi capaz de chegar a

um único achado não ambíguo a respeito da real existência de ‘psi’”, portanto “[...]

muito de seu domínio é vazio factualmente e consiste em sua maioria de entidades

especulativas”  (MAHNER,  2009,  p.  553).  Apesar  de  Mahner  admitir  que  muitas

ciências  formulam  hipóteses  sobre  entidades  ainda  não  observadas  ou

simplesmente  inobserváveis,  ele  crê  que  esse  não  é  o  caso  da  parapsicologia,

tornando o seu domínio um elemento paracientífico do perfil epistêmico do campo.

No que se segue, pretendo mostrar, primeiro, como o posicionamento de Mahner é,

no mínimo, problemático em vários aspectos, para, depois, propor que é possível

aceitar a existência de um domínio científico para a parapsicologia.

Para  entender  o  primeiro  aspecto  problemático  que  tenho  em  mente,

concedo, inicialmente,  que a parapsicologia realmente não tenha suficientemente

corroborado  a  existência  da  entidade  teórica  “psi”,  como  Mahner  nos  diz.  Isso

transforma D automaticamente em “paracientífico”? Considerando as consequências

que  esse  tipo  de  classificação  pode  ter  para  o  desenvolvimento  não  só  da

parapsicologia,  mas para o de qualquer  campo de pesquisa na mesma situação

hipotética,  como  o  corte  de  investimentos  e  a  subsequente  estagnação  das

investigações, defendo que a resposta para essa pergunta seja negativa. Creio que

as consequências da decisão oposta, como o desperdício de recursos, públicos e

privados, em uma linha de pesquisa possivelmente infrutífera, ofuscam-se quando

comparadas com os possíveis benefícios caso a pesquisa seja realmente produtiva,

e digo isso tanto levando em consideração o estado atual das pesquisas, quanto se

estivesse considerando que o histórico do campo ainda fosse uma folha em branco.

Tomemos inicialmente o exemplo do estado atual de um campo alheio ao nosso

estudo de caso,  a  física  teórica,  para  ver  como,  mesmo em um caso concreto,

dúvidas  graves  acerca  da  cientificidade  de  seu  domínio  não  acarretam

necessariamente  sua  classificação  como  paracientífico.  Talvez  seja  injusta  a

comparação da parapsicologia com uma área tão bem estabelecida cientificamente

como a física, mas esse tipo de comparação é exatamente o que preconiza o critério

demarcatório  de  Mahner,  a  saber,  que  sejam  comparados  os  elementos

problemáticos de uma área paracientífica com os elementos correspondentes de

áreas indubitavelmente científicas.  Assim, no que se segue, exponho um recorte

84



muito bem delimitado dessa ciência para efeitos comparativos com a parapsicologia,

o qual ultimamente atiçou a sensibilidade demarcatória da comunidade de filosofia

da ciência.

Teorias como as do multiverso e das supercordas, que constituem entidades

teóricas inobserváveis, possuem o agravante de serem atualmente sequer testáveis

empiricamente na esmagadora maioria de suas consequências teóricas relevantes

(ELLIS; SILK, 2014; PIGLIUCCI, 2018). A problemática envolvida não é se os testes

empíricos dessas teorias as corroboram ou não, mas que não há testes empíricos

possíveis  que sejam vislumbrados num horizonte próximo, ou seja,  tratam-se de

teorias que sequer são falseáveis dado o estado atual da experimentação na física

(PIGLIUCCI,  2018).  Considerando que essa é uma disputa em aberto29 –  i.e.,  a

disputa sobre a admissão de hipóteses não falseáveis na física –, acredito que seja

muito  menos  razoável  classificar  como  “paracientífico”  o  domínio  de  um campo

simplesmente porque há um dissenso a respeito de se os achados experimentais,

por definição testáveis, corroboram ou não sua hipótese principal – em nosso caso,

a hipótese psi. Para deixar mais claro o paralelo que pretendo estabelecer com a

discussão sobre o domínio da parapsicologia, enquanto que, na física, há discussão

sobre  se  se  deve  incluir  um domínio  de  investigação  puramente  matemático  e,

portanto, não empírico, em uma ciência empírica (!), na parapsicologia pelo menos

se fala, como veremos, de um domínio de investigação empírico.

O meu objetivo com essa comparação vai além de mostrar como, através de

uma  atitude  informada  pelas  reais  práticas  científicas  contemporâneas  de  áreas

consideradas  em  seu  conjunto  indubitavelmente  rigorosas  e  científicas,  como  a

física, encontramos espaço suficiente para dissenso inclusive a respeito de aspectos

centrais  de todas as ciências,  como a sua natureza empírica.  Pretendo também

mostrar que é preciso se atentar para o risco de utilização inadvertida de critérios

diferentes  para  avaliação  de  casos  similares.  Mahner  (2007;  2013)  é  um  caso

curioso nesse sentido, pois classifica o domínio da parapsicologia categoricamente

como “paracientífico”, enquanto que enxerga a teoria das cordas apenas como um

“caso de fronteira”, mas nem por isso paracientífico (MAHNER, 2013, p. 41, nota de

rodapé n. 2). Pigliucci (2013; 2018) também tem a mesma opinião em relação à

29 Richard Dawid (e.g.,  2006) é um filósofo da ciência com conhecimento em física teórica que
defende o estatuto científico da teoria das cordas e, aparentemente, ainda não há tentativas bem
sucedidas de conciliar os defensores e os críticos da cientificidade dessas teorias (CASTELVECCHI,
2015).
85



parapsicologia,  pois  a considera uma pseudociência,  ao passo em que é dele a

opinião, citada por Mahner, sobre a teoria das cordas estar nas fronteiras do avanço

do conhecimento científico. Sustento a impressão, a essa altura, de que uma forma

de devolver a simetria às análises desses autores sobre a parapsicologia e a física

teórica  é  considerando  a  primeira  também uma  área  de  fronteira  do  avanço

científico. Com isso, concordaria com French, para quem, ainda que a hipótese psi

não  esteja  suficientemente  corroborada,  é  possível  sustentar  que a  área  é  uma

ciência, tanto quanto a psicologia, por exemplo30. Dito de outro modo, a questão da

cientificidade da área é independente da corroboração da hipótese psi.

Feita essa digressão superficial sobre um caso análogo, em que espero ter

pelo  menos  mostrado  como  a  prática  científica  pode  ser  complexa  e  de  difícil

categorização, e que por isso talvez devamos em alguns momentos afrouxar nossas

exigências  demarcatórias,  retornemos  ao  caso  da  parapsicologia.  Há  razões

especificamente  relacionadas  à  parapsicologia  que  tornam  a  classificação  de  D

como  “paracientífico”?  Em  outras  palavras,  qual  a  natureza  da  controvérsia  a

respeito da hipótese paranormal que a torna candidata a ser  subsumida em um

domínio paracientífico? Para responder a essa pergunta, preciso primeiro introduzir

o  leitor  a  D,  para,  em seguida,  melhor  avaliar  as perspectivas em torno de sua

classificação. É adequado introduzir o domínio de investigação da parapsicologia

através de um dentre os muitos paradigmas experimentais da área, até porque isso

aumentaria  a  familiaridade  do  leitor  com a  área  com cuja  composição  do  perfil

epistêmico  nos  ocupamos.  Propositalmente,  introduzirei  uma  classe  recente  de

experimentos  que  causaram  uma  efervescência  nos  fóruns  contingente  e

constituinte da prática científica, especialmente os da psicologia31. Antes, no entanto,

30 Cf. French (2010, p. 56).
31 Poder-se-ia dizer que os achados da parapsicologia sempre causam, de tempos em tempos,
inquietações desse tipo nos fóruns científicos. Aparentemente,  os motivos dessa controvérsia em
específico foram: as credenciais acadêmicas tanto do pesquisador que publicou o artigo, o renomado
psicólogo experimentalista da universidade de Cornell, Daryl Bem, quanto do periódico em que foi
publicado, o também renomado Journal of Personality and Social Psychology, e o fato de o autor ter
empregado,  de  maneira  bem  sucedida  (i.e.,  com  resultados  favoráveis  à  paranormalidade),
paradigmas  experimentais  bem  conhecidos  dos  psicólogos  para  o  teste  de  hipóteses
parapsicológicas, ao invés de psicológicas (BRAUDE, 2011). À propósito, tamanha foi a hostilidade
com  que  esse  artigo  foi  recebido  pela  comunidade  da  psicologia  que  ele  foi  um  dos  fatores
primordiais para o desencadeamento de uma crise de confiança nos resultados de experimentos em
psicologia (FIDLER; WILCOX, 2021, seção 2) que ficou conhecida como “crise de replicabilidade” ou
“crise  de  replicação”,  dada  a  realização  por  essa  comunidade  de  que  a  maior  parte  de  seus
resultados experimentais não apenas não são submetidos a tentativas de replicação, como também,
quando o são, as replicações são apenas parcialmente bem sucedidas (NOSEK; SPIES; MOTYL,
2012; OPEN SCIENCE COLLABORATION, 2015). (Importa mencionar que crises de replicabilidade
86



descrevo informalmente algumas características gerais dos fenômenos paranormais

e sua correspondente classificação.

Os  chamados  “fenômenos  paranormais”  (fenômenos  32 ou  “psi”)  são

divididos em duas categorias, a “percepção extrassensorial” ( ou “psi-gama”) e a

“psicocinesia” ( ou “psi-kappa”).  Os fenômenos psi-gama se dividem ainda em

“clarividência”, “telepatia” e “precognição”. Um modo intuitivo de captar o que essas

categorias  pretendem  significar  é  através  do  contraste  com  nossas  disposições

cotidianas, pré-teóricas ou implícitas, de engajamento com o mundo33. Parece que o

nosso comportamento diário é regulado pela crença, mesmo que implícita, de que a

única forma que possuímos de interação com o mundo é mediada pelo nosso corpo,

isto é, pelo nosso aparelho sensório-motor. Por exemplo, se tenho a intenção ou

desejo de que esta frase apareça na tela de meu computador, a única maneira de

que disponho para que isso se dê é movendo meus dedos (ou qualquer outra parte

do meu corpo que sirva a esse propósito) e pressionando as teclas que sucessiva e

ordenadamente realizam meus intentos. Não posso simplesmente desejar que as

coisas se realizem e esperar que  magicamente o mundo se conforme aos meus

intentos. Da mesma maneira, se estou agora (infelizmente) ciente sobre o que se

passa nas manifestações da Av. Paulista na cidade de São Paulo neste sete de

setembro de 2021, é porque estou acompanhando as transmissões televisivas ou

por  internet,  ou  relatos  escritos  ou  falados,  de  primeira,  segunda  mão  ou

sucessivamente,  de  pessoas  que  estão  presentes  nesses  eventos.  Não  posso

simplesmente  fechar  os  meus  olhos  e  desejar,  e  magicamente de  algum modo

perceber  ou  saber,  sem  quaisquer  dos  intermediários  citados,  o  que  se  passa

nesses  ambientes.  Por  fim,  o  mesmo  vale  para  os  estados  mentais  de  outras

pessoas, aos quais não possuo acesso a não ser que de alguma maneira essas

pessoas os exteriorizem pelo seu comportamento,  seja  falado ou escrito,  ou por

também acometeram outros campos científicos, como as ciências biomédicas e biológicas (sobre
esse tema, veja o verbete da Stanford Encyclopedia of Philosophy referenciado anteriormente nesta
nota).) Para uma análise mais completa da controvérsia a respeito do estudo de Bem (2011), cf. Roe
(2022).
32 A partir  daqui,  passo a empregar a nomenclatura para os fenômenos psi  e suas subdivisões
sugerida  por  Thouless  e  Wiesner  (1947),  a  qual,  apesar  de  não  amplamente  adotada  pela
comunidade  parapsicológica,  tem  a  vantagem,  dentre  outras,  de  fornecer  uma  representação
simbólica econômica e menos maçante à leitura.
33 Acredito  que  essas  disposições  são  historicamente  contingentes  e  vinculadas  ao  que  Broad
chamou de “sociedades industriais ocidentais” ou “civilizações industriais contemporâneas” (BROAD,
1962,  p.  3),  ou  pelo  menos  vinculadas  a  uma  narrativa  tida  como  hegemônica  sobre  essas
sociedades segundo a qual a ciência desencantou o mundo (JOSEPHSON-STORM, 2017).
87



suas expressões corporais,  etc.,  e eu de alguma maneira tenha acesso a essas

fontes, seja em primeira mão, seja de alguma maneira indireta como a que descrevi

anteriormente sobre as manifestações populares, em que faço inferências sobre às

intenções dos manifestantes através da cobertura midiática do evento.

Apesar da noção de senso comum de que essas intuições são válidas, há

quem, de tempos em tempos, as questione. Aqueles que dizem poder influenciar

estados físicos sem a intermediação do aparato motor corporal, por exemplo, dizem

ser capazes da habilidade  ;  já  os que dizem ser  capazes de perceber  ou ter

conhecimento de eventos distantes, sem qualquer intermediação sensória como as

citadas  anteriormente,  dizem  ser  capazes  da  habilidade  .  Por  agora,  não

aprofundarei as considerações sobre essas categorias e suporei suficiente o que foi

dito para a compreensão, na sequência, de um experimento em parapsicologia.

Pode-se dizer  que os experimentos parapsicológicos são uma maneira de

investigar  empiricamente  a  procedência  dessas intuições  ou,  alternativamente,  a

possibilidade  de  fenômenos  .  Pode-se  dizer  que,  em  um  artigo  publicado  em

201134,  exatamente  isso  foi  investigado  através  de  um  paradigma  experimental

familiar à pesquisa acadêmica em psicologia (BEM, 2011; RADIN, 2006, cap. 10). O

experimento  consistiu  no  seguinte.  Alunos  de  graduação  de  uma  universidade

estadunidense foram selecionados e colocados de frente a um computador com o

qual deveriam interagir. No início do experimento, parte do que era dito aos alunos

era o seguinte:

[...]  [E]sse é um experimento que testa percepção extrassensorial.
Toma cerca de 20 minutos e é realizado totalmente pelo computador.
Primeiro  você  responderá  algumas  breves  questões.  Depois,  em
cada teste do experimento, figuras de duas cortinas aparecerão na
tela lado a lado. Uma delas tem uma figura por trás; a outra tem uma
parede branca por trás. Sua tarefa é clicar na cortina que você sente
que tem uma figura por trás. A cortina se abrirá, permitindo que você
veja se selecionou a cortina correta. (BEM, 2011, p. 409).

Levando  em  consideração  esse  suposto  arranjo  experimental35,  a

interpretação de seus possíveis  resultados é a seguinte.  Se os indivíduos forem

34 Veja nota de rodapé número 115.
35 Apesar de fazer parecer, para o graduando, que se tratava de um teste de clarividência, o teste,
na verdade, averiguava a habilidade de precognição, isto é, a capacidade de, digamos assim, “prever
o futuro”. Essa diferença, no entanto, não deve nos preocupar no momento; cf., adiante, a nota de
rodapé número 135 e texto associado.
88



capazes de identificar corretamente por trás de qual cortina de fato se encontram as

figuras  em  mais  do  que  50%  das  vezes  em  uma  margem  estatisticamente

significativa, isso quer dizer que, de alguma maneira, essas pessoas possuem uma

habilidade de acertar o lugar das figuras, mesmo sem ter percebido sensorialmente,

antes da abertura das cortinas, qualquer informação sobre a sua exata localização.

Pode-se dizer que isso seria uma corroboração da hipótese , e isso foi o que de

fato aconteceu no estudo de Bem (2011).  Por  outro lado,  caso o acerto  desses

indivíduos  se  mantivesse  dentro  dos  esperados  50%,  estatisticamente  falando,

então a hipótese nula teria sido corroborada, isto é, a hipótese de que a taxa de

acerto se conforma ao que se espera por acaso. Obviamente, estou simplificando

muito as coisas, tanto teoricamente quanto do ponto de vista experimental36, mas a

ideia básica por trás desse tipo de teste e sua interpretação padrão é, como visto,

um tanto direta.

Com o que foi  dito  até aqui,  creio  ter  ficado razoavelmente claro  como é

possível delimitar, teórica e experimentalmente – ainda que preliminarmente –, um

domínio legítimo para a pesquisa parapsicológica. Trata-se, em suma, de conceber

uma hipótese empiricamente testável e apresentar um modo relativamente direto de

testá-la,  nesse  caso,  inclusive,  dentro  de  um  desenho  experimental  já  quase

totalmente concebido e bem-sucedidamente implementado em um campo científico,

i.e., a psicologia.

Retornemos, agora, às críticas de Mahner. Contudo, antes de analisar o seu

conteúdo, familiarizemo-nos brevemente com o seu contexto,  pois essa segunda

tarefa pode nos auxiliar a executar a primeira. O que é preciso ressaltar é que há um

amplo espectro de opiniões a respeito de D. Mahner, ao referenciar nesse trecho de

sua análise apenas as opiniões de Alcock (2003) e Hines (2003), ambos membros

ativos do antigo CSICOP37, cuja natureza das atividades já examinamos no tópico

36 Por exemplo, do ponto de vista experimental, há que se garantir que não é dada qualquer pista
aos alunos sobre qual cortina tem de fato uma figura por trás; que possíveis vieses na preferência dos
alunos na escolha de um dos lados da tela não interfiram nas análises estatísticas posteriores; que a
randomização sobre o lado em que as figuras aparecem seja confiável e não possua vieses, ou que
esses vieses sejam levados em consideração, etc. Do ponto de vista teórico, há o agravante, por
exemplo, de os diferentes resultados experimentais serem ambíguos a respeito de qual fenômeno
paranormal está de fato ocorrendo.
37 Desde 2006 nomeado apenas Committee for Skeptical Enquiry  (CSI). Para a lista de membros
(“fellows”) consulte: https://skepticalinquirer.org/fellows-and-staff/. Acesso em 24/09/2021.
89

https://skepticalinquirer.org/fellows-and-staff/


anterior, faz-se vulnerável à crítica de Sommer já citada38 parcialmente, segundo a

qual

Essencialmente  dependendo  de  fontes  secundárias  altamente
problemáticas  e  contando  apenas  replicações  publicadas  em
periódicos  científicos  tradicionais,  filósofos  [que]  descartam  as
pesquisas  psíquicas  [ou  parapsicologia]  como  pseudo-  ou  não-
ciência de regra promulgam o tipo de imagem enganosa da prática
científica  tipicamente  encontrada  em  produções  da  indústria  de
popularização da ciência. (SOMMER, 2014, p. 43).

Nesse momento, creio ser decisivo ressaltar o retrato parcial que as opiniões

de  Alcock  (2003)  e  Hines  (2003)  oferecem,  consideradas  essencialmente  fontes

secundárias, e indico, em contraposição, fontes primárias, como artigos de revisão

da evidência disponível e meta-análises, restringindo, aproximadamente, o recorte

temporal  desse levantamento  ao período de publicação de suas  críticas,  isto  é,

2003,  para  mostrar  uma imagem do campo que seja  contemporânea às críticas

citadas. Ainda que com o olhar voltado para periódicos de relevo da psicologia39 e

excluindo  os  periódicos  especializados  da  parapsicologia,  os  quais  têm  menor

alcance dentro da comunidade científica fora da parapsicologia, há pelo menos o

artigo de revisão de Bem e Honorton (1994), publicado no Psychological Bulletin,40 e

as  meta-análises  de  Schmidt  et  al. (2004),  publicadas  no  British  Journal  of

Psychology, que sugerem a existência de um efeito paranormal replicável através de

estudos.  Se  a  restrição  aos  periódicos  de  psicologia  for  suspensa  –  o  que  é

razoável, dada a especialização das ciências –, e se incluírem os artigos publicados

nos  periódicos  de  parapsicologia,  essa  lista  cresce  consideravelmente.  Alguns

candidatos seriam Honorton e Ferrari  (1989),  Steinkamp, Milton e Morris  (1998),

Radin  e  Ferrari  (1991),  Steinkamp,  Boller  e  Bosch (2002),  Milton  (1997).41 Se a

restrição temporal  fosse também suspensa para  listar  o  estado atual  do  campo,

38 Veja nota de rodapé número 62.
39 É  possível  citar,  também, em outros  campos,  a  meta-análise de  Radin  e  Nelson (1989),  no
Foundations of Physics, e a revisão de Astin, Harkness e Ernst (2000), no Annals of Internal Medicine.
40 Como usualmente se dá, a publicação de achados favoráveis à paranormalidade em periódicos
de relevo não passou despercebida: veja a réplica de Hyman (1994) e a tréplica de Bem (1994); veja
também, alguns anos depois, uma nova meta-análise, publicada em resposta à meta-análise original
de Bem e Honorton (1994), por Milton e Wiseman (1999), bem como a réplica de Storm e Ertel (2001)
e a tréplica de Milton e Wiseman (2001).
41 O rol  de artigos aqui  listados,  em que são incluídas muitas meta-análises,  aponta para uma
característica distintiva de C, já comentada anteriormente na nota de rodapé número 103, que é o seu
pioneirismo  no  desenvolvimento  e  emprego  da  metodologia  científica,  neste  caso,  o  uso  dessa
ferramenta de análise estatística, ocorrido antes da comunidade da psicologia (WATT, 2005).
90



ainda mais pesquisas poderiam ser apontadas. Contudo, creio que o meu ponto já

esteja claro.42 O que resta considerar, finalmente, é: sobre quais fundamentos as

críticas a  D se assentam e se eles são suficientemente sólidos para sobrepujar o

peso favorável que a pesquisa empírica tem dado à hipótese , aliás, sobrepujar ao

ponto de colocar toda a empreitada na categoria “pseudociência”.

Quando Mahner afirma que a parapsicologia não foi capaz de fornecer um

achado “não ambíguo” a respeito da existência de psi, o que quer dizer não é que

haja  algo  de  errado  com  o  desenho  experimental  dos  testes  como  o  que

apresentamos acima. Esse não é o aspecto criticável, digamos assim, da pesquisa

parapsicológica, no seu modo de ver. O que Mahner aponta é que independente da

pesquisa  empírica  conduzida,  e  mesmo  apesar  dos  resultados  experimentais

favoráveis  à  hipótese  ,  testes  como  o  acima  carregam  problemas  conceituais

subjacentes  que  impedem  que  algo  como  uma  hipótese   seja  corroborada

experimentalmente,  tal  como  as  hipóteses  científicas  convencionais  são

corroboradas. Vejamos o que diz Mahner.

[...] [A] diferença [em relação às ciências] é ontológica, semântica e
metodológica:  se  não  sobrenatural,  as  entidades  postuladas  em
muitos campos paracientíficos são por definição paranormais ou, se
preferido,  paranaturais,  e  são  frequentemente  inoperantes,
arbitrárias,  ou  não-parcimoniosas,  por  não  estarem  contidas  em
alguma  teoria  explanatória  apropriada.  Portanto  elas  são  mal
definidas,  i.e., são tão vagas que não está claro o que está sendo
testado – se é que há testes sérios. Um exemplo é o misterioso “psi”
que ocorre na parapsicologia, que é definido mas negativamente [...].
Por exemplo, a precognição é definida como a percepção de eventos
futuros de uma maneira que  não pode ser  explicada pela ciência
contemporânea.  Igualmente,  a  psicocinesia  e  telepatia  envolvem
interações que não podem ser explicadas por quaisquer mecanismos
conhecidos pela ciência normal. (MAHNER, 2007, p. 554, itálicos do
autor).

Mahner acusa a definição dos fenômenos psi como o fator responsável por

tornar  qualquer  teste  empírico  ineficaz  do  ponto  de  vista  probatório.  De  fato,  a

42 Veja, por exemplo, o artigo de Cardeña (2018) sobre a avaliação da evidência disponível para a
paranormalidade, publicado na American Psychologist, bem como a réplica de Reber e Alcock (2019),
publicada no mesmo periódico. Como o periódico não aceitou que Cardeña publicasse uma tréplica,
sua resposta foi dada nas páginas do periódico Journal of Scientific Exploration (CARDEÑA, 2019),
junto com outros artigos de comentários e um editorial,  todos altamente críticos sobre o teor  da
resposta  de  Reber  e  Alcock  (2019):  Braude  (2019),  Bryan  Williams  (2019),  Westcombe  (2019),
George Williams (2019) e Carr (2019).
91



definição dos fenômenos   é negativa, isto é, eles são definidos por exclusão às

formas comuns de, por exemplo, nos fenômenos  ,  percepção sensorial.  E isso

aponta para o estado de ignorância a respeito do mecanismo subjacente ou teoria

explicativa do fenômeno. Inclusive, se um dia se descobrir o tipo de mecanismo ou

se explicar como a clarividência ocorre e faz alguém estar ciente de algum evento

distante, ou a definição do fenômeno  terá que mudar, ou terá que se assumir que

essa  é  uma  classe  de  fenômenos  vazia,  haja  vista  que  então  se  saberá

cientificamente a sua explicação. No entanto, a despeito do estado de ignorância

acerca do efetivo mecanismo , digamos assim, é totalmente possível conduzir um

teste controlado em que as vias conhecidas de interação são bloqueadas e, se ainda

assim houver interação, podemos chamar essa interação de  e a definirmos como

um tipo de interação desconhecida ou não explicada pelo conhecimento científico

atual. Não se assume nada mais no desenho experimental de Bem (2011) e não

vejo como seria possível ser mais parco de pressupostos. A hipótese nessa ocasião

corroborada é simplesmente que há um tipo de evento (o acerto estatisticamente

significativo de quais as cortinas teriam objetos por trás) que, por tudo que sabemos,

não deveria ocorrer, mas ocorre. Para usar o vocabulário kuhniano, o estado atual

do  conhecimento  sobre  o  fenômeno   coloca-o  como  uma  anomalia  ao  que

sabemos ser física, psicológica e biologicamente possível43.  De maneira análoga,

para recorrer mais uma vez à física, o estado atual do nosso conhecimento sobre a

energia  escura  coloca-a  como  uma  anomalia  ao  que  se  sabe  sobre  o

comportamento de expansão do universo: por tudo o que sabíamos (ou pensávamos

que sabíamos) o universo não devia estar se expandindo aceleradamente, mas está

(PAPANTONOPOULOS, 2007). Na falta de uma teoria explicativa, não se considera

esse  domínio  da  cosmologia  como  paracientífico.  Na  verdade,  a  resolução  da

anomalia  é  tomada  como  um  dos  desafios  mais  instigantes  do  campo

(PAPANTONOPOULOS, 2007). Para recorrer a outra área, também não temos um

conhecimento sobre o mecanismo da consciência44 e, ainda assim, desde os tempos

do auge behaviorista nas ciências cognitivas, não mais consideramos espúrio esse

43 Destaco  que  essa  frase  deveria  estar  contida  entre  aspas,  pois  creio  ser  necessária  uma
qualificação  sobre  essa  suposta  relação  de  conflito  com  nossas  teorias  físicas,  biológicas  e
psicológicas, que, contudo, deixo para apresentar posteriormente (cf. seção 4.4).
44 O filósofo Thomas Nagel (2012) considera que seria necessária algo como uma mudança de
paradigma científico para dar conta de resolver o problema da consciência e integrá-la ao restante do
corpus científico.
92



campo de investigação. Igualmente, a verdadeira natureza do fenômeno  não deve

ter um peso na consideração sobre a cientificidade do seu domínio.  Com efeito,

parece haver uma demanda crescente da comunidade científica em geral para que

as  investigações  sobre  os  fenômenos   sejam  vistas  como  integrantes  de  um

domínio  legítimo  de  pesquisa  científica  (CARDEÑA,  2014;  SCHOOLER;

BAUMGART; FRANKLIN, 2018). Vê-se, portanto, que o problema com a definição

de , além de comum às ciências, na medida em que essas não tenham resolvido

todas  as  suas  anomalias  mais  importantes,  não  é  tão  grave  como  Mahner  faz

parecer.

Antes de fechar a discussão sobre D, gostaria de apresentar uma alternativa

que  tem sido  tomada recentemente  por  alguns  pesquisadores  no  campo  e  que

também fornece uma resolução ao problema que estamos enfrentando neste tópico.

Trata-se  de  investigar,  em  vez  de  fenômenos  ou  eventos  supostamente

paranormais, experiências paranormais (CARDEÑA; LYNN; KRIPPNER, 2017). Se é

polêmico o estatuto ontológico de eventos paranormais, pelo menos é sabido que

significativa parte  das pessoas,  mesmo naquelas partes do mundo consideradas

secularizadas,  relatam  experiências  paranormais  e  têm  crenças  paranormais

(PARTRIDGE, 2016). Por exemplo, nos EUA três em cada quatro de seus cidadãos

crê  em pelo  menos  um tipo  de  fenômeno paranormal45.46 Essa  área  que  busca

priorizar  a  investigação da paranormalidade tal  como as pessoas a vivenciam é

chamada  de  “psicologia  anomalística”  e  já  há  mais  de  uma  década  integra  o

currículo do que seria o ensino médio no Reino Unido (FRENCH, 2009). Alguns,

como French (2011) e Blackmore (1988), acreditaram que a psicologia anomalística

de alguma forma assumiria ou deveria assumir o lugar ocupado pela parapsicologia,

pois se partia do pressuposto de que a parapsicologia foi incapaz de estabelecer a

realidade  dos  eventos  paranormais  ao  longo  de  seu  curso  secular,  restando

simplesmente  explicar  as  crenças  paranormais  por  meio  das  ferramentas

psicológicas  convencionais  como  as  falsas  memórias,  alucinações,  vieses

cognitivos,  raciocínios  falhos  etc.  Isso,  no  entanto,  não aconteceu e  a  pesquisa

fenomenológica  sobre  as  experiências  paranormais  segue  acomodando

45 Fonte:  https://news.gallup.com/poll/16915/three-four-americans-believe-paranormal.aspx.  Acesso
em: 29/10/2021.
46 Esse fenômeno não se restringe aos EUA, comumente tido como mais “encantado” que a Europa;
para um interessante levantamento da lado “assombrado” da Europa, veja Josephson-Storm (2017,
cap. 1, seção “Haunted Europe”).
93



paralelamente  a  investigação  de  sua  base  objetiva47 (IRWIN;  WATT,  2007).  De

qualquer modo, as experiências paranormais, com a simultânea investigação ou não

de  sua  objetividade,  parecem  uma  forma  legítima  de  se  ancorar  o  domínio  de

investigação  do  campo e  que  carrega  o  trunfo,  por  assim dizer,  de  escapar  às

críticas de Mahner vistas acima.

Com tudo o que foi visto até aqui nesta seção, é possível afirmar algumas

conclusões parciais da discussão. Primeiro, as exigências de Mahner (2007) para a

classificação de D como científico parecem ser demasiado restritivas, tanto do ponto

de vista de campos científicos consolidados, como a física, quanto do ponto de vista

da própria parapsicologia, uma vez que o caráter “anômalo” do fenômeno   não

impede a sua investigação experimental. Por outro lado, é necessário admitir que

ainda pouco se sabe sobre a natureza do fenômeno , mas isso está longe de ser

uma exceção dentro das ciências, haja vista o caso da cosmologia e das ciências

cognitivas. Por fim, ainda que essas ressalvas feitas às exigências de cientificidade

de  Mahner  não  sejam  suficientes,  o  domínio  essencialmente  psicológico  das

experiências paranormais  deve ser  capaz de superar  qualquer  resistência  nesse

sentido restante.

4.4 Base Filosófica (G)

Como visto no capítulo 2 desta dissertação,  G compõe a base ontológica,

epistemológica, metodológica, semântica e moral ou axiológica do campo analisado.

Não pretendo passar por todos esses tópicos. Restrinjo-me aos tópicos nos quais

Mahner (2007) aponta problemas com a parapsicologia, isto é: a base ontológica e

metodológica da parapsicologia.

O eixo principal da crítica ontológica e epistemológica à parapsicologia, tanto

em Mahner (2007) quanto nos escritos de outros filósofos (e.g.,  BRAUDE, 1979;

DURAN, 1982; BUNGE, 1983b; GRIM, 2010) é o conceito de “Princípios Limitantes

Básicos” (PLB) [Basic Limiting Principles] do filósofo Charles Dunbar Broad (1949),

do qual Mahner (2007) deriva, por exemplo, o princípio “não-psi”, já apresentado no

capítulo 2 e que pertenceria ao conjunto de pressupostos ontológicos de  todas as

ciências. Dada a importância dos PLB, introduzo-os na sequência e, em seguida a

47 No manual editado pela  American Psychological Association, intitulado  Varieties of Anomalous
Experience (2014), em sua segunda edição e voltado para a apresentação da evidência disponível
acerca da investigação sobre as experiências anômalas, dentre as quais se incluem as experiências
paranormais,  em um dos capítulos (WATT;  TIERNEY, 2014) é  encorajado o desenvolvimento de
pesquisas que investiguem a realidade dos fenômenos paranormais.
94



cada um deles, teço considerações a respeito de sua relevância para a cientificidade

em geral  e  para  a  parapsicologia.  O argumento  desta  seção  é  de  que  não  há

conflitos  entre as  hipóteses   e  os pressupostos  das ciências,  seja  porque   é

compatível com os pressupostos realmente operantes nas ciências ou porque, se

incompatível,  tais  pressupostos  não  são  necessariamente  exigidos  da  atividade

científica.  Deixo  de  fora  comentários  sobre  o  PLB de  Broad  (1949)  cujo  teor  é

essencialmente  epistemológico,  o  qual,  apesar  de  corolário  dos  princípios

ontológicos  discutidos  abaixo,  não  é  discutido  por  Mahner  (2009)  e  não  parece

significativo  do  ponto  de  vista  estrito  da  (para)cientificidade  do  campo  (GRIM,

2010)48.

Quando  apresentei  na  seção  anterior  algumas  noções  intuitivas  sobre  os

princípios que parecem regular nossas interações com o mundo, já tinha em mente

preparar o leitor para uma apresentação mais precisa na forma dos PLB de Broad

(1949).  Por  isso,  peço  desculpas  se  o  início  dessa  discussão  soar  repetitiva.

Vejamos, sem mais delongas, o que Broad diz sobre seus PLB e sua relação com os

fenômenos .

Há certos princípios  limitantes  que sem hesitação tomamos como
garantidos como a base dentro da qual todas as nossas atividades
práticas  e  teorias  científicas  estão  confinadas.  Alguns  desses
parecem  ser  autoevidentes.  Outros  são  tão  incrivelmente
corroborados por todos os fatos empíricos conscritos à experiência
ordinária  e  às  suas  elaborações  científicas  (incluídas  nessa
conscrição a psicologia ortodoxa) que dificilmente passa por nossa
cabeça  questioná-los.  Chamemo-los  de  Princípios  Limitantes
Básicos. Agora a pesquisa psíquica [ou a parapsicologia] se ocupa
com supostos eventos que parecem  prima facie entrar em conflito
com um ou mais desses princípios. Chamemos qualquer evento que
pareça  prima facie  fazê-lo um  Evento Ostensivamente Paranormal.
(BROAD, 1949, p. 291, itálicos do autor).

A única diferença para Broad entre um fenômeno ostensivamente paranormal

e um fenômeno paranormal genuíno é que apenas o segundo de fato entra em

conflito  com quaisquer  dos  PLB.  Desse  modo,  há  um contraste  radical  entre  o

fenômeno   e o arcabouço ou enquadramento conceitual de fundo ou implícito –

PLB – do que chamei anteriormente de nossa disposição cotidiana de engajamento

com  o  mundo.  Contudo,  Broad  vai  além  e  afirma  que  esse  enquadramento

48 Para críticas à possibilidade de conhecimento paranormal, veja Duran (1982) e Flew (1982); para
uma defesa da natureza cognitiva do fenômeno , veja Mosley (2004).
95



conceitual  é  também  pressuposto  por  nossas  teorias  científicas,  o  que  coloca

qualquer suposto fenômeno  em contradição lógica com os fundamentos teóricos

das ciências estabelecidas. Esses PLB, como nota Braude (1979), nada mais são do

que a “[...] especifica[ção] [de] restrições ou limitações nas maneiras como as coisas

podem ser, ou podem ser conhecidas” (BRAUDE, 1979, p. 248). Não haveria outra

opção, portanto,  para quem aceitasse a veracidade dos fenômenos   a não ser

rejeitar ou reformular os PLB e se resignar aos abalos que isso poderia introduzir no

corpo do conhecimento científico aceito, como o faz, coerentemente, Broad (1949).

Com isso em mente, não é de se estranhar que, como vimos na seção 4.1,

sociólogos  da  ciência  como  Allison  (1979),  McClenon  (1984)  e  Goode  (2013)

coloquem o conflito com os PLB como uma das principais justificativas da rejeição

de C por Cc
49. Por outro lado, esse alegado conflito deve também chamar a atenção,

senão daqueles mais proximamente envolvidos com a parapsicologia, como Braude

(1979), pelo menos daqueles atentos aos razoavelmente recentes desenvolvimentos

em filosofia da ciência, especialmente no que diz respeito às discussões sobre a

unidade da ciência50.

O  primeiro  PLB  de  Broad  é,  na  verdade,  um  conjunto  de  princípios

relacionados à ideia de causalidade e agrupados sob o título “Princípios Gerais de

Causação” (PLB1). A despeito da descrição mais extensa de Broad (1949), a filósofa

Jane Duran sintetiza-os adequadamente na seguinte passagem:

[...]  qualquer  evento  que  é  dito  causar  outro  evento  (o  segundo
evento sendo referido como um “efeito”) deve estar relacionado ao
efeito  através de alguma cadeia  causal,  e  deve preceder  o efeito
temporalmente. (DURAN, 1982, p. 196).

Lembre-se que no capítulo 2 vimos que Mahner (2007) postula os princípios

da causalidade e o da antecedência como parte do panorama ontológico básico das

49 Veja, por exemplo, o artigo de Reber e Alcock (2019), já referido na nota de rodapé número 126,
para um formato recente dessa rejeição segundo esses mesmos antigos moldes.
50 Confira, por exemplo, as referências a Dupré (1993) citadas na nota de rodapé número 43, bem
como o panorama da discussão apresentado em Cat (2017). A importância desses desenvolvimentos
que pretendem colocar em xeque uma ideia de unidade da ciência, além de dificultarem a tarefa de
demarcação entre ciência e não-ciência, é o consequente tropeço que introduzem em tentativas de
agrupar PLB de todas as ciências. Se não sabemos como as diferentes ciências se conectam entre
si,  como poderíamos saber  distinguir  pressupostos  básicos  apenas das  ciências  –  descontando,
claro, requisitos comuns com outros campos do saber como a obediência a um discurso racional (por
exemplo,  regras  do  raciocínio  dedutivo  e  indutivo)?  (Veja,  contudo,  mais  adiante,  pois  o  conflito
mencionado gira, geralmente, apenas em torno do que é fisicamente ou psicologicamente possível –
e não cientificamente possível de modo geral, o que quer que isso queira dizer.)
96



ciências. (Mahner também admite que o primeiro deles não é universalmente válido,

uma vez que não se aplicam a setores (subatômicos) da realidade física,  o que

equivale a admitir que ele não é pressuposto básico do conhecimento científico, do

contrário, o conhecimento científico não poderia falseá-lo ou contradizê-lo.) Para os

nossos propósitos, podemos tomar esses postulados de Mahner (2007) e o PLB1 de

Broad  (1949)  como  equivalentes.  Broad  (1949)  assume  que  o  princípio  da

antecedência é contradito por fenômenos   como a precognição51, cuja definição

implica que a causa de um efeito atual é um evento futuro. Pode-se dizer que afirmar

que algo que ainda não ocorreu, isto é, algo que ainda não existe, é responsável

pela  ocorrência  de  qualquer  coisa  no  presente  ou  no  passado  é  incoerente  ou

ininteligível  (FLEW,  1982);  ou,  alternativamente,  de  que  a  ideia  de  sequência

temporal  é necessária  para a nossa concepção de causalidade (DURAN, 1982).

Com  efeito,  é  a  isso  que  recorrem,  respectivamente,  Flew  e  Duran  em  seus

argumentos contra a precognição:

Enquanto  ao  menos  nossas  noções  ordinárias  de  causalidade
permanecerem  intactas  [que  incluem  a  noção  de  sequência
temporal],  parece haver  razões filosóficas fortes para concluir  que
telepatia,  clarividência  e precognição não são possíveis.  (DURAN,
1982, p. 202).

Porque  as  causas  necessariamente  e  sempre  produzem  seus
efeitos, deve ser irrevogavelmente autocontraditório sugerir  que as
(posteriores)  concretizações  podem  causar  as  (anteriores)
antecipações. Ao tempo que as concretizações estão ocorrendo as
antecipações  já  ocorreram.  Seria,  portanto,  fútil  trabalhar  para
produzir ou desfazer o que já é inalteravelmente passado e realizado.
(FLEW, 1982, p. 192).

51 Lembre-se que Bem (2011), na verdade, testou uma hipótese precognitiva em seu experimento
(cf. nota de rodapé número 119 e texto associado para a apresentação do experimento). A diferença
relevante entre o que Bem realmente testou e o que alegou testar para os alunos de graduação que
participaram de seus experimentos é que a cortina por trás da qual a figura apareceria só seria
selecionada por  um algoritmo,  de maneira  automática e  aleatória,  após os  alunos  escolherem a
cortina que criam ter uma figura por trás. Desse modo, havendo uma correlação estatisticamente
significativa entre a escolha dos alunos e a cortina com a figura, essa seria uma correlação anômala
entre um evento presente (a escolha) e um evento futuro ainda não determinado (a cortina com a
figura).
97



Se  não  questionada  à  época  em  que  esses  autores  escreveram52,  a

necessidade  da  sequência  temporal  para  a  causalidade  encontra,  hoje,

conceituados físicos que a questionam (e.g., ROVELLI, 2018), bem como evidência

experimental de processos físicos sem ordenamento causal (e.g.,  RUBINO  et al.,

2017).  Se  isso  não  bastasse,  para  além da  coerência  e  evidência  experimental

independente  desses  princípios  abstratos  aparentemente  implicados  ou

relacionados à pesquisa parapsicológica, convém indicar o engajamento conjunto

das  comunidades  da  filosofia,  da  física  e  da  parapsicologia  com os  fenômenos

precognitivos  suscitados  pelo  paradigma  experimental  desenvolvido  por  Radin

(2006)  e Bem (2011),  já  citado na seção anterior,  em três  recentes  congressos

promovidos pela Divisão do Pacífico da AAAS, com o objetivo de conjugar esforços

para aprofundar a compreensão desses fenômenos (FRONTIERS OF TIME, 2006;

QUANTUM RETROCAUSATION, 2011; QUANTUM RETROCAUSATION III, 2017).

De  acordo  com Daniel  Sheehan  (2017;  2019;  SHEEHAN;  CYRUS,  2018),

professor de física da universidade de San Diego, na Califórnia, e responsável pela

organização  desses  congressos,  a  realização  da  natureza  tempo-simétrica  das

equações  matemáticas  das  leis  físicas  é  o  que  permite  um  primeiro  passo  em

direção  à  acomodação  da  retrocausalidade  e,  por  consequência,  de  fenômenos

como  a  precognição  no  panorama  teórico  dessa  ciência53.  O  aspecto  tempo-

simétrico das equações das leis de Newton,  da relatividade de Einstein  e as da

mecânica quântica, é, na verdade, uma necessidade matemática e implica que as

instanciações da variável temporal nessas equações admitem tanto valores positivos

quanto negativos,  o que,  em tese,  permitiria  aplicá-las tanto no familiar  contexto

52 Friederich e Evans (2019) indicam que sugestões que colocam a retrocausalidade como parte do
panorama ontológico e conceitual da mecânica quântica na física remontam à década de 1940. Não
posso deixar de notar, nesse sentido, a atitude de Flew (1982, p. 195, nota de rodapé número 41) ao
citar as seguintes palavras de Broad com o intuito de atenuar sua crítica ao abandono do princípio da
antecedência, frente à defesa por parte de físicos desse abandono: “Deixe-me acrescentar que não
seria  suficiente  citar  físicos  eminentes  que  falam como  se  acreditassem nisso  [retrocausalidade
física].  O  que  é  sem sentido,  se  interpretado  literalmente,  não  é  menos  sem sentido,  se  assim
interpretado, quando dito por físicos eminentes em sua capacidade profissional.  Mas quando um
modo  de  falar,  que  é  sem  sentido  se  interpretado  literalmente,  é  considerado  útil  por  distintos
cientistas em sua própria esfera, é razoável para o leigo assumir que se trata de uma abreviação
conveniente para algo que é inteligível mas seria muito complicado de se asseverar em termos literais
precisos” (BROAD, 2009, p. 194).
53 Como reforço à possibilidade teórica de relação entre processos físicos como os que recaem no
âmbito  da  mecânica  quântica  e  processos  ou  estados  mentais,  veja  as  seções apropriadas  em
Hameroff,  Kaszniak  e  Scott  (1996),  Hameroff,  Kaszniak  e  Scott  (1998)  e  Hameroff,  Kaszniak  e
Chalmers (1999), ou os mais recentes modelos teóricos de Stapp (2009) e Chalmers e McQueen
(2022, no prelo).
98



psicológico, segundo o qual o tempo flui do passado para o presente e para o futuro,

quanto  em  cenários  hipotéticos  no  sentido  contrário,  isto  é,  do  futuro  para  o

passado54.

Como visto,  apesar  das  dificuldades  conceituais  relacionadas  à  noção  de

retrocausalidade,  há  tanto  linhas  de  pesquisas  tradicionais  na  física  com  um

histórico  de  elaborações  de  mais  de  meio  século,  quanto  recentes  esforços

interdisciplinares diretamente engajados com os fenômenos , o que atenua o peso

do argumento sobre o conflito fundamental  entre a ciência e a parapsicologia e,

consequentemente,  fornece  obstáculos  ao  seu  emprego  na  discussão  sobre  a

cientificidade desse campo.55 Em suma, como é possível dizer que a parapsicologia

é  uma  paraciência  porque  flerta  com  princípios  como  a  retrocausalidade,  se  a

própria física, que é considerada científica, também apresenta casos de recurso ao

mesmo princípio?

O intuito das considerações acima sobre PLB1 não é o de diretamente abalar

o seu papel como pressuposto ontológico básico da prática científica, apesar desse

poder ser considerado em alguma medida um efeito secundário do que foi dito.56

Afinal, se a pesquisa científica fornece os meios, por assim dizer, de falsear esse

princípio e, ainda por cima, o faz, isso é um sério indicativo de que o alcance desse

princípio deve ser reconsiderado. Essa, no entanto, não deve ser considerada uma

novidade haja vista que o próprio Mahner (2007) aceita o caráter provisório não só

do princípio da causalidade, mas dos outros princípios ontológicos agrupados no

que  chama  de  “hipóteses  metafísicas  nulas”  das  ciências  empíricas.  Se  a

54 Para uma apresentação tendo em vista aspectos históricos e filosóficos da retrocausalidade na
física, veja o já citado verbete da SEP por Friederich e Evans (2019).
55 O  panorama  da  discussão  dentro  da  parapsicologia  ou  filosofia  da  parapsicologia  é  mais
complexo do que o retratado nestas minhas breves considerações a respeito. Braude (1986; 1987),
por exemplo, ao mesmo tempo que defende a cientificidade da parapsicologia, argumenta contra o
recurso à retrocausalidade para explicar fenômenos precognitivos e a favor da compatibilidade entre
esses e a física, mostrando que há mais de uma via aberta para a resolução de supostos conflitos
entre PLB1 e o fenômeno  .  Via essa que, alternativamente,  não acarreta uma reformulação ou
abandono de PLB1. Ademais, creio, inclusive, que a diversidade de posicionamentos a respeito desse
e de outros aspectos da relação entre a parapsicologia e as ciências estabelecidas fala em favor da
cientificidade  do  campo  ao  mostrar  que  não  há  alternativas  a  priori obstruídas  à  prática
parapsicológica. É possível encarar as minhas considerações a respeito da causalidade acima como
uma amostra dessa pluralidade na física, que tem o efeito de acomodar mesmo o que poderia ser
considerada a parcela de  C cuja teorização pode ser vista como mais radical,  isto é, aquela pró-
retrocausalidade.
56 Williams (2016), em um contexto argumentativo similar a este, também advoga a tese de que ser
contrário  ao  fenômeno   com  base  na  aceitação  de  quaisquer  princípios  científicos  básicos
ancorados em leis  físicas  conhecidas está  em maus lençóis,  dado  o atual  estado da física,  por
exemplo, a incompatibilidade entre a mecânica quântica e a relatividade.
99



parapsicologia  porventura  fornece  evidência  contra  PLB1,  o  que  não  é

necessariamente o caso57, esse também pode ser mais um indicativo de que o seu

alcance não é tão universal quanto se pensava. Ao mesmo tempo, é preciso notar

que a restrição do alcance de princípios como o PLB1 pela prática científica, seja

parapsicológica  ou  física,  não  torna  o  princípio  inválido  ou  nulo  fora  dessa

delimitação. Porque há efeitos retrocausais, não implica, obviamente, que todos os

efeitos o são. Não obstante, uma vez posta em cheque a universalidade de PLB1,

uma  discreta  suspeição  a  respeito  de  seus  verdadeiros  contornos  pode  gerar

frutíferas linhas de pesquisa teórica e experimental, como atestam as conferências

acima citadas.

Enquanto que a discussão sobre o PLB1 anteriormente evoca paralelos com

a física e a filosofia da física58, pode-se dizer que os próximos dois PLB nos remetem

aos campos das ciências  cognitivas e  da filosofia  da mente.  Ainda seguindo os

passos  de  Duran,  vejamos como ela  define  esses  dois  princípios.  O  primeiro  é

denominado “Limitações da ação da mente sobre a matéria” (PLB2):

O único tipo de mudança direta no mundo material  que pode ser
produzida pela “mente” é a mudança em estados cerebrais. Todos os
outros efeitos putativos são indiretos, não diretos. (DURAN, 1982, p.
196).

O  segundo,  por  sua  vez,  denomina-se  “Dependência  da  mente  sobre  o

cérebro” (PLB3):

Uma  condição  necessária  de  qualquer  evento  naquilo  que  nos
referimos como “a mente” é um evento no próprio cérebro. Eventos
mentais de pessoas distintas são resultados diretos de eventos em
cérebros respectivamente distintos. (DURAN, 1982, p. 197).

Duran (1982), em seus comentários, nota que PLB3 pode ser considerado,

mesmo que com alterações, equivalente à tese identitária a respeito da mente. Essa

é a tese segundo a qual estados mentais são estados cerebrais, só que expressos

em PLB3 em termos condicionais que Duran considera equivalentes. Supondo que

PLB3 seja equivalente, como Duran (1982) considera, à tese identitária, ou que a

57 Veja Braude (1979, 2011).
58 Chamo a atenção do leitor para o que já foi dito sobre a unidade das ciências na nota de rodapé
número 134, mas também para a discussão em Braude (1986, seção 4.4 “The Small-Is-Beautiful
Assumption”) segundo a qual a tentativa de explicar fenômenos macroscópicos como os fenômenos
 reduzindo-os a, por exemplo, processos físicos subjacentes pode estar fadada ao fracasso. Mais
sobre isso na seção 4.6.
100



rejeição  de  PLB2  e  PLB3  constituiria  uma  posição  dualista,  o  questionamento

pertinente nesse ponto é se o fenômeno  é ou não compatível com o identitarismo.

De  fato,  Broad  (1949)  considerava  a  telepatia  incompatível  com PLB2  e  PLB3.

Contudo, o raciocínio de Broad parece depender problematicamente do pressuposto

de que o fenômeno  se traduz em alguma forma de dualismo a respeito do mental,

na medida em que implicaria numa interação direta entre duas mentes, em que ao

mesmo tempo é  excluída  a possibilidade de que  essa  interação  seja  entre,  por

exemplo, os dois cérebros dos indivíduos envolvidos; e é somente se essa segunda

condição negativa fosse satisfeita que algum tipo de dualismo acerca do mental teria

perspectiva de corroboração experimental (cf. adiante). Como vimos no exemplo de

arranjo  experimental  de  Bem  (2011),  que  pode  ser  extrapolado  para  arranjos

experimentais  em  que  é  testada  a  telepatia,  não  há  nada  nas  circunstâncias

experimentalmente arranjadas que implique algo sobre a natureza específica dos

mecanismos envolvidos nessa relação causal. Tudo o que se garante, assumindo

que os  experimentos forneçam evidência  favorável  à  hipótese  ,  é  que há uma

relação causal  e  que ela  acontece apesar  de se excluírem os canais sensoriais

normais (i.e., conhecidos) de comunicação entre os indivíduos. Godbey, o primeiro

a, aparentemente59, notar esse fato, de acordo com Duran (1982), diz-nos, a respeito

da clarividência:

O fato de que as pessoas podem aprender sobre fatos distantes por
outros [meios] que não pela percepção sensorial presente, memória
ou inferência não mostra que suas mentes não são apenas cérebros.
Tais dados seriam consistentes com, e de fato pareceriam implicar,
apenas que essas pessoas podem adquirir informação de maneiras
outras  que  não  as  normais.  Os  dados  parapsicológicos  apenas
demonstram  capacidades  da  mente  que  excedem  quaisquer
capacidades  conhecidas do cérebro. (GODBEY, 1975, p. 24, itálico
meu).

É certo que se os fenômenos  laboratorialmente produzidos só atestam um

tipo de relação causal anômala, isto é, por meios desconhecidos, esses mesmos

fenômenos também não necessariamente entrariam em conflito com o PLB3, pois

59 Para que o leitor não fique com a impressão errônea de que o fenômeno   era considerado
incompatível  com o  “naturalismo  científico”  (cf.  nota  de  rodapé  número  151)  pelo  menos  até  a
segunda metade do século XX, vale lembrar que, por exemplo, o médico alemão Albert von Schrenk-
Notzing (SOMMER, 2009), já citado na seção 3.2, e seu colega francês de profissão Charles Richet
(ALVARADO,  2019)  muito  antes  já  advogavam  interpretações  mais  “parcimoniosas”  ( i.e.,  não-
espiritualistas) dos fenômenos .
101



seria  possível  que  a  relação  causal  anômala  se  desse  entre  os  dois  cérebros

envolvidos.  Desse  modo,  estabelecer  que  fenômenos   ocorrem não seria  uma

condição  suficiente  para  decidir  em  favor  desta  ou  daquela  tese  a  respeito  do

problema mente-corpo60.

A  respeito  de  PLB2,  Mahner,  ecoando  suposições  similares  às  de Bunge

(e.g., BUNGE, 1983b, p. 225; 1991, p. 134), afirma: “[n]inguém poderia confiar nas

leituras de qualquer instrumento medidor ou nos resultados de qualquer experimento

se forças e causas mentais imediatas permeassem o mundo” (MAHNER, 2007, p.

530). A preocupação subjacente de Mahner e Bunge é adequada. Em fenômenos

,  parece haver  uma interação causal  que vai  do agente,  por exemplo,  um ser

humano com a intenção de que um dado caia com a face que mostra o número 3

para cima, a um sistema físico – no caso, o dado em questão –, cuja face com o

número  3  cai  para  cima  de  modo  estatisticamente  significativo  em  testes

experimentais61. No entanto, se os sujeitos experimentais dos testes de fenômenos

 são capazes de influenciar sistemas físicos macroscópicos, como dados, apenas,

aparentemente, desejando que um certo efeito aconteça, isso quer dizer que, dentre

outras coisas,  muitos resultados de experimentos em outras ciências podem ser

também  influenciados  por  tal  tipo  de  processo  .  Como  consequência,  esses

resultados não seriam confiáveis se não levassem em conta essa possibilidade em

sua interpretação e desenho experimental. Nesse sentido, ao avaliar a aceleração

de uma reação química com o emprego de uma enzima catalisadora, é possível que

esse  processo  químico  tivesse  sido  paranormalmente  influenciado,  ao  invés  de

através  da  ação  química  do  agente  catalisador,  e  isso  tornaria  inadequada  a

interpretação tradicional do experimento que atribuiria a aceleração à enzima. No

entanto, apesar de possível – e até provável, caso as evidências parapsicológicas

sejam  consideradas  adequadas  –,  que  efeitos   tenham  um  papel  ativo  em

60 Aqui, mais uma vez, estou simplificando a discussão do campo para mostrar que não é o caso
que os pesquisadores do campo têm necessariamente uma interpretação dualista ou de algum modo
“transcendental”  ou “espiritualista” da natureza da mente humana. Contudo, não posso deixar de
notar que há intensa discussão no campo sobre se o fenômeno  acomoda uma tese a respeito do
mental em detrimento de outras. Braude (1979), por exemplo, apesar de cético a respeito da teoria
identitária por motivos não relacionados à pesquisa parapsicológica, defende uma interpretação não-
dualista dos fenômenos ; veja também Marwaha e May (2015). Para uma perspectiva dualista, veja,
por exemplo, Steinkamp (2002).
61 Cito  um paradigma experimental  antigo,  apresentado mais detalhadamente em Rhine e Pratt
(1962), apenas para enriquecimento do contexto histórico do campo.
102



experimentos  nas  ciências  fora  da  parapsicologia,62 a  magnitude  dos  efeitos  ,

como a de outros  fenômenos   investigados laboratorialmente,  é  pequena e  só

detectada estatisticamente. Portanto, acusações como a de Bunge63 e Mahner, de

que,  se  real,  os  fenômenos   impediriam  a  pesquisa  científica  ou  sua  correta

interpretação são simplesmente infundadas.

Dada a discussão acima sobre PLB2 e PLB3, gostaria apenas de comentar

algo que me parece questionável  a  respeito  dos pressupostos  demarcatórios  de

Mahner  (2007).  Ao  comentar  sobre  os  pressupostos  dualistas  de  Broad  (1949),

Mahner diz que Duran (1982) demonstrou como o fenômeno  pode ser acomodado

em uma “interpretação naturalista” (MAHNER, 2007, p.  555),  i.e.,  “teorias mente-

corpo monistas”64 (MAHNER, 2007, p.  554),  ao contrário do que Broad pensava.

Quero aproveitar apenas para apontar que a equivalência por Mahner entre o que

chama  de  perspectiva  “naturalista”  e  os  pressupostos  da  ciência,  isto  é,  uma

perspectiva “científica”, é uma manobra que pode ser encarada como incorporando

uma sobrecarga teórica desnecessária  ao que significa  ser  científico  (FISHMAN;

BOUDRY, 2013). A esse respeito, Lycan (2009), também um materialista a respeito

do mental, chega a admitir, durante um “exercício atípico de honestidade intelectual”,

que sua “fé no materialismo basei[a]-se na adoração à ciência” (FAEZ, 2014, p. 272,

notas de rodapé 3 e 5, respectivamente), sem economizar no linguajar religioso.65

62 Bierman (2000), por exemplo, ao reanalisar bancos de dados de experimentos convencionais em
psicologia, encontrou evidência de efeitos  (cf. seção 4.7).
63 Bunge acredita (ironicamente, presumo) que o fenômeno , se real, seria revolucionário: “[n]este
caso  [se  o  fenômeno   fosse  real],  paranormais  poderiam  tomar  o  lugar  de  cachoeiras  e
combustíveis fósseis na movimentação de geradores elétricos. A crise energética seria resolvida de
uma vez por todas” (BUNGE, 1991, p. 134). Veja também a seção 4.11, para a exposição da tese de
que os fenômenos  não impediriam a pesquisa científica, mas deveriam ter seus efeitos levados em
conta na interpretação de achados em outras disciplinas científicas, caso a evidência para a hipótese
 seja considerada adequada.
64 Mahner parece seguir Bunge, para quem a definição de “naturalismo” é: “Cognição é um processo
cerebral, e não há modos de cognição sobrenaturais ou paranormais ( i.e. não-cerebrais)” (BUNGE,
1983b,  p.  270).  Perceba que essa definição de naturalismo pressupõe problematicamente que o
fenômeno paranormal seja dualista.
65 Moreira-Almeida, Araújo e Cloninger (2018) fornecem certo suporte para essa tese da aderência
relevantemente dogmática ao “materialismo” no meio acadêmico em uma revisão da bibliografia de
revistas psiquiátricas especializadas de grande impacto e o seu tratamento do problema mente-corpo,
nas quais o problema mente-corpo é apresentado como solucionado, o dualismo é dito uma posição
antiquada e supersticiosa e o fisicalismo enquadrado como a única posição racional e empiricamente
confirmada. No meio filosófico, Popper também já criticava essa postura considerada por ele “na
moda”  e  que  denominou  de  o  “novo  materialismo  promissório”  (1977,  pp.  96ss),  em  vista  da
promessa ainda não cumprida de solução ao problema mente-corpo. (A propósito, Popper considera
que o “[...] fisicalismo pode ser considerado refutado, bastante independentemente do paranormal”
(POPPER; ECCLES, p. 98, nota de rodapé número 1.)
103



Por  crer  que  exista  certo  componente  confessional,  digamos,  associado  ao

materialismo, mas também pelo que é dito na sequência, é possível defender, ao

contrário, que, se científica, uma investigação não pode a priori decidir qual a tese a

respeito do mental é correta. Talvez essa perspectiva mais neutra e tolerante seja

mais adequada à ciência por permitir que vários posicionamentos possam contribuir

para a discussão sobre qual tese melhor se adequa à evidência empírica, supondo,

claro, que a evidência empírica seja capaz de fornecer os oráculos relevantes. 66 O

ponto importante é que pode ser prejudicial ao progresso do conhecimento científico

que uma tese seja prematuramente descartada, algo que seria uma consequência

da postura que assume o monismo como um pressuposto da ciência, na medida em

que veda a consideração de hipóteses dualistas cientificamente. Por isso, supor o

naturalismo, na exata medida em que o termo significa monismo, um pressuposto da

ciência  é,  advogo,  uma  sobrecarga  teórica  que  um  critério  demarcatório  deve

vantajosamente evitar. Sem falar que, se a perspectiva dita “naturalista”67, i.e., não-

dualista,  de  Mahner  fosse  um  componente  necessário  da  prática  científica,

expoentes luminares da filosofia da ciência, como Popper, poderiam ser acusados

de ter profundamente mal compreendido o seu objeto de estudo, dada a sua defesa,

em coautoria com John Eccles, de um dualismo interacionista68 (POPPER; ECCLES,

1977;  JACKSON, 2016).  Ademais,  uma das razões principais  contra o dualismo,

desposada por Bunge, é que ele viola o princípio ou lei da conservação de energia

da física (e.g., BUNGE, 1980, p. 17; 1987; 1991), que está relacionado à tese do

66 A propósito, considerando o possível alcance e relevância das intuições dos filósofos a respeito
do tema, o último levantamento do PhilPapers aponta que 32,1% dos filósofos são não-fisicalistas a
respeito  da  mente,  enquanto  que  51,9%  se  consideram  fisicalistas  (fonte:
https://survey2020.philpeople.org.  Acesso  em:  03/11/2021).  Interessantemente,  a  diferença
proporcional  entre  esses  dois  grupos  diminuiu desde  o  último  levantamento  (BOURGET;
CHALMERS, 2014).
67 Deve ser reconhecido que, além de um contorno atual mal definido (PAPINEAU, 2021), o termo
“naturalismo” (especificamente “naturalismo científico”) se originou historicamente no emprego pelos
“agnósticos”  vitorianos  tanto  contra  a  teologia  “sobrenaturalista”  de seu  tempo,  quanto  contra  os
considerados  materialistas  ontológicos  (LIGHTMAN,  1987),  o  que  evidencia  historicamente  a
elasticidade  semântica  do  termo;  mas  também  deve  ser  dito  que  há  quem hoje  considere  um
“naturalismo dualista” uma consequência da falha da doutrina materialista (CHALMERS, 1996); e há
também materialistas que fazem distinção entre “naturalismo” e “monismo material” (PESSOA Jr.,
2006). Tudo isso torna o posicionamento de Mahner (2007) a esse respeito, no mínimo, disputável.
68 Talvez sintomaticamente, Lycan (2009) também não diga nada sobre Popper e seu dualismo, o
que lhe permite afirmar coisas como: “Para qualquer pessoa não contaminada pela neurociência ou
pelo  filosofar  materialista,  o  mental  não  parece físico  de  nenhuma  maneira,  e  muito  menos
neurofisiológico”  (FAEZ,  2014,  pp.  273-4,  itálico  original).  Como  se  Popper  não  “adorasse”
suficientemente a ciência (supostamente “materialista”) ou como se Eccles, laureado em 1964 com o
Nobel  de  fisiologia  por  suas  descobertas  neurocientíficas,  não  estivesse  suficientemente
“contaminado” pelo campo.
104



fechamento  causal  do  mundo  (PAPINEAU,  2001),  entretanto,  há  tanto  quem se

considere  “materialista”  (e.g.,  LYCAN,  2009;  PESSOA Jr.;  MELO,  2015),  quanto

quem não se considere (e.g., CHALMERS; McQUEEN, 2022, no prelo), que afirma

que  essa  tese  é  compatível  com  o  dualismo,  pelo  menos  o  dualismo  de

propriedades. Por esses motivos, diria que há um caso em favor da conclusão de

Fasce para quem o critério  demarcatório  de  Bunge (e  Mahner)  se sobrecarrega

filosoficamente por incluir “requisitos altamente controversos” (FASCE, 2019, p. 13),

entre os quais,  apesar de Fasce não o fazer,  poderíamos incluir  a  exigência de

apenas aceitar teorias mente-corpo monistas.

Os comentários acima finalizam as considerações acerca dos PLB de Broad

tomados individualmente.  Por  fim,  creio  ser  necessário  introduzir  a  discussão de

Braude (2019) sobre a tese geral de Broad acerca dos PLB e sua relação com o

conhecimento científico. Para Broad (1949) os princípios limitantes básicos são parte

de um arcabouço conceitual mais básico do que aquele fornecido pelo conhecimento

científico. Em tese, metaforicamente falando, as paredes do conhecimento científico

são construídas sobre a fundação dos PLB. Com a palavra, Braude:

Broad  estava  presumivelmente  sustentando  que  se  tornássemos
explícito  o  sistema de  crenças  que  constitui  nossa  visão  total  de
mundo, sua estrutura seria tal que aceitar os PLB seria uma condição
necessária para aceitar nossas teorias científicas. (BRAUDE, 1979,
p. 254).

Nesse esquema, ainda, os PLB deveriam ser pressupostos não apenas das

teorias científicas atuais, mas também de teorias científicas incompatíveis entre si,

como a física newtoniana e einsteiniana, de modo que fosse possível abandonar

uma teoria em detrimento da outra, sem ao mesmo tempo abandonar os PLB. Por

consequência, o abandono dos PLB nos forçaria a abandonar não apenas teorias

científicas  atuais,  mas  um  conjunto  significativo  de  teorias  concebíveis.  O  que

Braude  critica  a  respeito  dos  PLB  é  que  eles  só  pareceriam  passíveis  de

implementação  se  nossas  visões  de  mundo  e  o  nosso  conhecimento  científico

tivessem uma estrutura  lógica  bem definida,  de modo a ficar  claras  as  relações

lógicas  entre  os  diferentes  termos  constitutivos  dessas  teorias,  sendo  possível

estabelecer uma hierarquia clara entre os pressupostos e as implicações do sistema.

Para  Braude  (1979)  não  há  nada  assim  a  respeito  de  nossas  cosmologias,  no

sentido amplo, nem de nossas teorias científicas especificamente.

105



Braude analisa, por exemplo, o caso de nossas teorias psicológicas a respeito

da  percepção.  A  possibilidade  de  fenômenos  como a  telepatia  e  a  clarividência

realmente nos parece, intuitivamente, em conflito com o que sabemos sobre o modo

como percebemos o  mundo.  No  entanto,  é  possível  afirmar  que  nossas  teorias

científicas sobre a percepção são apenas descritivas, isto é, apenas descrevem a

operação das modalidades sensórias conhecidas (BRAUDE, 2019). Nesse sentido,

elas não trariam quaisquer consequências, normativamente falando, sobre todos os

tipos  possíveis  de  interação  organismo-ambiente  (BRAUDE,  2019),  isto  é,  não

seriam  leis  universais  da  relação  organismo-ambiente.  Em  sendo  esse  o  caso,

seriam totalmente compatíveis com a percepção extrassensorial,  que poderia ser

adicionada  à  lista  dos  modos  de  percepção  normais.  Quanto  às  nossas  teorias

físicas,  não está  claro  que os  fenômenos  ,  como a  telepatia  e  a clarividência,

contradizem-nas  mais  do  que  os  fenômenos  mentais  poderiam  contradizer  as

mesmas leis físicas. Por tudo o que sabemos, é possível que ambas as classes de

fenômenos simplesmente estejam fora do nível de descrição da realidade do qual as

teorias físicas se ocupam (BRAUDE, 2019).

Sobre  tudo  o  que  foi  discutido  acima  acerca  dos  princípios  ontológicos

científicos e sua relação com a parapsicologia, creio ser possível concluir modesta e

coerentemente o seguinte. (1) Talvez o conflito da parapsicologia com os PLB tenha

sido exagerado na discussão a respeito da cientificidade do campo e, de qualquer

modo, (2) não é claro que os PLB exerçam o papel básico que a eles se atribui como

fundação do conhecimento científico. Disso, creio decorrer que (3) os motivos que

justificam a classificação da parapsicologia como uma paraciência, no que concerne

seus pressupostos ontológicos, são incertos, no melhor dos casos, e que, (4) senão

científica, a parapsicologia pelo menos não é, nesse aspecto, uma paraciência pelos

motivos comumente alegados.

Passo agora às considerações sobre os princípios metodológicos envolvidos

na prática parapsicológica. Para Mahner, o problema do campo nesse aspecto se

resume à questão: há na parapsicologia uma tradição falibilista? Ou as críticas e

consequentes  avanços  do  campo,  por  mínimos  que  sejam,  dependem da  ajuda

externa fornecida por Cc? Para Mahner, a alternativa é clara:

[...] alguns campos paracientíficos permitem algum avanço limitado,
como [a] parapsicologia e [a] astrologia. Entretanto, essas mudanças
não  se  devem  a  uma  tradição  interna  de  falibilismo,  mas  são  o

106



resultado  de  crítica  externa  massiva  pelos  cientistas  tradicionais.
(MAHNER, 2007, p. 556).

Pretendo argumentar  na  sequência  em favor  da  hipótese de que há uma

tradição falibilista consistente e de significativa qualidade dentro da parapsicologia.

Para  isso,  focarei  minhas considerações em uma comparação da parapsicologia

com a tradição falibilista de ciências estabelecidas, principalmente a psicologia. Meu

objetivo com isso é mostrar que há sérios indícios de que o campo parapsicológico

se sai melhor, em aspectos relevantes, do que, por exemplo, a psicologia, no que

concerne sua capacidade de autocrítica.  O objeto da  minha comparação será o

recente  caso da crise da replicabilidade nas ciências psicológicas e biomédicas.

Creio ser possível extrapolar a partir do recorte da minha análise para todo ou para a

maior parte do campo parapsicológico ou, em outras palavras, creio que o papel da

parapsicologia na recente crise fornece uma amostra representativa da robustez do

perfil falibilista do campo. No entanto, considerando o recorte muito específico da

minha análise, refiro o leitor a algumas revisões mais amplas do cenário de críticas e

respostas  no campo ao longo de sua história  recente (e.g.,  HONORTON, 1976;

CHILD,  1987;  HONORTON,  1993;  ZINGRONE,  2006;  ZINGRONE;  ALVARADO;

HÖVELMANN, 2015).

Vimos  anteriormente  que  o  artigo  de  Bem  (2011)  foi  um  dos  principais

responsáveis por desencadear uma crise de confiança nos resultados experimentais

da  psicologia69.  Alguns  que  se  debruçaram  sobre  caso  (e.g.,  WIGGINS;

CHRISTOPHERSON,  2019;  FIDLER;  WILCOX,  2021)  apontaram  como  dois  os

motivos  determinantes desse revés.  Primeiro,  o  fato  de  um periódico de grande

relevo na psicologia ter aceito um artigo que corrobora uma hipótese paranormal, a

qual,  por  “[...]  presumida ser  de  fato  insustentável  [...]”  (WIGGINS;

CHRISTOPHERSON, 2019, p.  204, itálico meu) pelos psicólogos, só poderia ser

corroborada  se  fruto  de  práticas  de  pesquisa  questionáveis  (PPQ),  isto  é,

incompetência ou, no pior dos casos, fraude. Segundo, porque três subsequentes e

mal sucedidas tentativas de replicar os resultados de Bem não foram aceitas para

publicação – inclusive no mesmo periódico da publicação original de Bem (2011) –,

mediante a justificativa de que não eram “[...] pesquisa original ou nova” (FIDLER;

WILCOX, 2021, n.p.), o que, por sua vez, causou a impressão de que a capacidade

69 Veja nota de rodapé número 115.
107



da psicologia de se “[...]  autocorr[igir]  [...]”  (FIDLER; WILCOX, 2021, n.p.)  estava

seriamente comprometida.

Sobre  o  primeiro  ponto,  se  descontados  os  aspectos  metodológicos

subjacentes  a  Bem  (2011),  pode-se  afirmar  que  são  esperadas  reações

contundentes  quando  a  parapsicologia  penetra  os  fóruns  de  outras  ciências,

principalmente  os  da psicologia70.  Por  outro  lado,  ainda se  focados os  aspectos

metodológicos de Bem (2011),  como a crítica de Wagenmakers  et al.  (2011) ao

emprego da estatística frequentista para análise de seus resultados, é curioso que,

apesar  de  ser  necessário  reconhecer  as  limitações contextuais  dessa específica

ferramenta estatística – o que, a propósito, é feito por estatísticos envolvidos com a

pesquisa parapsicológica há um bom tempo, como em Utts (1986)71 –, as supostas

deficiências que resultariam dessa limitação ao experimento de Bem (2011) de fato

parecem  não  proceder,  pois  as  alternativas  análises  estatísticas  bayesianas  de

Wagenmakers  et  al.  (2011)  parecem  ter  sido  mal  aplicadas  (BEM;  UTTS;

JOHNSON,  2011;  ROUDER;  MOREY,  2011).  Bem,  Utts  e  Johnson  (2011),  por

exemplo, apontam que a aplicação da estatística bayesiana feita por Wagenmakers

et al. (2011) aos dados de Bem (2011) levam a um resultado em apoio à hipótese

nula porque,  dentre outros motivos,  supõe que o tamanho do efeito  [effect  size]

associado  ao  fenômeno  paranormal  seria  de  0,8,  o  que  é  um  valor  que  seria

esperado para fenômenos observáveis a olho nu. Como bem salientam os autores,

se o fenômeno paranormal produzido em laboratório fosse observável a olho nu, não

existiria  uma  discussão  sobre  a  sua  realidade  (BEM;  UTTS;  JOHNSON,  2011).

Ademais,  apesar  da  falha  em replicar  os resultados de Bem (2011)  por  Ritchie,

Wiseman e French (2012), há evidência meta-analítica de que, quando considerado

um conjunto de 90 experimentos, contando experimentos que tentaram replicar o

estudo de Bem (2011) mais o experimento inicial de Bem (2011), o achado inicial se

mantém,  isto  é,  favorece  a  hipótese   em  detrimento  da  hipótese  nula  (BEM;

TRESSOLDI;  RABEYRON;  DUGGAN,  2016).  E  mais,  um  estudo  que  de  fato

quantifica  o  impacto  putativo  de  PPQ em  uma  meta-análise  sobre  o  fenômeno

70 Veja as notas de rodapé número 124 e 126, bem como o texto associado para outros casos
dessas reações. Para as reações a Bem (2011), veja a crítica citada na sequência de Wagenmakers
et al. (2011), a resposta de Bem, Utts e Johnson (2011) e a tréplica de Wagenmakers et al. (2018,
preprint).
71 Utts  (1986)  fala,  por  exemplo,  sobre  como  uma  interpretação  de  resultados  que  dependa
exclusivamente de testes de significância pode levar a conclusões precipitadas sobre a replicação
experimental.
108



telepático  demonstra  que,  ainda  que  inflados  por  PPQ,  os  resultados  ainda

permaneceriam  estatisticamente  significativos,  isto  é,  favoráveis  à  hipótese  

(BIERMAN; SPOTTISWOODE; BIJL, 2016).

Quanto ao comprometimento da capacidade de autocorreção da psicologia

por não ter aprovado o artigo de replicação com resultados contrários ao original, é

necessário dizer, e também inevitável notar certa ironia das circunstâncias, que, se

os autores da replicação, Ritchie, Wiseman e French, tivessem submetido seu artigo

a periódicos especializados da parapsicologia, como o  Journal of Parapsychology

(JP), eles provavelmente teriam sido aceitos. Isso porque, contrariamente à política

editorial corretamente criticada de periódicos da psicologia à época, a associação

profissional  dos  parapsicólogos  nos  EUA,  a  Parapsychological  Association (PA),

desde 1975 encoraja seus periódicos afiliados a publicar resultados favoráveis e

desfavoráveis à hipótese  , posicionamento esse que, até pelos menos o ano de

1993, não se via em qualquer outra organização profissional científica (HONORTON,

1993;  CARTER,  2010).  Outro fato que fala  favoravelmente ao rigor  científico  do

campo  relativamente  à  psicologia  é  o  amplo  emprego  de  duplo-cego  ou

mascaramento duplo (MD) em seus experimentos. Sheldrake (1999), com base em

um  levantamento  de  periódicos  importantes  da  psicologia  entre  1996  e  1998,

encontrou que apenas 4,9% empregaram o MD, em comparação com 85,2% na

parapsicologia.  Watt  e  Nagtegaal  (2004),  em  uma  replicação  conceitual  do

levantamento  de  Sheldrake  em  que,  entre  outras  coisas,  estenderam  o  lapso

temporal  examinado,  encontraram  14,5%  de  artigos  que  empregaram  MD  na

psicologia, em contraposição a 79,1% na parapsicologia.

Sintomático a essa situação é que se sabia, ainda antes da atual crise, que a

parapsicologia é mesmo mais rigorosa metodologicamente, em alguns aspectos, do

que a psicologia. O psicólogo, crítico da parapsicologia (ou pelo menos da evidência

para  a  hipótese  )  e  entusiasta  do  paradigma da  psicologia  anomalística  como

substituto à pesquisa parapsicológica, Christopher French72,  afirma que considera

justo que “[...]  padrões mais rígidos [sejam] aplicados à parapsicologia do que à

psicologia”  (FRENCH,  2010,  p.  58),  por  causa  do  suposto  conflito  com  nossas

teorias científicas, o qual já discutimos anteriormente nesta mesma seção. French

72 Ironicamente, o mesmo que falhou em replicar os resultados de Bem em Ritchie, Wiseman e
French  (2012)  e  quase  não  conseguiu  publicar  seus  resultados  pelos  problemas  editoriais  já
mencionados.
109



comenta no mesmo trecho, reconhecendo a superioridade da parapsicologia no que

diz respeito às tentativas de replicação experimental,  que “viés de publicação de

resultados  positivos  é  [....]  um  problema  muito  maior  na  psicologia  do  que  na

parapsicologia” (FRENCH, 2010, p. 58) para, em seguida, minimizar esse problema

na psicologia, alegando ser suficiente que a divulgação das tentativas mal sucedidas

de replicação, porém não publicadas em periódicos especializados, se dê através

das redes informais de comunicação da comunidade psicológica. Com o benefício

do olhar retrospectivo, essa postura de French pode ser vista como parte essencial

do problema enfrentado na atual crise de replicação na psicologia.

A discussão acima não pretende dar a impressão errônea de que não há

qualquer  melhoria  metodológica  advinda  da  atual  crise  de  que  a  parapsicologia

tenha se beneficiado. De fato, um grande avanço metodológico nos dois campos

decorrentes  dessa  situação  foi  o  encorajamento  massivo  de  registro  prévio  dos

experimentos  antes  da  fase de  coleta  de  dados  (RP),  de  modo a  evitar  alguns

problemas,  como  a  parada  opcional  de  coleta  de  dados  e  o  uso  de  análises

exploratórias excessivas dos dados73. Contudo, ainda nessa dimensão, é pertinente

mencionar que a parapsicologia foi o primeiro campo a implementar a prática de RP

após o desencadeamento da atual crise, já em 2012 (WATT, 2013), e que, ainda na

década  de  70,  essa  prática  só  agora  massivamente  adotada  também  foi

pioneiramente  implementada  em um periódico  desse  campo intitulado  European

Journal of Parapsychology (WISEMAN; WATT; KORNBROT, 2019). Igualmente, a

condução  de  meta-análises  prospectivas  hoje  em  voga,  isto  é,  análises  de

agregados  de  estudos  experimentais  em  que  os  parâmetros  de  condução  das

investigações  e  de  suas  análises  são  acordados  previamente  também encontra

iniciativas de vanguarda dentro da comunidade parapsicológica (e.g., BÖSCH, 2004;

WATT, 2016; WATT; KENNEDY, 2017).

Junto  ao  que  foi  dito  acima,  e  à  guisa  de  conclusão,  quero  fazer  uma

concessão ao que Mahner diz sobre a crítica externa ao campo parapsicológico na

citação que inicia  esses comentários.  É  verdade que o  paradigma metodológico

rigoroso adotado por C é estimulado pelas críticas que o campo recebe. No entanto,

como a discussão acima mostra, pode ser problemático considerar esse ponto como

um  fator  de  paracientificidade  do  campo,  quando  muitos  outros  campos,

73 Veja a seção 2.3 “Questionable Research Practices” de Fidler (2021) para essas e outras PPQ.
110



especialmente  a  psicologia,  poderiam  ser  metodologicamente  criticados  sob  os

mesmos padrões. Afinal, revertendo o teor dos comentários de Mahner à psicologia,

será que essa área prescindia de uma postura autocrítica que só foi despertada com

a contribuição “externa”, por ser decisivamente parapsicológica, de Bem (2011) ao

campo?  O  balanço  que  tendo  a  fazer  dessa  situação,  no  que  concerne  à

parapsicologia,  é  que,  apesar  dos  benefícios  advindos  para  todas  as  ciências

envolvidas  na  crise  de  replicação,  as  proporções  da  discussão  desencadeada

serviram como uma cortina de fumaça que impediu uma análise adequada que, há

tempos,  a  comunidade  científica  deve  à  C.  Apesar  do  tom  dramático  dessa

conclusão, dos pontos levantados anteriormente que, para mim, apontam fortemente

para essa direção, está o fato de que as práticas de pesquisa duvidosas, como o

viés de publicação de resultados positivos, eram há muito conhecidas dos cientistas

do campo, como French (2010) bem reconhece. Adicionalmente, tudo o que foi dito

a respeito do rigor metodológico da parapsicologia comparativamente à psicologia

torna suspeito que justamente uma pesquisa parapsicológica seja tomada como o

pivô dessa crise.

4.5 Base Formal (F)

Sobre a base formal, vimos no capítulo 2 que ela não é condição necessária

para a cientificidade de uma área, no entanto, se o campo emprega ferramentas

formais,  esse  emprego  deve  ser  adequado  para  constituir  propriamente  uma

investigação  científica.  Mahner  (2009)  não  menciona  nada  a  respeito  da

parapsicologia nesse ponto,  mas diz  em um momento que se trata de uma das

pseudociências “mais intrigantes”,  o que poderia ser tomado como um elogio do

emprego  da  metodologia  científica  de  modo  geral  e,  em  particular,  de  suas

ferramentas formais pela disciplina. Ainda assim, é válida a apresentação da opinião

de Bunge a respeito do emprego da estatística pela parapsicologia, haja vista que o

critério demarcatório de Mahner é uma elaboração do de Bunge:

O parapsicólogo  típico não se destaca no manejo  de ferramentas
formais,  em  particular  [a]  estatística.  Logo  ele  consistentemente
seleciona  a  evidência  (“parada  opcional”  de  uma  sequência  de
testes); ele não distingue uma coincidência (correlação acidental ou
espúria) de uma relação causal ou uma correlação genuína; e ele
não gosta de modelos matemáticos ou mesmo de sistemas informais
hipotético-dedutivos:  seus  poucos  palpites  são  vagos.  (BUNGE,
1983b, pp. 225-6).

111



Creio que tudo o que vimos nas seções anteriores serve para mostrar como

essa é uma visão completamente distorcida do campo. A parapsicologia é tanto

pioneira no emprego de ferramentas estatísticas (HACKING, 1988) quanto tem uma

contínua e frutífera história de relacionamento com a área (UTTS, 1991). Por isso,

opiniões como a de Bunge devem ser apresentadas apenas para evidenciar como

uma  composição  abrangente  do  perfil  epistêmico  de  áreas  que  suscitam  forte

polarização de opiniões, mesmo no campo filosófico, é uma medida preventiva e

corretiva adequada.

4.6 Base Específica de Conhecimento (B)

A base  específica  de conhecimento  de  um campo científico  é  tomada de

outros campos científicos, e é também índice de sua integração com o restante das

ciências.  O  sentido  contrário  dessa  integração,  isto  é,  quanto  do  conhecimento

produzido no campo em questão é levado em consideração pelas outras ciências

em sua teorização e experimentação, será analisado na seção 4.11. Neste tópico, a

preocupação  central  de  Mahner  acerca  das  paraciências  em  geral  e  da

parapsicologia em particular é a apropriação indevida que fazem da física quântica.

Para  Mahner,  essa  estratégia  das  paraciências  demonstra  uma  tentativa  de

aparentar  integração  com o  restante  das  ciências,  mas,  removida  essa  camada

superficial, o que estaria em jogo é: “se você não sabe o que é e como funciona,

chame a teoria quântica para descrevê-lo e explicá-lo” (MAHNER, 2007, p. 561).

Mahner está com a razão quando diz que há uma tendência generalizada e

aparentemente equivocada de invocar a teoria quântica para validar paraciências,

como parece fazer o já mencionado autor Chopra (BAER, 2003), entre outros74. Mas

é imprecisa,  porque exagerada,  a  alegação de Mahner  de  que a  parapsicologia

busca solução para seus quebra-cabeças recorrendo à teoria quântica. Com efeito,

como já visto quando da análise do princípio da antecedência e da causalidade na

seção 4.4, há quem de fato recorra à física e à teoria quântica como uma possível

fonte  de  soluções  teóricas  para  explicar  o  fenômeno  .  Entretanto,  há  quem

considere, por razões independentes da parapsicologia e de seus problemas, que

essa  via  é  problemática,  para  dizer  o  mínimo,  como  Braude  (1986)75.  Braude,

74 Para uma amostra concentrada dessas iniciativas, veja, por exemplo, na produção televisiva, os
documentários “What the #$*! Do We (K)now!?” (2004) (em português, “Quem Somos Nós?”) e sua
continuação “What the Bleep!?: Down the Rabbit Hole” (2006) (em português, “Quem Somos Nós? -
Uma Nova Evolução”), ambos com participação significativa de físicos teóricos.
75 Vide nota de rodapé número 142.
112



inclusive, usa argumento muito similar ao de Mahner para criticar o papel da física,

por meio de qualquer de suas teorias, na explicação do fenômeno . Vejamos o que

diz Mahner sobre o recurso supostamente promissor à física na parapsicologia:

[...]  [o recurso à física quântica na parapsicologia]  pressupõe uma
visão radicalmente reducionista, porque desconsidera a estrutura em
níveis do mundo, i.e., o fato de [que] macro-objetos como conjuntos
neurais  possuem  propriedades  sistêmicas,  tal  que  seu
comportamento  geralmente  não  é  influenciado  por  microeventos
ocorrentes  no nível  quântico.  Por  exemplo,  neurocientistas  sabem
que processos mentais,  como percepção e pensamento em geral,
envolvem  milhões,  senão  bilhões,  de  neurônios  interagindo
complexamente e suas atividades coordenadas em diferentes níveis
organizacionais.  A  ideia  [de]  que  eventos  quânticos  ocorrendo  no
nível das partículas elementares ou mesmo átomos sejam capazes
de  influenciar  esses  sistemas  neuronais  altamente  complexos  de
modo coordenado é extremamente implausível [...]. (MAHNER, 2007,
p. 561).

Braude também critica a tendência a privilegiar o suposto papel explicativo

que níveis de descrição mais básicos da realidade, como o nível físico, teria em

qualquer teoria científica, parapsicológica ou não, o qual denomina de “pressuposto

o-pequeno-é-bonito”:

Uma forma de expor os defeitos do pressuposto o-pequeno-é-bonito
é  ver  como  falha  para  tipos  particulares  de  fenômenos  –  por
exemplo, fenômenos cognitivos ou intencionais, incluindo instâncias
de  comportamento  pessoal  ou  regularidades  comportamentais  ou
sociais de larga escala (como as das leis da economia). (BRAUDE,
1986, p. 240).

O pressuposto o-pequeno-é-bonito é uma forma da visão [de] que [a]
natureza tem um nível preferencial (ou inerentemente fundamental)
de  descrição,  um  nível  no  qual  podemos  identificar  fenômenos
absolutamente  primitivos  e  suas  propriedades  básicas.  E  é  claro
esse pressuposto igualmente pode tomar diferentes formas. Alguns
(provavelmente a maioria dos seus apoiadores) mantêm que o nível
preferencial  é  a província da física,  seja  na presente  ou em uma
forma aperfeiçoada. (BRAUDE, 1986, p. 241).

Apesar de as considerações de Braude partirem de uma crítica mais geral à

tendência  de  se  supor  como  mais  importantes  explicativamente  os  níveis  mais

básicos da realidade, é patente que seu argumento também é dirigido, como o de

Mahner,  contra  o  emprego  das  teorias  físicas  na  explicação  do  fenômeno

113



paranormal.  Desse modo,  não é de todo o caso,  como pode fazer  parecer  uma

leitura desatenta das críticas externas a  C,  que a tradição falibilista  interna a  C

esteja alheia às dificuldades que acometem o recurso à física para solução de seus

problemas.

Por outro lado, a despeito das críticas internas e externas a C vistas acima,

cabe perguntar o quão adequada é, no sentido de estar de acordo com as práticas

de seu campo originário, a apropriação de teorias físicas pela parapsicologia. Uma

crítica apropriada nesse sentido  é  o  estatuto  ainda incipiente de parcela dessas

teorizações.  Jahn  e  Dunne  (1986),  por  exemplo,  assumem  que  os  conceitos  e

formalismos  matemáticos  apropriados  da  mecânica  quântica  o  são  apenas

metaforicamente, e, mais recentemente, Sheehan e Cyrus (2018) também admitem

que a maneira como manuseiam o formalismo matemático difere da maneira típica

ao  campo.  Todavia,  como  apontam  as  referências  apresentadas  na  seção  4.4

quando  da  discussão  do  PLB1,  não  parece  ser  o  caso  que  os  setores  de  C

envolvidos com a elaboração de teorias físicas para os fenômenos  são ignorantes

a respeito das dificuldades que enfrenta esse tipo de empreitada e que, por isso,

suas iniciativas  sejam intrinsecamente  paracientíficas.  Jahn e  Dunne (2011),  por

exemplo, demonstram estar conscientes das limitações das apropriações feitas por

áreas de estudos da consciência (inclusive a parapsicologia) sobre a física quântica

e,  inclusive,  criticam-nas,  em alguns  casos,  como intelectual  e  pragmaticamente

improdutivas, quase da mesma maneira que as critica Mahner (2007). Um ponto de

vista mais balanceado sobre esse intercâmbio entre áreas pode ser o de que esse é

um setor em desenvolvimento dessas atividades científicas. Afinal, sem julgar aqui o

mérito intrínseco de suas iniciativas teóricas, e mesmo admitindo que ainda estão

longe de serem bem sucedidas, autoridades importantes na física têm elaborado

modelos  teóricos  ou  apontado  para  possíveis  caminhos  de  interação  entre

processos biológicos dos organismos e processos físicos ao nível quântico, como os

prêmios Nobel de física Brian Josephson (JOSEPHSON; PALLIKARI-VIRAS, 1991)

114



e Roger Penrose (HAMEROFF; PENROSE, 1996)76,  ambos, a propósito, projetos

que tentam acomodar em teorias físicas a existência de fenômenos .

Dito  isso,  creio  que  um  caminho  para  a  conclusão  da  seção  é  que  a

parapsicologia  é  suficientemente  integrada com as outras  ciências  para  não ser

considerada,  por  qualquer  deficiência  nesse  sentido,  uma  área  paracientífica.

Iniciativas teóricas que tentam explicar o fenômeno paranormal recorrendo à física,

apesar  de  incipientes,  também  caracterizam  outros  campos  que  começam  a

entender a base física de processos biológicos, como a biologia quântica, e teorias

da  consciência  de  modo  geral  que  tentam preencher  a  lacuna  entre  processos

físicos ou neurobiológicos subjacentes aos estados e processos mentais também

ainda precisam preencher significativas lacunas,  como a resolução do conhecido

“problema difícil” da consciência. Nesse sentido, não seria talvez correto qualificar a

integração  da  parapsicologia  no  panorama  teórico  da  física  quântica  como

paracientífica,  mas,  talvez de uma maneira mais otimista,  como um trabalho em

progresso.

4.7 Problemática (P)

A problemática de um campo é, para retomar um vocabulário kuhniano,  o

conjunto  dos  quebra-cabeças  a  serem  resolvidos  na  área.  Mahner  (2007)  vê

basicamente dois problemas com a parapsicologia no que concerne  P.  Primeiro,

apesar do contexto natural de que surgiram, isto é, do forte movimento espiritualista

do  século  XIX,  Mahner  crê  que  o  avanço  das  ciências  tradicionais,  como  a

neurociência,  fez  com  que  a  maior  parte  desse  rico  gradiente  de  experiências

incomuns  fosse  convencionalmente  explicado  e,  consequentemente,  que  a

parapsicologia perdesse seu objeto de investigação natural e passasse à exploração

de correlações estatísticas entre variáveis arbitrárias. Em segundo lugar,  e como

sintoma  dessa  exploração  arbitrária,  para  Mahner  as  correlações  estatísticas

anômalas encontradas pelos parapsicólogos nunca aparecem na pesquisa científica

convencional,  o  que  é  sinal  de  que,  se  não  existisse  a  parapsicologia,  seus

76 Desde a década de 1990, quando foram escritos esses trabalhos, houve considerável avanço no
que  é  hoje  considerada  uma  nova  disciplina,  a  biologia  quântica.  Para  um  resumo  histórico  e
panorama geral mais recente, veja McFadden e Al-Khalili (2018). A importância de processos ao nível
da física quântica para os processos mentais  ou para a  consciência,  contudo,  ainda permanece
relevantemente especulativa, apesar de essa não ser uma deficiência específica da parapsicologia,
senão desse tipo de teorias da consciência. Para um balanço mais recente da teoria de Penrose e
Hameroff, veja Hameroff (2021).
115



problemas  também desapareceriam sem afetar  o  desenvolvimento  das  ciências.

Tratarei de cada um desses problemas na sequência.

Talvez seja mais simples e direto se começarmos pelo segundo problema,

pois ele pode nos ajudar a desfazer alguns equívocos sobre a área. Mahner (2007)

afirma, seguindo Alcock (2003), que as anomalias parapsicológicas nunca surgiram

em um contexto de pesquisa científica convencional, o que tornaria  P totalmente

artificial e arbitrário. Essa informação, no entanto, é incorreta.

Já foi mencionado anteriormente o artigo de Bierman (2000) no qual efeitos

paranormais foram encontrados nas bases de dados de estudos neurocientíficos

convencionais. Talvez valha a pena retomar e aprofundar as considerações sobre o

trabalho de Bierman.  A proposta  da investigação de Bierman é  verificar  se,  em

investigações empíricas cuja base de dados está disponível, seria possível encontrar

evidências para um fenômeno paranormal. O paradigma experimental empregado

por  Bierman  é  uma  versão  anterior  do  que  depois  foi  também  desenvolvido  e

explorado por Bem (2011). Trata-se, nesse caso, da pesquisa psicofisiológica sobre

as emoções, em que os sujeitos são apresentados com uma sequência aleatória de

estímulos  calmos  e  emotivos  enquanto  suas  variáveis  psicofisiológicas  são

continuamente monitoradas. O objetivo é estabelecer se há alguma correlação entre

a  linha  de  base  das  variáveis  psicofisiológicas  monitoradas  previamente à

apresentação do estímulo (em vez do efeito posterior do estímulo nessas variáveis,

como a pesquisa convencional na área faz) e o teor do estímulo subsequente. Ou

seja,  se  o  indivíduo  é,  de  alguma  maneira,  capaz  de  antecipar  a  natureza  dos

estímulos  que  serão  apresentados  através  de  sua  reação  fisiológica,  estímulos

calmos serão precedidos por um padrão de comportamento da variável fisiológica e

estímulos  emotivos  serão  precedidos por  outro  padrão  de  comportamento  da

variável fisiológica. Casos em que isso acontece, aceita-se que a hipótese   da

precognição foi corroborada.

Bierman (2000) partiu da análise de três bases de dados independentes sobre

a  pesquisa  psicofisiológica  convencional.  Interessantemente,  nos  três  estudos,

quando reanalisados com o objetivo de verificar se havia um efeito  de antecipação

do estímulo,  de fato,  um efeito   foi  encontrado,  o qual  Bierman denominou de

“efeitos anômalos”. Um dos corolários da descoberta de Bierman é que esse efeito

anômalo interfere nos cálculos do tamanho da resposta fisiológica dos indivíduos,

116



porque, no momento em que a linha de base é convencionalmente determinada, por

exemplo, logo antes da apresentação do estímulo, se há um efeito anômalo, esse

efeito seria depois subtraído da medida da variável fisiológica após a apresentação

do estímulo, sob o pressuposto de que a linha de base  não  apresenta correlação

com o teor do estímulo posterior. Com efeito, atento às implicações dessa anomalia

antecipatória, Bierman e Radin (1997) já haviam chamado anteriormente a atenção

da comunidade científica para levá-la  em consideração no contexto da pesquisa

convencional.

Em  suma,  há  evidência  científica  de  que  efeitos   são  encontrados  na

pesquisa  acadêmica  convencional  fora  da  parapsicologia,  basta  que  se  preste

atenção nos dados relevantes e que seja testada especificamente a hipótese . E se

são encontrados,  os efeitos   devem ser  levados em consideração pois  podem,

como  mostra  Bierman  (2000),  interferir  na  quantificação  de  efeitos  fisiológicos

convencionais. Mahner (2007), por sua vez, pode ser considerado correto em suas

alegações  de  que  os  efeitos  paranormais  não  são  encontrados  na  pesquisa

convencional, desde que se adicione a ressalva de que só não são encontrados, se

não forem procurados, uma vez que os estudos originais empregados por Bierman

(2000) também “não encontraram” efeitos .

Quanto ao primeiro ponto de Mahner, o estudo de Bierman (2000) também

pode  nos  ajudar  no  esclarecimento  de  alguns  pontos.  O  tipo  de  resposta

antecipatória  fisiológica investigada no paradigma experimental  de Bem (2011) e

previamente  explorado por  Bierman (2000)  surge como uma hipótese com base

justamente nos amplos casos espontâneos em que as pessoas parecem antecipar

através  de  sonhos,  de  pressentimentos,  sensações,  pensamentos  etc.,  alguma

situação futura. Logo, não parece ser o caso de que os parapsicólogos busquem

associações  experimentais  entre  “variáveis  arbitrárias”.  Na  verdade,  esse  seria

exatamente  o  tipo  de  correlação  que  esperaríamos  encontrar  caso  os  casos

espontâneos tivessem alguma explicação , ao invés de explicações convencionais,

como vieses cognitivos.

4.8 Estoque de Conhecimento (K)

Em K se encontram as hipóteses e teorias do campo, mas também sua base

de  dados  acumulada.  É  uma  deficiência  da  análise  de  Mahner  (2007)  sobre  a

parapsicologia que ele não mencione nada a respeito desse item. É bem difundida a

117



crítica  ao campo segundo a  qual  a  parapsicologia  é  uma disciplina  sem teorias

explicativas  que  deem  sentido  aos  elementos  de  D e  suas  inter-relações.  Em

filosofia analítica, talvez os principais expoentes dessa crítica sejam Michael Scriven

e  Paul  Churchland.  Scriven,  em  uma  comparação  entre  a  psicanálise  e  a

parapsicologia, disse que a “psicanálise nos fornece uma grande teoria sem uma

fundação factual; [a] parapsicologia, uma base factual sobre a qual ainda há que se

construir uma grande teoria” (SCRIVEN, 1962, p. 104). Posteriormente, Churchland

desenvolveu essa crítica e concluiu que “[p]ara um filósofo ou historiador da ciência,

[a]  parapsicologia  apresenta-se  como  uma  disciplina  notavelmente  ateórica”

(CHURCHLAND, 1987, p. 233, itálico original). É sobre as considerações em certo

sentido mais elaboradas de Churchland que a minha discussão a seguir se baseia.77

Para que se possa apreciar a natureza do problema de não se ter uma teoria

explicativa para o fenômeno , cabe aqui introduzir em algum detalhe o argumento

de Churchland. A crítica de Churchland à parapsicologia deve ser vista no contexto

do  que ele  denomina de um “argumento  metodológico”,  o  qual  poderia,  em um

primeiro momento, ser empregado em favor da área. Churchland afirma que seu

argumento se deve ao trabalho de Feyerabend (1963). Nos seus contornos gerais, o

argumento  é  em  favor  da  tolerância  em  relação  à  multiplicação  de  teorias

explicativas para qualquer domínio de fenômenos, mesmo que já exista uma teoria

explicativa cientificamente corroborada que dê sentido a esse domínio. Uma vez que

é sempre o caso que em um domínio científico qualquer haverá anomalias ainda não

resolvidas e que a teoria dominante poderá ao mesmo tempo fazer parecer que a

relevância dessas anomalias é diminuta frente ao sucesso na articulação teórica do

restante de seu domínio, talvez apenas uma teoria nova poderia jogar luz sobre a

real significância das anomalias presentes ao reorganizar as relações estipuladas

pela  teoria  dominante  entre  os  objetos  de  seu  domínio.  Assim,  anomalias

insignificantes  de  acordo  com  a  teoria  dominante  poderiam  se  tornar  fatores

decisivos em sua refutação ou substituição caso vistas sob a ótica de uma nova

teoria. A seguinte passagem de Churchland ajuda a melhor ilustrar esse princípio.

[...]  algumas vezes a única maneira de descobrir  as inadequações
empíricas verdadeiramente significativas em uma antiga e enraizada

77 Como nota Sommer (2014), Scriven parece ter uma opinião sobre a parapsicologia que parece ao
mesmo tempo mais familiarizada com a bibliografia produzida por C e também mais favorável a sua
cientificidade. Como veremos a seguir, talvez a falta de familiaridade de Churchland com o campo
tenha contribuído para sua afirmação sobre a escassez de teorias explicativas de .
118



teoria  é  construir  teorias  alternativas  as  quais  fornecem
interpretações totalmente novas dos dados experimentais antigos e
familiares. Qualquer teoria bem sucedida apropriadamente ignora ou
suprime um bom montante de evidência empírica como irrelevante
ou “ruído” inevitável. Nenhuma teoria jamais acomoda perfeitamente
todos  os  dados  experimentais,  senão  por  outra  razão  que  as
situações  experimentais  que  a  testam  sempre  incorporam  um
horizonte  de  detalhes  sutis  além  dos  quais  não  temos  nem
conhecimento nem controle. Além desse horizonte encontram-se os
elementos inevitáveis que são muito pequenos, muito complexos e
muito inacessíveis para valer a pena desvendá-los ou controlá-los.
Pequenas discrepâncias entre a teoria favorecida e os resultados dos
experimentos  podem,  portanto,  frequentemente  ser  atribuídos  à
atividade ruidosa dos fatores logo além do horizonte dos detalhes
controláveis. (CHURCHLAND, 1987, p. 228).

Coerentemente,  o  argumento  metodológico  em  favor  da  multiplicação  de

teorias explicativas, em um primeiro momento, parece beneficiar campos como a

parapsicologia,  uma  vez  que,  segundo  alguns,  o  seu  domínio  é  composto  por

consistentes  anomalias  ao  paradigma  científico  convencional  (vide  contudo  as

considerações  na  seção  4.4).  O  exemplo  que  Churchland  aduz,  extraído  de

Feyerabend (1963), em favor desse princípio concerne o papel da descoberta do

movimento browniano na teoria cinética do calor. Antes dessa teoria, o movimento

browniano  já  era  conhecido,  mas  era  inexplicável  segundo  os  termos  da  antiga

teoria dominante, constituindo uma genuína anomalia ao paradigma vigente e que

foi  deixado de lado como um problema menor que talvez fosse resolvido com o

avançar das técnicas investigativas do campo. Por motivos independentes, a teoria

cinética do calor foi elaborada e deu um lugar central para o movimento browniano

na  compreensão  do  que  era  o  calor,  como  ele  se  propagava  e  como  o

comportamento das partículas constituintes das substâncias em interação deveria

ser  entendido.  Note,  contudo,  que  apenas  uma  nova  teoria  explicativa  poderia

cumprir  o  papel  de dar  sentido  novo a uma anomalia  antiga  e apontar  as reais

inadequações da teoria dominante.

Aqui entra a grande deficiência da parapsicologia, na visão de Churchland,

pois,  apesar da tolerância da ciência em geral em direção ao campo em função

desse  argumento  metodológico,  a  área  não  dispõe  de  um  paradigma  teórico

consensualmente aceito e, muito menos, um que seja capaz de jogar nova luz sobre

as inadequações das teorias científicas dominantes. Nas palavras de Churchland,

119



trata-se  de  uma  disciplina  “ateórica”,  que,  como tal,  suas  anomalias,  ainda  que

consistentemente demonstráveis, carecem de significado científico genuíno.

A análise de Churchland é pertinente no contexto dessa seção uma vez que

elabora um argumento que demonstra, creio, de maneira eficaz a importância das

teorias explicativas para a cientificidade de uma área. Sem uma teoria explicativa de

 fica  difícil,  senão  impossível,  saber  a  real  significação  das  denominadas

“anomalias paranormais”. A propósito, seu argumento é muito mais interessante do

que tentativas mais recentes de simplesmente ignorar as anomalias , como fazem

Reber  e  Alcock (2019),  na  medida em que,  mesmo aceitando a  sua existência,

Churchland questiona sua significância.  Creio,  contudo, que algumas deficiências

decisivas  contaminam  a  força  do  seu  veredito  final  e  pretendo  apontá-las  na

sequência. Felizmente, parte dos problemas que aponto já foram insistentemente

abordados em seções anteriores deste capítulo e será suficiente apenas brevemente

referi-los aqui.

O primeiro deles está na suposição implícita de Churchland de que uma teoria

explicativa do fenômeno   deve ser uma teoria com a forma de uma teoria  física.

Essa suposição se denuncia em passagens em que Churchland qualifica que uma

teoria de  deveria se expressar em “[...] leis formais ou quantitativas que governam

sua interação e comportamento” (CHURCHLAND, 1987, p. 233). Como já vimos na

seção 4.4, contudo, não é certo que esse tipo de teoria seja o mais adequado para

explicar o fenômeno  .  Talvez o nível  de descrição da realidade adequado para

teorias explicativas do fenômeno   estejam ao nível  das teorias que explicam o

comportamento e a ação humanos, onde a formalização tem um papel diminuto.78

Em  segundo  lugar,  há,  na  verdade,  uma  profusão  de  iniciativas  teóricas

incipientes que tentam explicar fisicamente o fenômeno  . Ademais, são também

profusas as propostas teóricas que tentam explicar o fenômeno  psicologicamente

ou de um ponto de vista da biologia evolutiva. A parapsicologia, portanto, está longe

de  ser  uma  disciplina  ateórica,  como  Churchland  afirma.  E  se  se  abandona  a

exigência  de  uma  teoria  física,  não  há  como  descartar  sem  prévia  análise  as

explicações que algumas das teorias disponíveis dão para as anomalias  . Nesse

sentido, é curioso os paradigmas experimentais de Radin (1997) e Bem (2011) na

medida  em  que  buscam  investigar  tipos  de  respostas  psicofisiológicas  que  são

78 Para um sumário de teorias psicológicas de , veja Mindfield, v. 11, n. 1, 2019.
120



admitidas e investigadas na psicologia convencional,  só que nesse caso em um

contexto de teste de fenômenos . Por exemplo, no protocolo experimental de Radin

(1997), o objetivo era verificar se um conhecido reflexo psicofisiológico conhecido

como “resposta orientadora” (RO) [orienting response] e inicialmente proposto por

Pavlov no início do século passado (RADIN, 1997) também seria detectado em um

contexto de teste de uma hipótese  .  A RO está associada com a melhoria  da

habilidade de um organismo de analisar o conteúdo e o significado de estímulos

imprevistos  e  novos  e  caracteriza-se  por  um  grande  número  de  mudanças

fisiológicas simultâneas, como dilatação pupilar, bloqueio de EEG, pico na atividade

eletrodérmica,  um  padrão  desacelerador-acelerador  na  frequência  cardíaca  e

vasoconstrição nos dedos (RADIN, 1997). A perspicácia do desenho experimental

de Radin (1997), portanto, consiste em apenas inverter a sequência temporal das

fases do experimento psicológico convencional: em vez de apresentar o estímulo e

medir  a  resposta  do  organismo,  afere-se  a  resposta  do  organismo  primeiro  e,

depois, apresenta-se o estímulo, na tentativa de detectar a capacidade paranormal

do organismo de prever o teor do estímulo futuro. Bem (2011) também fez a mesma

operação de inversão temporal nos seus protocolos experimentais com os efeitos

psicológicos conhecidos como priming, mere exposure ou habituation e facilitation of

recall.

Em terceiro lugar, Churchland parece supor erroneamente que os fenômenos

 exigem algum tipo de dualismo a respeito da mente, tese que considera como em

choque direto com o enquadramento conceitual “materialista” das “ciências físicas”,

entre  as  quais  inclui  a  física  subatômica,  bioquímica,  biologia  evolutiva,

neurociência, astronomia, cosmologia e história natural. É esse suposto choque, em

primeiro  lugar,  que  coloca  a  parapsicologia  como  uma  “anomalia”  frente  ao

enquadramento conceitual materialista desposado por Churchland e que o faz exigir

a  demandante  condição  de  “uma  teoria  alternativa comparavelmente  geral”

(CHURCHLAND, 1987, p. 229, itálico original). Como também vimos anteriormente,

o fenômeno   acomoda interpretações não-dualistas. Portanto, a necessidade de

um  paradigma  teórico  alternativo  ao  que  as  ciências  físicas  fornecem  é

enfraquecida, senão eliminada.

Nesta seção, vimos que ainda que justa a exigência de teorias explicativas

para o fenômeno  e que o sucesso da parapsicologia nesse sentido seja apenas

121



parcial,  talvez  a  demanda  de  alternativas  teóricas  que  seriam  consideradas

verdadeiras revoluções científicas, como a de Churchland, seja infundada. Refiro o

leitor  à  seção 4.12 para a elaboração de outros aspectos da base de dados da

parapsicologia e que apontam no sentido de uma compreensão teórica do fenômeno

para além de uma mera anomalia estatística.

4.9 Objetivos (A)

Em A deve estar claro os objetivos cognitivos da área. Aspirações religiosas

devem ficar de fora dos objetivos do panorama de um campo científico. Mahner

coloca,  nesse  sentido,  sob  suspeição  as  motivações  de  um  dos  principais

parapsicólogos da história do campo, J. B. Rhine, que teria dito que a parapsicologia

havia provado a natureza “extra-física”  do ser  humano,  fato  que a  colocaria  em

alinhamento com as instituições sociais relacionadas à vida religiosa (RHINE, 1954).

O que se pode dizer aqui é que, apesar do lugar de destaque ocupado por Rhine no

campo, sua opinião está longe de ser um denominador comum no mesmo. Basta

olhar  a  opinião  de experimentalistas  e teóricos também de peso na área,  como

Edwin May, um dos envolvidos no projeto secreto do governo estadunidense durante

a  guerra  fria  (conhecido  como  projeto  “Star  Gate”)  que  explorava  supostas

habilidades paranormais para fins militares e de inteligência, que buscam interpretar

os fenômenos em termos restritivamente fisicalistas:

Desde sua concepção, o programa Star Gate do SRI-SAIC [Stanford
Research  Institute  –  Science  Applications  International  Corporal]
assumiu uma posição fisicalista na exploração do [fenômeno] psi –
primariamente  uma  abordagem  [a  partir  da]  física,  engenharia  e
ciência  cognitiva.  Embora  a  equipe  do  SRI  tenha  explorado
correlatos  psicológicos  tais  como personalidade  (que  não  a  levou
longe), não há absolutamente menção de termos como consciência,
consciência  não-local,  espiritualidade,  dualismo  ou  religião  como
uma  base  para  o  fenômeno  psi  nos  relatórios  do  SRI/SAIC”
(MARWAHA, 2018, pp. 94-5, itálico original).

Na verdade, uma abordagem mais precisa dos objetivos da área colocaria

opiniões como a de Rhine lado a lado a abordagens mais neutras em relação a

tópicos religiosos como a de May79. Essa diversidade, por um lado, não impede a

consideração independente dos protocolos experimentais e da base de dados da

área, independente de como ela seja interpretada, por outro, também não impede

79 Para um retrato da diversidade de posicionamentos a respeito de temas religiosos/espirituais
dentro da tradição experimental da parapsicologia, cf. a recente monografia de Maraldi (2021).
122



que alguns façam um uso ideológico e, às vezes, distorcido dos achados da área em

apoio a suas visões de mundo, como as religiosas (ALVARADO, 1991).

4.10 Metódica (M)

Em  M se enquadra o conjunto de técnicas e métodos utilizados por  C na

investigação de D. Vou poupar o leitor de uma apresentação repetitiva dos métodos

da área, considerando que tudo o que já foi apresentado nesta dissertação mostra

que não é no terreno metodológico que a parapsicologia se diferencia das ciências.

Apesar de não explorada aqui, haveria alguma vantagem instrutiva e de qualificação

do perfil epistêmico do campo em apresentar como alguns controles experimentais

adicionais são usados nos experimentos parapsicológicos, em comparação com os

experimentos  psicológicos  convencionais,  especialmente  para  garantir  que

explicações  convencionais  dos  resultados  sejam  excluídas,  como  vazamentos

sensoriais, fraude e manipulação ou uma hipótese paranormal alternativa.

4.11 Sistematicidade

A sistematicidade é uma medida da integração do campo com o restante dos

campos científicos e Mahner confere a ela uma grande importância, na medida em

que paraciências são geralmente empreitadas cognitivamente isoladas das ciências.

A esse respeito, cabe destacar inicialmente que há uma significativa integração por

parte  da  parapsicologia  da  metodologia  científica  de  modo geral  e  do  resultado

específico de muitas áreas científicas. Em segundo lugar, há que se reconhecer que

a incorporação no sentido inverso, pelo menos dos resultados da parapsicologia,

não  se  dá,  isto  é,  as  ciências  de  modo geral  não  incorporam os resultados  da

parapsicologia  em  sua  prática  científica.80 Apesar  de  que  é  necessário  notar  a

contribuição teórica e experimental da parapsicologia para a investigação de tópicos

que depois se incorporaram – mas sem incorporar em qualquer medida a relação

desses  temas  com  a  paranormalidade  –  à  psicologia  convencional,  como  o

hipnotismo,  a  dissociação  (ALVARADO,  2014)  e  o  subconsciente  (CRABTREE,

1993; PLAS, 2000). Sobre a incorporação por parte de Cc de avanços metodológicos

produzidos  inicialmente  na  parapsicologia,  contudo,  é  possível  notar  uma

80 Essa afirmação, contudo, deve ser qualificada, na medida em que, de acordo com Hövelmann
(2015),  no período de 2009 a 2014, uma base de dados bibliográficas de artigos publicados em
periódicos científicos não-parapsicológicos organizada por esse mesmo autor e atualizada três vezes
por  ano  cresceu  significativamente  ultrapassando  a  marca  de  mil  artigos;  e,  ainda  conforme
Hövelmann (2015), um recente compêndio bibliográfico sobre parapsicologia clínica inclui mais de
dois  mil  e  quatrocentos  trabalhos  em que mais  da  metade  é originária  de disciplinas  científicas
convencionais.
123



significativa integração. Volto a um trecho de um artigo já citado na seção 4.4 que

destaca esse fato:

[Os] [p]arapsicólogos investigam a possível existência de fenômenos
que,  para  muitos,  possuem  uma  baixa  probabilidade  a  priori  de
serem  genuínos  [...].  Isso  tem  frequentemente  resultado  no  seu
trabalho  ser  sujeitado  a  uma considerável  quantidade  de  atenção
crítica (desde dentro e de fora do campo) a qual os levou a [serem]
pioneiros [de] vários avanços metodológicos antes de seu uso dentro
da  psicologia  convencional,  incluindo  o  desenvolvimento  de
aleatorização no desenho experimental [...], o uso de mascaramento
[...],  explorações  na  aleatorização  e  inferência  estatísticas  [...],
avanços  em  questões  de  replicação  [...],  a  necessidade  de  pré-
especificação em meta-análises [...] e a criação de registro formal de
estudos [...]. (WISEMAN; WATT; KORNBROT, 2019, p. 8).

É verdade, no entanto, que possíveis implicações do fenômeno paranormal

para  os  campos  considerados  científicos  não  são  por  eles  incorporadas.  Para

mencionar alguns exemplos, o psicólogo Hood Jr. afirma que, na psicologia: “quase

nunca são incluídas opções parapsicológicas,  que alteram radicalmente como se

avalia  e desenha a pesquisa”  e  “raramente as teorias dominantes testam contra

várias hipóteses paranormais alternativas ou consideram variáveis de confusão na

pesquisa psicológica experimental” (HOOD Jr.,  2021, p. 20, no prelo). Como Utts

(2016) e Marwaha e May (2019) sugerem, se existe de fato o fenômeno paranormal,

ele pode ser um fator decisivo na suposta randomização de testes clínicos de novos

medicamentos,  o que tornaria as suposições metodológicas subjacentes a esses

testes equivocadas. Por esses motivos, há que se mencionar a possibilidade de que

essa falta de integração, que contribui para a baixa sistematicidade do campo, seja

um fator que determine uma menor cientificidade da ciência de modo geral e não da

parapsicologia.  O  fator  que  deveria  ser  esclarecido  para  garantir  uma  resposta

decisiva  para  essa  questão  é  se  os  experimentos  e  resultados  da  área  são

confiáveis. Se eles forem cientificamente confiáveis, suas implicações para outros

campos  científicos,  se  realmente  existirem,  deveriam  ser  incorporadas

imediatamente, se possível, nas práticas experimentais das ciências.

Como não foi o objetivo desta dissertação (esp. na seção 4.3) apresentar uma

análise compreensiva dos resultados experimentais da área, ainda que o que foi

apresentado sugira em alguma medida que esses são confiáveis, não é possível de

maneira  totalmente  fundamentada  fazer  essa  sugestão.  Como  resultado,  é

124



necessário reconhecer um grau baixo de sistematicidade da parapsicologia, no que

concerne a integração de seus resultados nas ciências, ainda que a interpretação

sobre o real significado dessa baixa integração permaneça em aberto.

4.12 Progressividade

A questão que se  coloca nesta  seção é  se,  ao  longo do tempo,  os itens

apresentados nas seções 4.5 a 4.10 se desenvolveram ou ficaram estáticos. Um

tratamento  completo  do  progresso  no  campo  tomaria  muito  espaço,  por  isso,

restrinjo-me a citar os fatores que podem ser encarados como progresso do campo.

O que vou mencionar a seguir é parte integrante de vários dos elementos anteriores,

não sendo importante delimitá-los especificamente, mas dar uma ideia do que seja a

progressividade do campo. Não mencionarei, contudo, os avanços em M, pois creio

que esses já ficaram mais bem sedimentados na discussão já promovida.

A  discussão  sobre  o  progresso  na  parapsicologia  está  estreitamente

relacionada com o tipo de pesquisa que é conhecido no campo como “orientada ao

processo”, isto é, pesquisa voltada a “[...]  aumentar a compreensão científica das

anomalias  psi  pelo  exame  das  características  de  sua  manifestação  e  pela

exploração  de  sua  relação  com  processos  psicológicos  ou  físicos  ‘normais’”

(PALMER, 1987, p. 185). Focarei neste breve sumário apenas nas relações com

processos psicológicos.81 Seguindo Cardeña e Marcusson-Clavertz  (2015),  divido

em três itens as considerações a seguir sobre suas relações com o fenômeno  

(especialmente com o desempenho de indivíduos nos testes  ): estados alterados

de consciência, traços de personalidade e variáveis cognitivas.

Estados alterados de consciência (EAC):  EAC é definido como um “[...]

estado  de  consciência  qualitativamente  diferente,  ou  padrão  único  de  estruturas

psicológicas, que difere do estado ordinário, basal, de vigília da pessoa” (CARDEÑA;

MARCUSSON-CLAVERTZ, 2015, pos. 4592). Técnicas como a meditação, hipnose,

relaxamento induzido e estimulação ganzfeld82, que supostamente promovem EACs,

foram experimentalmente correlacionadas com performance significativa em testes 

(HONORTON, 1977), achados esses que se mantiveram em estudos posteriores,

apesar  de  ainda  ser  necessária  maior  especificação  de  quais  alterações  de

81 No que se segue, minhas considerações estão amplamente baseadas em Cardeña e Marcusson-
Clavertz (2015), apesar de apresentar aqui apenas alguns recortes selecionados desse trabalho.
82 Essa  técnica  consiste  em  colocar  o  sujeito  em  uma  sala  com  iluminação  com  lâmpadas
vermelhas, com duas metades de bolinhas de pingue pongue cobrindo seus olhos, e com fones de
ouvido emitindo ruído branco.
125



consciência são, de fato, os fatores preditivos do desempenho significativo em testes

 (CARDEÑA; MARCUSSON-CLAVERTZ, 2015).

Traços  de  personalidade  (TP):  TP  são  definidos  como  “padrões  de

pensamento, sentimento e comportamento relativamente duradouros” (ROBERTS;

DONNELLAN;  HILL,  2013,  p.  183  apud  CARDEÑA;  MARCUSSON-CLAVERTZ,

2015,  pos.  4640).  Nessa  dimensão,  a  pesquisa  parapsicológica  encontrou

correlações do desempenho significativo em testes   em indivíduos extrovertidos

(PALMER, 1977), cuja replicação posterior, apesar de existir, ainda carece de maior

exploração  para  que  se  possa  asseverar  a  robustez  da  correlação  (CARDEÑA;

MARCUSSON-CLAVERTZ, 2015).

Variáveis cognitivas: há na bibliografia parapsicológica uma correlação entre

a  crença  em  fenômenos   e  um  desempenho  significativo  em  testes   e,

igualmente, há também a correlação inversa, isto é, entre descrença em fenômenos

 e um desempenho não significativo estatisticamente em testes  . Esse padrão

ficou conhecido como “efeito ovelha-cabra” [sheep-goat effect], na medida em que

as  ovelhas  representariam  aqueles  que  creem no  fenômeno   e  as  cabras  os

descrentes no fenômeno. (PALMER, 1977) Replicações posteriores em busca de um

padrão  mostraram  achados  conflitantes,  o  que  sugere  um  aprofundamento  da

investigação  experimental,  mas  também  permite  afirmar  uma  certa  consistência

desse efeito nos dados (CARDEÑA; MARCUSSON-CLAVERTZ, 2015).

Apesar de que outros pontos poderiam ser levantados os quais indicam a

existência de algum progresso na compreensão do fenômeno , creio que as três

vertentes de investigação mencionadas ilustram em alguma medida o que pode ser

encontrado se um aprofundamento bibliográfico na parapsicologia for de interesse

do leitor. Talvez uma forma mais objetiva de mensurar o progresso do campo seria

sua comparação com áreas intimamente relacionadas, como a psicologia, de modo

a se ter uma noção relativa do que esperar de progresso em um campo similar, mas

considerado científico. Deixo, contudo, essa tarefa para iniciativas posteriores.

4.13 Conclusão Parcial da Parte II

Considerando o que foi visto neste capítulo, divido as minhas considerações

conclusivas em duas partes. A primeira, mais detalhada e técnica, e, a segunda,

mais  sintética  e  informal.  De  acordo  com  a  primeira,  os  seguintes  pontos  se

destacam:  (a)  o  perfil  epistêmico  da  parapsicologia  não  foi  exaustivamente

126



elaborado; (b) o critério de Mahner, em tese, não exige essa elaboração exaustiva;

(c)  como o  critério  de  Mahner  caracteriza,  de  modo geral,  de  um lado,  campos

epistêmicos científicos, e, de outro, campos epistêmicos paracientíficos, e a análise

de um campo qualquer exige que se estabeleça se o campo em questão está mais

próximo  dos  considerados  campos  epistêmicos  científicos  ou  dos  campos

epistêmicos paracientíficos, então a minha análise da parapsicologia pode ser vista

como tendo o efeito de afastar a parapsicologia das razões elencadas por Mahner

para  considerá-la  paracientífica  –  e,  consequentemente,  de  aproximar a

parapsicologia dos campos epistêmicos considerados científicos; (d) considerando

que  não  é  possível  quantificar,  em  concordância  com  o  critério  qualitativo  de

Mahner, o montante segundo o qual a parapsicologia foi afastada das paraciências

ou aproximada das ciências de modo geral, o efeito geral da análise empreendida é

de, ao menos, demonstrar que a parapsicologia é mais científica do que Mahner

supõe  ser;  (e)  e,  na  medida  em  que  o  critério  demarcatório  de  Mahner  seja

considerado  adequado  para  a  tarefa  demarcatória  de  modo  geral,  também  a

parapsicologia, vista segundo esse critério, deverá ter seu índice de cientificidade

devidamente ajustado.

Dito  de  um  modo  mais  informal,  trata-se  de  responder  a  pergunta:  “a

parapsicologia  é  ciência?”.  Considerando  o  critério  demarcatório  escolhido,  a

resposta seria “sim”.

127



Conclusão: A Parapsicologia é Ciência?

Nestas  considerações  finais  pretendo  brevemente  recapitular  o  que  foi

discutido de modo a apresentar minhas ponderações gerais a respeito do objeto

principal da pesquisa: a investigação sobre a cientificidade da parapsicologia e suas

implicações para o problema da demarcação.

A primeira parte desta dissertação apresenta, ainda que de maneira sumária,

um  histórico  sobre  o  problema  da  demarcação  e  uma  proposta  atual  que  foi

considerada adequada para o estudo de caso da parapsicologia. No capítulo 1, foi

possível  ver  os  contornos  gerais  e  as  deficiências  mais  sérias  das  propostas

apresentadas ao longo do século XX na disciplina de filosofia da ciência. Um dos

aspectos  positivos  principais  dessa  discussão  é  fornecer  em  algum  detalhe  os

parâmetros,  considerados  epistemologicamente  relevantes  pelos  filósofos  da

ciência,  que  destacam  a  atividade  científica  das  outras  empreitadas  cognitivas

humanas.  Essas discussões,  em maior  ou  menor  medida,  não foram totalmente

abandonadas  pelos  critérios  demarcatórios  contemporâneos,  isto  é,  os  critérios

passados não foram totalmente superados,  mas revistos,  reformulados e, muitas

vezes, incorporados aos critérios atuais. As discussões trazidas pelos membros do

Círculo de Viena, Popper, Kuhn, Lakatos, Laudan e Feyerabend permanecem, em

maior  ou  menor  grau,  atuais.  Uma  deficiência  relativa  na  minha  abordagem,

contudo,  é  não  ter  aprofundado  nas  discussões  contemporâneas  sobre  esses

autores e seus critérios, que continuaram a escrever após os trabalhos mencionados

na minha revisão e chegaram a fazer escola por meio das diferentes tendências

dentro da filosofia analítica. Para o estudante interessado, a consulta às discussões

posteriores a respeito  de cada critério  revisado é de vital  importância pois  pode

sugerir interessantes tentativas de contornar as deficiências principais apontadas.

Por fim, a despeito do valor eminentemente histórico e introdutório da minha revisão,

é possível perceber na proposta demarcatória recente de Mahner, a qual apresento

no capítulo 2, as várias influências dessas diferentes vertentes, o que tem o efeito de

dar maior profundidade à análise do seu critério do que se esse fosse apresentado

isoladamente.  Nisso,  as  lições  aprendidas  sobre  a  dificuldade  de  separação  de

análises  sincrônicas  e  diacrônicas  das  ciências,  e  a  consequente  vantagem  do

estudo  conjunto  desses  aspectos,  podem  ser  transpostas  frutiferamente  para  o

128



estudo do problema da demarcação. Desde que não há um consenso a respeito de

como caracterizar as ciências, isto é, desde que esse se constitui um trabalho em

progresso, todas as propostas podem nos trazer lições importantes e, às vezes,

esquecidas e que valem a pena retomar.

Com isso em mente, a proposta de Mahner deve ser considerada uma dentre

tantas  outras  recentemente  disponíveis,  as  quais  não  foram  sistematicamente

avaliadas e comparadas entre si para se chegar a um veredito final de qual seria a

melhor para a tarefa de demarcar a(s) ciência(s), separando-a(s),  principalmente,

da(s) pseudociência(s). Contudo, mesmo carecendo de uma tal análise comparada

certamente  válida,  há  um ponto  favorável  a  respeito  da  caracterização  do  perfil

epistêmico que certamente se destaca quando comparado com outras propostas

demarcatórias  disponíveis.  Trata-se  da  recomendação  de  elaborar  um  perfil

epistêmico o mais abrangente possível da área, de modo a ter uma compreensão,

senão a mais completa possível, de suas deficiências, vantagens e potencialidades,

pelo menos aquela mais completa no que diz respeito às características tidas como

relevantes para sua (para)cientificidade. Em uma análise como essa, é difícil  que

quaisquer características tidas como relevantes para a (para)cientificidade de um

campo passem despercebidas. Ao contrário, serão encontradas muitas razões para

a  cientificidade  das  áreas  consideradas  científicas  e  muitas  razões  para  a

paracientificidade das áreas consideradas pseudocientíficas,  pelo menos para os

exemplares situados nos extremos desse espectro, os quais constituem os casos

sobre  os  quais  se  há  consenso  significativo  sobre  o  seu  estatuto  (científico  ou

paracientífico) entre os filósofos da ciência. Por outro lado – e esta pode ser vista

como uma deficiência do critério de Mahner e de outras propostas de demarcação

em sentido fraco –, as áreas, em tese, situadas a meio caminho dos extremos serão

de  mais  difícil  classificação,  pelas  mesmas  razões:  dispondo  de  um  leque  de

características  científicas  e  paracientíficas,  qualquer  veredito  em  um  sentido  ou

outro poderá ser visto como, em alguma medida, arbitrário e subjetivo. Isso pode ser

visto, contudo, como decorrente da constatação de que, se, mesmo nas ciências,

fatores epistêmicos e não-epistêmicos influenciam o seu desfecho, então tanto mais

também se dará nas reflexões metacientíficas.

A segunda parte desta dissertação trata da caracterização da cientificidade da

parapsicologia, cuja estrutura se divide, simetricamente em relação à primeira parte

129



da dissertação, em um capítulo de teor mais histórico (capítulo 3) e um capítulo de

teor  mais  atual  (capítulo  4),  ambos  preocupados  com  maneiras  de  demarcar  a

parapsicologia.  No  capítulo  3,  vimos  as  diferentes  maneiras  pelas  quais  a

parapsicologia  pode  ser  enquadrada  se  se  aplicar  os  critérios  demarcatórios

propostos  em  cada  seção  do  capítulo  1.  Nas  seções  de  Carnap,  Popper  e

Feyerabend, tivemos o privilégio adicional de ver como os próprios autores dessas

propostas pensavam a respeito do tema ou, no caso de Popper, como sua crença

explícita  no  fenômeno  paranormal  poderia  ser  conciliada  com  outros  elementos

relevantes  de  seu  pensamento.  Já  na  seção  sobre  Kuhn,  vimos  como  a  sua

concepção  da  atividade  científica  impactou  profundamente  a  maneira  como  os

próprios parapsicólogos entendem a sua investigação empírica na relação com o

restante  das  ciências,  bem  como  como  a  psicologia  incorporou  concepções

específicas sobre a parapsicologia em seus manuais introdutórios. Além do valor

histórico desse capítulo, também aí, como nas seções correspondentes do primeiro

capítulo, estão presentes, em germe, vias de compreensão da parapsicologia que

até os dias atuais permanecem em desenvolvimento e que não foram exauridas em

nossos  comentários,  seja  no  que  diz  respeito  às  implicações  do  fenômeno

paranormal para a nossa compreensão da realidade física (Carnap); seja no desafio

metodológico de avaliar como o fenômeno paranormal é suscetível de investigação

intersubjetiva (Popper); seja na importância de trazer o aporte de outras cosmologias

na tentativa de enriquecer a compreensão do fenômeno (Feyerabend); ou seja, por

fim, na compreensão do que significa a natureza anômala do fenômeno paranormal

ou como um retrato da parapsicologia pode ser mais imparcialmente apresentado

por outras áreas (Kuhn).

No  capítulo  4  é  feita  propriamente  a  análise  da  (para)cientificidade  da

parapsicologia conforme o critério demarcatório de Mahner. As análises levadas a

cabo nessa parte do trabalho são demasiado extensas e um tanto independentes

entre  si  para  serem  resumidas  simplificadamente  aqui.  No  entanto,  um  ponto

centralmente relevante para o propósito deste trabalho é a constatação de que as

razões  levantadas  por  Mahner  e  por  outros  a  favor  da  paracientificidade  da

parapsicologia não são óbvias. Apesar de o campo possuir  características que o

tornam peculiar e com um progresso teórico e empírico de difícil aferição, creio que

as análises realizadas mostram que não é simples pular dessa constatação para a

130



afirmação da paracientificidade da área.  Na verdade,  quando efetuados recortes

comparativos  com setores  igualmente  problemáticos  de  outras  áreas  claramente

científicas, tal como recomenda Mahner, problemas igualmente graves são notados

nesses setores relevantes dessas outras áreas que nem por isso são classificados

como paracientíficos. No plano dos pressupostos filosóficos algo parecido também

acontece: um problema considerado pela maior parte da comunidade filosófica como

em aberto, como o problema mente-corpo, tem uma de suas soluções possíveis, o

monismo mente-corpo,  empregada como critério  de eliminação da viabilidade da

pesquisa  parapsicológica,  taxando-a  de  pseudocientífica;  na  filosofia  da  física,

problemas para os quais também não se há respostas assentadas, mas trabalho em

andamento,  como  o  conceito  de  retrocausalidade,  também  têm  uma  vertente

possível de sua solução mobilizada em desfavor da cientificidade da área. Note que

a  questão  aqui  não  é  se  esses  problemas  realmente  existem  e  merecem  ser

atacados de frente na parapsicologia. É claro que devem e são. Inclusive, dada a

diversidade  teórica  na  área,  não  é  difícil  encontrar  posicionamentos  que  tomam

lados opostos nesses debates ainda em aberto, tornando mais fraco o argumento

que assume a verdade de um para criticar toda a disciplina. Especificamente, por

exemplo, se o fenômeno  não implica necessariamente em um dualismo a respeito

da  mente,  invocar  o  monismo  para  criticar  a  cientificidade  da  parapsicologia  é

ineficaz, pois isso mantém como científicas ao menos as abordagens ao fenômeno

 monistas. Por outro lado, recorrer a certos pontos de vista a respeito da solução

desses problemas (o monismo como solução ao problema mente-corpo, digamos)

como  forma  de  atacar,  não  os  aspectos  de  fato  criticáveis  (a  incoerência  do

dualismo,  digamos)  das  vias  alternativas  de  solução  desses  problemas  ainda

abertos, mas a própria cientificidade da área, certamente não apenas sobrecarrega

indevidamente o significado do que é ciência, comprometendo-o com certas teses

de valor  ainda incerto,  mas também distorce a natureza de fato pluralista  desse

conjunto de atividades de investigação empírica parapsicológica, que é forçada a

parecer ao mesmo tempo mais exótica e monótona do que de fato é.

Sobre  esse  último  ponto,  não  é  por  acaso  que  se  nota  um  claro  viés

bibliográfico subjacente aos argumentos contrários à cientificidade da parapsicologia

dentro  da  comunidade  de  filosofia  da  ciência.  A  literatura  produzida  pelos

131



autodenominados “céticos”1, a respeito da cientificidade da parapsicologia, merece

atenção e estudos minuciosos, mas uma igual atenção ao outro lado dessa disputa

demonstra que ancorar a paracientificidade da área sem atenção aos dois lados

pode ser arriscado como andar sobre gelo fino. E considerando o efeito obstrutor

que um tipo de classificação como essa acarreta para a continuação da pesquisa, é

aconselhável cautela no sentido de não se precipitar ultimatos inapeláveis. Por sua

vez, se a aplicação do critério de Mahner não permitiu uma análise exaustiva do

perfil  epistêmico  da  parapsicologia,  pelo  menos  mostrou  que  as  críticas  que

geralmente  a  essa  se  atribuem  não  são  tão  cogentes  quanto  o  estatuto

“pseudocientífico” quase unânime na comunidade de filosofia da ciência pode fazer

parecer. Pelo contrário, parece que o critério de Mahner acomoda a classificação da

área como ciência.

Um  ponto  sensível  do  critério  demarcatório  de  Mahner,  que  merece

consideração ainda mais aprofundada em posterior ocasião, carrega certa relação

com a crítica cética feita contra a parapsicologia.2 Ambos advogam uma visão da

ciência  como  “materialista”,  geralmente  formulada  em  termos  de  oposição  ao

dualismo supostamente implicado pelo fenômeno . Dentre as sugestões nas quais

o  estudo de caso deste  trabalho poderia  resultar  está  a  de  que essa exigência

parece restringir demasiadamente o critério de cientificidade. E isso mesmo sabendo

que o júri sobre o fenômeno  ser compatível ou não com uma visão não-dualista

ainda está aberto. Uma recomendação consequente da primeira é que é preciso ter

cuidado  com grupos  como  o  CSI  que  advogam uma  visão  muito  específica  da

realidade  quando  pretendem  assumir  o  papel  de  mediadores  do  que  pode  ser

considerado científico ou não. Afinal, a ciência, lembrando Feyerabend, parece ser

mais plural  do que assumem. (O mesmo se dá em outros tópicos, para além do

problema mente-corpo,  como no caso  do princípio  sobre  a  antecedência  causal

também discutido na seção 4.4.)

Afora o mencionado, é possível dizer que o critério de Mahner se mostrou

adequado  para  a  demarcação  da  parapsicologia.  Um  claro  exemplo  dessa

adequação é o fato de ter sido possível, dada a sua amplitude, tocar na maioria dos

1 Refiro-me aqui àqueles que assim se autodenominam cuja origem histórica remete ao CSICOP
mencionado nas páginas 78 e seguintes desta dissertação.
2 Lembrando que Bunge, que é o responsável pela formulação inicial do critério desenvolvido por
Mahner, era membro do conhecido e já citado CSI.
132



pontos  que  são  levantados  contra  a  cientificidade  da  parapsicologia,  fato  que

provavelmente  não  se  daria  no  caso  de  outros  critérios  mais  enxutos

conceitualmente. Tais críticas geralmente dirigidas contra a área se resumem na sua

falta  de  replicabilidade,  na  ausência  de  teorias  que  expliquem  o  domínio  de

investigação, na má-qualidade metodológica do campo e no conflito do fenômeno 

com pressupostos filosóficos essenciais à ciência. Críticas também muito comuns,

como  a  incompetência  ou  fraude  promovida  por  parapsicólogos,  não  foram

encaradas  diretamente,  haja  vista  que  o  próprio  Mahner  não  achou  por  bem

mencioná-las,  provavelmente  por  crer  que  o  argumento  em  seu  favor  não  é

convincente,  visão  essa  que  eu  compartilharia  com  o  autor.  Um  trabalho  que,

contudo, faltou ser realizado nesta pesquisa foi a apresentação mais aprofundada

dos  aspectos  mais  positivos  do  campo,  por  exemplo,  quais  são  e  como  são

articuladas as teorias que tentam explicar o domínio de investigação e como se dá a

replicabilidade  em  parapsicologia  e  como  ela  se  compara  com  outras  áreas

científicas. Inobstante as deficiências, se este trabalho conseguiu de algum modo

identificar  e  discutir  as  principais  críticas  feitas  contra  a  cientificidade  da

parapsicologia,  demonstrando-as  insuficientes  para  esse  propósito,  ele  pode

contornar a crítica segundo a qual o critério demarcatório poderia ser inadequado

para tratar desse exame de caso. Aguardamos ocasião, por fim, para que os pontos

mais incipientes desta pesquisa possam ser aprofundados num futuro breve.

133



REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ALCOCK, J.E.  Give the null  hypothesis  a  chance: reasons to  remain  doubtful
about the existence of psi. Journal of Consciousness Studies, v. 10, n. 6-7, 2003,
pp. 29-50.

ALLISON, P.D. Experimental Parapsychology as a Rejected Science. v. 27, n. 1,
1979, pp. 271-291.

ALTERS,  B.J.  Whose  Nature  of  Science? Journal  of  Research  in  Science
Teaching, v. 34, n. 1, 1997, pp. 39-55.

ALVARADO,  C.S.  ‘Charles  Richet’.  In:  The  Society  for  Psychical  Research.  Psi
Encyclopedia.  2019.  Disponível  em:
https://psi-encyclopedia.spr.ac.uk/articles/charles-richet. Acesso em: 08/10/2021.

ALVARADO, C.S.  Aspectos Ideologicos de la Parapsicologia. Revista Argentina
de Psicologia Paranormal, v. 2, 1991, pp. 7-14.

ALVARADO,  C.S.  Mediumship,  Psychical  Research,  Dissociation,  and  the
Powers of the Subconscious Mind. Journal of Parapsychology, v. 78, 2014, pp.
98-114.

ALVARADO,  C.S.;  BIONDI,  M.;  KRAMER,  W.  Historical  Notes  on  Psychic
Phenomena in Specialised Journals.  European Journal of Parapsychology, v.
21, n. 1, 2006, pp. 58-87.

ALVARADO, C.S.; MACHADO, F.R.; ZANGARI, W.; ZINGRONE, N.L. Perspectivas
históricas  da  influência  da  mediunidade  na  construção  de  ideias
psicológicas e psiquiátricas. Revista de Psiquiatria Clínica, v. 34, n. 1, 2007, pp.
42-53.

ARISTOTLE.  On Prophesying by Dreams.  Tradução de J.  I.  Beare. 1994-2009.
Disponível  em:  http://classics.mit.edu/Aristotle/prophesying.html.  Acesso  em:
02/02/2022.

ASTIN, J.A.;  HARKNESS, E.;  ERNST,  E.  The Efficacy of  “Distant  Healing”:  A
Systematic  Review of  Randomized Trials.  Annals  of  Internal  Medicine,  v.  132,
2000, pp. 903-10.

AYER, A.J. Language, Truth and Logic. Dover: New York, 1946.
AYER, A.J.  Postscript to a Postmortem.  The Spectator, 15 de Outubro, 1988b.

Disponível  em:
http://archive.spectator.co.uk/article/15th-october-1988/13/postscript-to-a-
postmortem. Acesso em: 16/03/2022.

AYER, A.J. What I Saw When I Was Dead. The Sunday Telegraph, 28 de Agosto,
1988a.  Disponível  em:  http://www.philosopher.eu/others-writings/a-j-ayer-what-i-
saw-when-i-was-dead/. Acesso em: 16/03/2022.

BADER,  C.D.;  MENCKEN,  F.C.;  BAKER,  J.O.  Paranormal  America:  Ghost
Encounters, UFO Sightings, Bigfoot Hunts, and Other Curiosities in Religion and
Culture. 2nd ed. New York: New York University Press, 2017.

134



BAER,  H.A. The  Work  of  Andrew  Weil  and  Deepak  ChopraTwo  Holistic
Health/New Age Gurus: A Critique of the Holistic Health/New Age Movements.
Medical Anthropology Quaterly, v. 17, n. 2, 2003, pp. 233-50.

BEANATO,  D.F.  The Multicriterial  Approach to  the Problem of  Demarcation.
Journal for General Philosophy of Science, v. 51, 2020, pp. 375-390.

BELL, M. A Pioneer in Parapsychology. The Journal of Parapsychology, v. 20, n.
4, 1956, pp. 257-62.

BEM, D.J.  Feeling the Future: Experimental Evidence for Anomalous Retroactive
Influences on Cognition and Affect. Journal of Personality and Social Psychology,
v. 100, n. 3, 2011, pp. 407-25.

BEM, D.J.  Response to Hyman.  Psychological Bulletin, v. 115, n. 1, 1994, pp. 25-
27.

BEM, D.J.; HONORTON, C. Does Psi Exist? Replicable Evidence for an Anomalous
Process of Information Transfer. Psychological Bulletin, v. 115, n. 1, 1994, pp. 4-
18.

BEM, D.J.; UTTS, J.; JOHNSON, W.O. Must Psychologists Change the Way They
Analyze Their Data? Journal of Personality and Social Psychology, v. 101, n. 4,
2011, 716-719.

BEM, D.J.; TRESSOLDI, P.E.; RABEYRON, T.; DUGGAN, M. Feeling the future: A
meta-analysis of 90 experiments on the anomalous anticipation of random future
events [version 2; peer review: 2 approved]. F1000Research, 4:1188, 2016, 1-33.

BHYRNE, R.  O Segredo. Tradução de Fabiano Morais. Rio de Janeiro: Sextante,
2015.

BIERMAN, D.J.  Anomalous baseline effects in mainstream emotion research
using psychophysiological variables. The Journal of Parapsychology, v. 64, n.
3, 2000, 239.

BIERMAN, D.J.; RADIN, D.I. Anomalous Anticipatory Response on Randomized
Future Conditions. Perceptual and Motor Skills, v. 84, n. 2, 1997, pp. 689-90.

BIERMAN,  D.J.;  SPOTTISWOODE,  J.P.;  BIJL,  A.  Testing  for  Questionable
Research  Practices  in  a  Meta-Analysis:  An  Example  from  Experimental
Parapsychology. PLoS ONE, v. 11, n. 5, 2016, pp. 1-18.

BIRD,  A.  “Thomas  Kuhn”.  In:  ZALTA,  E.N.  The  Stanford  Encyclopedia  of
Philosophy.  Winter  2018  edition.  Disponível  em:
https://plato.stanford.edu/entries/thomas-kuhn/. Acesso em: 07/01/2021.

BLACKMORE, S.  Do we need a new psychical research? Journal of the Society
for Psychical Research, v. 55, 1988, pp. 49-59.

BOUDRY, M. Loki’s Wager and Laudan’s Error.  In: PIGLIUCCI, M.; BOUDRY, M.
(eds.). Philosophy of Pseudoscience: Reconsidering the Demarcation Problem.
Chicago & London: University of Chicago Press, 2013. pp. 79-98.

BOURGET, D.;  CHALMERS, D.J. What do philosophers believe? Philosophical
Studies, v. 170, n. 3, 2014, pp. 465-500.

BÖSCH, H.  Reanalyzing a Meta-Analysis on Extra-Sensory Perception Dating
From  1940,  The  First  Comprehensive  Meta-Analysis  In  The  History  of

135



Science. The Parapsychological Association 47th Annual Convention Proceedings,
August, 5-8th, 2004, pp. 1-13.

BRAUDE, S.E. Crimes of Reason: On Mind, Nature, and the Paranormal. Maryland:
Rowman & Littlefield, 2014.

BRAUDE, S.E. Editorial. Journal of Scientific Exploration, v. 25, n. 1, 2011, pp. 1-6.
BRAUDE,  S.E.  ESP  and  Psychokinesis:  A  Philosophical  Examination.  USA:

Temple University Press, 1979.
BRAUDE, S.E. Psi and Our Picture of the World. Inquiry, v. 30, 1987, pp. 277-94.
BRAUDE, S.E. Science Doesn’t Dictate What’s “Impossible”. Journal of Scientific

Exploration, v. 33, n. 4, 2019, pp. 541-8.
BRAUDE,  S.E.  The  Limits  of  Influence:  Psychokinesis  and  the  Philosophy  of

Science. New York and London: Routledge and Kegan Paul, 1986.
BROAD, C.D. The Relevance of Psychical Research to Philosophy. Philosophy,

v. 24, n. 91, 1949, pp. 291-309.
BROAD, C.D. Lectures on Psychical Research. New York: The Humanities Press,

1962.
BROAD, C.D.  Religion,  Philosophy and Psychical Research:  Selected Essays.

New York: Harcourt, Brace & Company, 1953.
BROAD, C.D. The Notion of ‘Precognition’.  In: SMYTHIES, J.R. (ed.). Science and

ESP. London and New York: Routledge, 2009. pp. 165-196.
BROWER,  M.B.  Unruly  Spirits:  The  Science  of  Psychic  Phenomena in  Modern

France. Illinois: University of Illinois Press, 2010.
BUNGE, M.A. A Skeptic’s Beliefs and Disbeliefs. New Ideas in Psychology, v. 9, n.

2, 1991, pp. 131-49.
BUNGE, M.A. Exploring the World. v. 5. Holland: D. Reidl Publishing, 1983a. 8 v.
BUNGE, M.A.  Philosophy of  Science:  From Problem to Theory. Vol  I.  Rev.  ed.

USA: Transaction Publishers, 1998.
BUNGE,  M.A.  The  Mind-Body  Problem:  A  Psychobiological  Approach.  Oxford:

Pergamon Press, 1980.
BUNGE, M.A. Understanding the World. v. 6. Holland: Springer, 1983b. 8 v.
BUNGE,  M.A.  Why  parapsychology  cannot  become  a  science.  Journal  of

Behavioral and Brain Sciences, v. 10, n. 4, 1987, pp. 576-7.
CAPES.  Tabela  de  Áreas  do  Conhecimento.  Disponível  em:

https://www.ufrb.edu.br/pibic/images/repositorio/pdfs/areas_de_conhecimento_ca
pes.pdf. Acesso em: 28/10/20.

CARDEÑA, E.  “The Data Are Irrelevant”: Response to Reber and Alcock (2019).
Journal of Scientific Exploration, v. 33, n. 4, 2019, pp. 593-8.

CARDEÑA,  E.  A  call  for  an  open,  informed  study  of  all  aspects  of
consciousness. Frontiers in Human Neuroscience, v. 8, 2014, pp. 1-4.

CARDEÑA,  E.  Science  and  Psychic  Phenomena:  The  Fall  of  the  House  of
Skeptics by Chris Carter. Journal of Scientific Exploration, v. 27, n. 3, 2013, pp.
520-4.

136

https://www.ufrb.edu.br/pibic/images/repositorio/pdfs/areas_de_conhecimento_capes.pdf
https://www.ufrb.edu.br/pibic/images/repositorio/pdfs/areas_de_conhecimento_capes.pdf


CARDEÑA, E. The Experimental Evidence for Parapsychological Phenomena: A
Review. American Psychologist, v. 73, n. 5, 2018, pp. 663-77.

CARDEÑA, E.  The Unbearable Fear of Psi: On Scientific Suppression in the 21st

Century. Journal of Scientific Exploration, v. 29, n. 4, 2015, pp. 601-20.
CARDEÑA,  E.;  LYNN,  S.J.;  KRIPPNER,  S.  (eds.).  Varieties  of  Anomalous

Experience:  Examining  the  Scientific  Evidence.  2nd ed.  Washington,  DC:
American Psychological Association, 2014.

CARDEÑA,  E.;  LYNN,  S.J.;  KRIPPNER,  S.  The  Psychology  of  Anomalous
Experiences: A Rediscovery. Psychology of Consciousness: Theory, Research,
and Practice, v. 4, n. 1, 2017, pp. 4-22.

CARDEÑA,  E.;  MARCUSSON-CLAVERTZ,  D.  States,  Traits,  Cognitive  Variables
and Psi.  In:  CARDEÑA, E.; PALMER, J.;  MARCUSSON-CLAVERTZ, D. (eds.).
Parapsychology: A Handbook for the 21st Century. North Carolina: McFarland &
Company, 2015. Não paginado. Versão para Kindle.

CARNAP, R. Empiricism, Semantics, and Onthology.  In:  BOYD, R.; GASPER, P.;
TROUT, J.D. The Philosophy of Science. Massachusetts: MIT Press, 1999. pp.
85-98.

CARNAP, R. Empirismo, Semântica e Ontologia. Trad. de Pablo Rubén Mariconda.
In:  CIVITA,  V.  (ed.).  Os Pensadores:  Moritz  Schlick,  Rudolf  Carnap,  Karl  R.
Popper. São Paulo: Abril Cultural, 1974. pp. 119-34.

CARNAP, R. Intellectual Autobiography. In: SCHILPP, P.A. (ed.). The Philosophy of
Rudolf Carnap. USA: Open Court, 1997. pp. 3-43.

CARR,  B.  Blind  Watchers  of  Psi:  A  Rebuttal  of  Reber  and  Alcock.  Journal  of
Scientific Exploration, v. 33, n. 4, 2019, pp. 643-60.

CARTER, C. ‘Heads I Lose, Tails You Win’, Or, How Richard Wiseman Nullifies
Positive Results, and What to do About it: A response to Wiseman’s (2010)
Critique of Parapsychology. Journal of the Society for Psychical Research, v. 74,
2010, pp. 156-167.

CARTER, C. Science and Psychic Phenomena: the Fall of the House of Skeptics.
USA: Inner Traditions, 2012.

CASTELVECCHI, D.  Is String Theory Science? A debate between physicists and
philosophers  could  refine  the  scientific  method  and  our  understanding  of  the
universe.  Disponível  em:  https://www.scientificamerican.com/article/is-string-
theory-science/. Acesso em: 28/09/2021.

CAT, J.  “The Unity of  Science”.  In:  ZALTA, E.N.  The Stanford Encyclopedia of
Philosophy.  Fall  2017  edition.  Disponível  em:
https://plato.stanford.edu/entries/scientific-unity/. Acesso em: 11/02/2021.

CHAKRAVARTTY,  A.  “Scientific  Realism”.  In:  ZALTA,  E.N.  The  Stanford
Encyclopedia  of  Philosophy.  Summer  2017  edition.  Disponível  em:
https://plato.stanford.edu/entries/scientific-realism/. Acesso em: 20/02/2021.

CHALMERS, D.J.  The Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory. New
York: Oxford University Press, 1996.

137



CHALMERS, D.J.; McQUEEN, K.J. Consciousness and the Collapse of the Wave
Function.  In: GAO, S. (ed.).  Consciousness and Quantum Mechanics. [S.L.]:
Oxford University Press, 2022. No prelo.

CHILD, I.L. “Criticism in Experimental Parapsychology, 1975-1985”.  In: KRIPPNER,
S.  (ed.).  Advances  in  Parapsychological  Research.  vol.  5.  Jefferson,  NC:
McFarland, 1987.

CHILD, I.L.  Psychology and Anomalous Observations: The Question of ESP in
Dreams. American Psychologist, v. 40, n. 11, 1985, pp. 1219-30.

CHURCHLAND, P.M. How Parapsychology Could Become a Science. Inquiry, v.
30, n. 3, 1987, pp. 227-39.

CLARK, J. Censoring the Paranormal. Omni, v. 9, n. 5, 1987, p. 33.
CRABTREE,  A.  From  Mesmer  to  Freud:  magnetic  sleep  and  the  roots  of

psychological healing. Michigan: Yale University Press, 1993.
CRABTREE,  A.  ‘Parapsychology’.  In:  RIEBER,  R.W.  (ed.).  Encyclopedia  of  the

History of Psychological  Theories.  New York & London: Springer,  2012. pp.
754-65.

COELHO, P. O Alquimista. Rio de Janeiro: Editora Schwarz, 2017.
COLLINS, H.M. Magicians in the laboratory: a new role to play. New Scientist, v.

30, 1983, pp. 929-31.
COLLINS,  H.M.;  EVANS,  R.  The  Third  Wave  of  Science  Studies:  Studies  of

Expertise and Experience. v. 32, n. 2, 2002, pp. 235-296.
COLLINS,  H.M.;  PINCH,  T.J.  Frames  of  Meaning:  The  Social  Construction  of

Extraordinary  Science.  London,  Boston and Henley:  Routledge & Kegan Paul,
2009.

COLLINS,  H.M.;  PINCH,  T.J.  The  Construction  of  the  Paranormal:  Nothing
Unscientific is Happening. The Sociological Review, v. 27, n. 1, 1979, pp. 237-270.

CORMACK,  R.H.  Skepticism  in  Introductory  Psychology  Texts.  Skeptical
Inquirer, v. 15, 1991, pp. 302-7.

DAWES, G.W.  Identifying Pseudoscience: A Social Process Criterion. Journal for
General Philosophy of Science, v. 49, n. 3, 2018, pp. 283-298.

DAWID, R. Underdetermination and Theory Succession from the Perspective of
String Theory. Philosophy of Science, v. 73, n. 3, 2006, pp. 298-322.

DEAN,  E.D.  Parapsychology  is  now a recognized  science:  How it  was done.
Mindfield, v. 8, n. 2, 2016, pp. 48-53.

DELBORNE,  J.A.  Suppression  and  Dissent  in  Science.  In:  BRETAG,  T.  (ed.).
Handbook of Academic Integrity. Singapore: Springer, 2016. pp. 943-56.

DUPRÉ, J.  The Disorder of Things: Metaphysical Foundations of the Disunity of
Science. London and Cambridge: Harvard University Press, 1993.

DURAN, J. Philosophical Difficulties with Paranormal Knowledge Claims.  In: GRIM,
P. (ed.).  Philosophy of Science and the Occult. USA: SUNY Press, 1982. pp.
196-206.

EDIS, T.  A Revolt Against Expertise: Pseudoscience, Right-Wing Populism, and
Post-Truth Politics. Disputatio, v. 9, n. 13, 2020, 1-29.

138



ELLIS, G.; SILK, J.  Scientific method: Defend the integrity of physics. Nature, v.
516, 2014, p. 321-3.

ERESHEFSKY,  M.  “Species”.  In:  ZALTA,  E.N.  The  Stanford  Encyclopedia  of
Philosophy.  Fall  2017  edition.  Disponível  em:
https://plato.stanford.edu/entries/species/. Acesso em: 18/02/2021.

EVRARD,  R.  ‘Institut  Métapsychique  International’.  In:  The  Society  for  Psychical
Research. Psi  Encyclopedia.  2017.  Disponível  em:  https://psi-
encyclopedia.spr.ac.uk/articles/institut-métapsychique-international.  Acesso  em:
17/01/2022.

FASCE.  A.  Are  Pseudosciences  Like  Seagulls?  A  Discriminant  Metacriterion
Facilitates the Solution of the Demarcation Problem. International Studies in the
Philosophy of Science, v. 32, n. 3-4, 2019, pp. 155-75.

FASCE,  A.  What  do  we  mean  when  we  speak  of  pseudoscience? The
development  of  a  demarcation  criterion  based  on  the  analysis  of  twenty-one
previous attempts. Disputatio, v. 6, n. 7, 2017, pp. 459-88.

FERNANDEZ-BEANATO,  D.  The  Multicriterial  Approach  to  the  Problem  of
Demarcation. Journal for General Philosophy of Science, v. 51, 2020, pp. 375-90.

FERREIRA, J.M.H.  Johann Zöllner:  quarta dimensão e fenômenos espiritualistas
em fins do século XIX. Circumscribere, v. 3, 2007, pp. 20-42.

FEYERABEND, P.K. Contra o método. Tradução de Cezar Augusto Mortari. 2.a ed.
São Paulo: UNESP, 2003.

FEYERABEND, P.K. How to be a Good Empiricist: A Plea for Tolerance in Matters
Epistemological.  In: BAUMRIN, B. (ed.).  Philosophy of Science: The Delaware
Seminar. vol. 2. New York: Intescience Publications, 1963. pp. 3-19.

FEYERABEND,  P.K.;  THOMAS,  C.  (eds.).  Grenzprobleme  der  Wissenchaften.
Zürich:  Verlag  der  Fachvereine  an  den  Schweizerischen  Hochschulen  Und
Techniken, 1985.

FIDLER, F.; WILCOX, J. “Reproducibility of Scientific Results”. In: ZALTA, E.N. The
Stanford Encyclopedia of Philosophy.  Summer 2021 edition. Disponível  em:
https://plato.stanford.edu/archives/sum2021/entries/scientific-reproducibility/.
Acesso em: 27/09/2021.

FIGUEIREDO,  E.C.Q.;  FIGUEIREDO,  G.C.;  DANTAS,  R.T.  Influência  de
elementos meteorológicos na dor de pacientes com osteoartrite: revisão da
literatura. Revista Brasileira de Reumatologia, v. 51, n. 6, 2011, pp. 616-28.

FISHMAN, Y.I.; BOUDRY, M. Does Science Presuppose Naturalism (or Anything
at All)? Science & Education, v. 22, 2013, pp. 921-49.

FLEW,  A.  Parapsychology:  Science  or  Pseudoscience?  In:  In:  GRIM,  P.  (ed.).
Philosophy of Science and the Occult. USA: SUNY Press, 1982. pp. 178-95.

FRENCH,  C.  Reflections  of  a  (Relatively)  Moderate  Skeptic.  In:  KRIPPNER,  S.;
FRIEDMAN,  H.L.  (eds.).  Debating  Psychic  Experience:  Human  Potential  or
Human Illusion? USA: Praeger, 2010. 53-64.

FRENCH, C.  Spoon-bending for beginners:  Teaching anomalistic psychology to
teenagers.  The  Guardian,  11  de  agosto  de  2009.  Disponível  em:

139

https://psi-encyclopedia.spr.ac.uk/articles/institut-m%C3%A9tapsychique-international
https://psi-encyclopedia.spr.ac.uk/articles/institut-m%C3%A9tapsychique-international


https://www.theguardian.com/science/2009/aug/11/anomalistic-psychology-
paranormal-parapsychology. Acesso em: 06/05/2021.

FRENCH,  C.  The  rise  of  anomalistic  psychology  –  and  the  fall  of
parapsychology? Soapbox Science, Nature Publishing blog, 19 de dezembro de
2011. Disponível em: http://blogs.nature.com/soapboxscience/2011/12/19/the-rise-
of-anomalistic-psychology-–-and-the-fall-of-parapsychology.  Acesso  em:
06/05/2021.

FRIEDERICH, S.; EVANS, P.W. “Retrocausality in Quantum Mechanics”. In: ZALTA,
E.N.  The  Stanford  Encyclopedia  of  Philosophy.  Summer  2019  edition.
Disponível  em:  https://plato.stanford.edu/entries/qm-retrocausality/.  Acesso  em:
19/02/2020.

FRONTIERS OF TIME: Retrocausation – Experiment and Theory, 863., 2006. San
Diego. Proceedings... Melville, NY: American Institute of Physics Press, 2006.

FULLER,  S.  The Demarcation  of  Science:  a  problem whose demise has  been
greatly exaggerated. Pacific Philosophical Quarterly, v. 66, n. 3-4, 1985, pp. 329-
41.

GIERYN,  T.F.  Boundary-Work  and  the  Demarcation  of  Science  from  Non-
Science: Strains and Interests in Professional Ideologies of Scientists. American
Sociological Review, v. 48, n. 6, 1983, pp. 781-795.

GODBEY Jr, J.W. Central-State Materialism and Parapsychology. Analysis, v. 36,
n. 1, 1975, pp. 22-5.

GODFREY-SMITH,  P.  Theory  and  Reality:  an  introduction  to  the  philosophy  of
science. Chicago: The University of Chicago Press, 2003.

GOODE, E.  Paranormalism and Pseudoscience as Deviance.  In:  PIGLIUCCI,  M.;
BOUDRY,  M.  (eds.).  Philosophy  of  Pseudoscience:  Reconsidering  the
Demarcation Problem. Chicago: University of Chicago Press, 2013. pp. 145-63.

GORDIN, M.  On the Fringe:  Where Science Meets Pseudoscience.  USA: Oxford
University Press, 2021.

GOULART,  F.L.  Entre  a  ciência  e  a  não-ciência:  um estudo  de  caso  sobre  a
parapsicologia e a psicologia anomalística na academia brasileira. 2014. 167 f.
Tese (Doutorado em Política Científica e Tecnológica) – Universidade Estadual de
Campinas, Campinas, 2014.

GRANDY, R. “Thomas Kuhn”. In: SARKAR, S.; PFEIFER, J. (eds.). The Philosophy
of Science: An Encyclopedia. New York: Routledge, 2006. pp. 419-431.

GRATTAN-GUINNESS, I.  Letter to the editor. Journal of the Society for Psychical
Research, v. 62, n. 852, p. 470.

GREEN,  J.O.  Uri  Geller  and the Reception  of  Parapsychology  in  the 1970s.
2018.  62  f.  Dissertação  (Mestrado  em  História)  –  Universidade  de  British
Columbia, Vancouver, 2018.

GRIM, P. ‘Paranormal Knowledge’.  In: DANCY, J.; SOSA, E.; STEUP, M. (eds.).  A
Companion to Epistemology. 2nd ed. Singapore: Wiley-Blackwell, 2010.

GRIM, P. Parapsychology: Introduction. In: GRIM, P. (ed.). Philosophy of Science
and the Occult. USA: SUNY Press, 1982. pp. 147-50.

140



GRIFFIN, D.R. (ed.). Parapsychology, Philosophy, and Spirituality: A Postmodern
Exploration. Albany: State University of New York Press, 1997.

GRIFFIN,  D.R.  (ed.).  The  Reenchantment  of  Science:  Postmodern  Proposals.
Albany: State University of New York Press, 1988.

HACKING, I.  Telepathy: Origins of Randomization in Experimental Design. Isis, v.
79, n. 3, 1988, pp. 427-51.

HAMEROFF, S.R.  ‘Orch OR’ is the most complete, and most easily falsifiable
theory of consciousness. Cognitive Neuroscience, v. 12, n. 2, 2021, pp. 74-6.

HAMEROFF, S.R.; KASZNIAK, A.W.; CHALMERS, D.J. (eds.).  Toward a Science
of  Consciousness  III:  The  THIRD  Tucson  Discussion  and  Debates.
Massachusetts: MIT Press, 1999.

HAMEROFF, S.R.;  KASZNIAK, A.W.;  SCOTT, A.C. (eds.).  Toward a Science of
Consciousness II: The Second Tucson Discussion and Debates. Massachusetts:
MIT Press, 1998.

HAMEROFF, S.R.;  KASZNIAK, A.W.;  SCOTT, A.C. (eds.).  Toward a Science of
Consciousness: The First Tucson Discussion and Debates. Massachusetts: MIT
Press, 1996.

HAMEROFF, S.R.; PENROSE, R. Orchestrated reduction of quantum coherence
in brain microtubules: A model for consciousness. Mathematics and Computers
in Simulation, v. 40, 1996, pp. 453-80.

HANLON, J.  Uri Geller and Science:  A New Scientist special  investigation. New
Scientist, v. 64, n. 919, 17 October 1974, pp. 170-89.

HANSEL, C.E.M.  ESP and Parapsychology:  A Critical  Reevaluation.  New York:
Prometheus Books, 1980.

HANSEN,  G.P.  CSICOP  and  the  Skeptics:  An  Overview.  The  Journal  of  the
American Society for Psychical Research, v. 86, 1992, pp. 19-63.

HANSSON,  S.O.  “Science  and  Pseudo-Science”.  In:  ZALTA,  E.N.  The Stanford
Encyclopedia  of  Philosophy.  Summer  2017  edition.  Disponível  em:
https://plato.stanford.edu/entries/pseudo-science/. Acesso em: 20/10/2020.

HARDING, S.  Gênero, democracia e filosofia da ciência. R. Eletr. de Com. Inf.
Inov. Saúde, v. 1, n. 1, jan.-jun., 2007, pp. 163-8.

HENDERSON,  L.  “The  Problem  of  Induction”.  In:  ZALTA,  E.N.  The  Stanford
Encyclopedia  of  Philosophy.  Spring  2020  edition.  Disponível  em:
https://plato.stanford.edu/entries/induction-problem/. Acesso em: 04/01/2020.

HERMIDA,  J.R.F.  The  Demarcation  Problem:  Science,  Psychology,  and
Psychotherapy. Psychologist Papers, v. 41, n. 3, 2020, pp. 163-73.

HILL,  S.A.  Scientifical  Americans:  The  Culture  of  Amateur  Paranormal
Researchers. North Carolina: McFarland & Company, 2017.

HINES, T.  Pseudoscience and the Paranormal.  2nd ed.  New York:  Prometheus
Books, 2003.

HONORTON, C. “Has Science Developed the Competence to Confront Claims of the
Paranormal?”.  In: MORRIS, D.; ROLL, W.G.; MORRIS, R.L. (eds.).  Research in
Parapsychology 1975. New York: Parapsychological Association, 1976.

141



HONORTON, C. Psi and Internal Attention States. In: WOLMAN, B.B. Handbook of
Parapsychology. USA: Van Nostrand Reinhold Company, 1977. pp. 435-72.

HONORTON, C.  Rhetoric over substance: the impoverished state of skepticism.
Journal of Parapsychology, v. 57, n. 2, 1993, pp. 191-201.

HONORTON, C.; FERRARI, D.C. “Future Telling”: A meta-analysis of forced-choice
precognition experiments, 1935-1987. Journal of Parapsychology, v. 53, 1989, pp.
281-308.

HOOD Jr.,  R.W.  William James and  the  (Non)  Replication  Crisis  in  Psychology:
Conjectures and Controversy in the Psychology of Religion.  In: HOOD Jr., R.W.;
CHERUVALLIL-CONTRACTOR,  S.  (eds.).  Research  in  the  Social  Scientific
Study of Religion. vol. 32. Netherlands: Brill, 2022. No prelo.

HÖVELMANN,  G.H.  Against  Historicism:  Critical  Remarks  on  Thomas  Kuhn’s
Conception  of  Science  and  Its  Reception  in  Parapsychology.  The  Journal  of
Parapsychology, v. 48, n. 2, 1984, pp. 101-20.

HÖVELMANN, G.H. Beyond the Ganzfeld Debate. The Journal of Parapsychology,
v. 50, n. 4, 1986, pp. 365-70.

HÖVELMANN, G.H. On the Usefulness of Parapsychology for Science at Large. In:
CARDEÑA,  E.;  PALMER,  J.;  MARCUSSON-CLAVERTZ,  D.  (eds.).
Parapsychology: A Handbook for the 21st Century. North Carolina: McFarland &
Company, 2015. Versão para Kindle. Não paginado.

HOYNINGEN-HUENE,  P.  Systematicity:  The  Nature  of  Science.  USA:  Oxford
University Press, 2013.

HUBY, P.M. The Paranormal in the Works of Aristotle and his Circle. Apeiron, v.
13, n. 1, 1979, pp. 53-62.

HUNTER, J. Paranthropology: Anthropological Approaches to the Paranormal. UK:
Lulu, 2012.

HYMAN, R. Anomaly or Artifact? Comments on Bem and Honorton. Psychological
Bulletin, v. 115, n. 1, 1994, pp. 19-24.

HYMAN, R.; HONORTON, C. A Joint Communiqué: The Psi Ganzfeld Controversy.
Journal of Parapsychology, v. 82, 1986, pp. 106-17.

IRWIN,  H.  Science,  Nonscience  and  Rejected  Knowledge:  The  Case  of
Parapsychology. Australian Journal of Parapsychology, v. 7, n. 1, 2007, pp. 8-32.

IRWIN, H.; WATT, C. “Evaluation of Parapsychology as a Scientific Enterprise”.  In:
IRWIN, H.; WATT, C. An Introduction to Parapsychology. 5th ed. North Carolina
and London: MacFarland & Company, 2007. pp. 247-62.

JACKSON, F. Popper’s Philosophy of Mind. In: SHEARMUR, J.; STOKES, G. (eds.).
The  Cambridge  Companion  to  Popper.  USA:  Cambridge  University  Press,
2016. pp. 269-83.

JAHN, R.G.; DUNNE, B.J.  On the Quantum Mechanics of Consciousness, with
Application to Anomalous Phenomena.  Foundations of  Physics,  v.  16, n.  8,
1986, pp. 721-72.

JAHN, R.G.; DUNNE, B.J. The Uses and Misuses of Quantum Jargon. Journal of
Scientific Exploration, v. 25, n. 2, 2011, pp. 339-41.

142



JOSEPHSON,  B.D.;  PALLIKARI-VIRAS,  F.  Biological  Utilization  of  Quantum
Nonlocality. Foundations of Physics, v. 21, n. 2, 1991, pp. 197-207.

JOSEPHSON-STORM, J.Ā.  The Myth of Disenchantment: Magic, Modernity and
the Birth of Human Sciences. Chicago & London: University of Chicago Press,
2017.

KAPTCHUK,  T.J.  Intentional  Ignorance:  A  History  of  Blind  Assessment  and
Placebo Controls in Medicine. Bulletin of the History of Medicine, v. 72, n. 3, 1998,
389-433.

KASTRUP, B. Reasonable Inferences From Quantum Mechanics: A Response to
“Quantum Misuse in Psychic Literature”. Journal of Near-Death Studies, v. 37, n.
3, 2019, pp. 185-200.

KASTRUP,  B. The  Idealist  View  of  Consciousness  After  Death.  Journal  of
Consciousness Exploration and Research, v. 7, n. 11, 2016, pp. 900-9.

KASTRUP, B. The Universe in Consciousness. Journal of Consciousness Studies,
v. 25, n. 5-6, 2018, pp. 125-55.

KELLY,  E.F.  Background and Overview.  In:  KELLY,  E.F.;  MARSHALL,  P.  (eds.).
Consciousness  Unbound:  Liberating  Mind  from  the  Tyranny  of  Materialism.
Maryland: Rowman & Littlefield, 2021. Versão para Kindle. Não paginado.

KELLY, E.F.; KELLY, E.W.; CRABTREE, A.; GAULD, A.; GROSSO, M.; GREYSON,
B.  Irreducible  Mind:  Toward  a  Psychology  for  the  21st Century.  Maryland:
Rowman & Littlefield, 2007.

KELLY,  E.F.;  CRABTREE,  A.;  MARSHALL,  P.  Beyond  Physicalism:  Toward
Reconciliation of Science and Spirituality. Maryland: Rowman & Littlefield, 2015.

KIDD,  I.J.  Feyerabend,  Pluralism,  and Parapsychology.  Mindfield,  v.  10,  n.  1,
2018, pp. 5-9.

KIDD, I.J.  What’s so great about Feyerabend? Against Method,  forty years on.
Metascience, v. 24, 2015, pp. 343-9.

KITCHER, P.  After  Kuhn.  In:  HUMPHREYS, P.  (ed.). The Oxford Handbook of
Philosophy of Science. USA: Oxford University Press, 2016. pp. 633-651.

KUHN, T.S. A Estrutura das Revoluções Científicas. 5.a ed. Tradução de Beatriz
Vianna Boeira e Nelson Boeira. São Paulo: Perspectiva, 1998.

KUHN, T.S. Logic of Discovery or Psychology of Research?  In: Schilpp, P.A.  The
Philosophy of Karl Popper: Part II. Illinois: The Open Court Publishing, 1974. pp.
798-819.

KRIPAL, J.J.  Mutants and Mystics:  Science Fiction, Superhero Comics, and the
Paranormal. Chicago: The University of Chicago Press, 2011.

LAKATOS,  I.  Popper  on  Demarcation  and  Induction.  In:  Schilpp,  P.A.  The
Philosophy of Karl Popper: Part I. Illinois: The Open Court Publishing, 1974. pp.
241-273.

LAMAL, P.A.  Attending to Parapsychology. Teaching of Psychology, v. 16, n. 1,
1989, pp. 28-30.

LAUDAN, L. Progress and Its Problems: Towards a Theory of Scientific Growth.
Berkeley: University of California Press, 1977.

143



LAUDAN, L. The Demise of the Demarcation Problem. In: COHAN, R. S.; LAUDAN,
L. (eds.). Physics, Philosophy, and Psychoanalysis. Dordrecht: Reidl, 1983. pp.
111-127.

LAUDAN, L.  Two Dogmas of  Methodology.  Philosophy of Science,  v.  43,  n.  4,
1976, pp. 585-597.

LIGHTMAN, B. Science and the Public. In: HARRISON P.; NUMBERS, R.L.; SHANK,
M.H.  (eds.).  Wrestling  with  Nature:  From  Omens  to  Science.  Chicago  and
London: University of Chicago Press, 2011. pp. 338-75.

LIGHTMAN, B.  The Origins of Agnosticism: Victorian Unbelief and the Limits of
Knowledge. Baltimore, Maryland: Johns Hopkins University Press, 1987.

LIU, Y.; LI, B.; WANG, Q. Science and politics. EMBO Rep., v. 10, n. 9, 2009, pp.
938-9.

LONGINO,  H.  Feminist  Standpoint  Theory  and  the  Problems  of  Knowledge.
Signs, v. 19, n. 1, 1993, pp. 201-12.

LYCAN, W.G. Dando ao dualismo o que lhe é devido. Tradução de Bruno Angeli
Faez. Cognitio-Estudos, v. 11, n. 2, 2014, pp. 271-286.

LYCAN, W.G. Giving Dualism its Due. Australasian Journal of Philosophy, v. 87, n.
4, 2009, pp. 551-563.

MA, X.;  ZOTTER,  S.;  KOFLER,  J.;  URSIN,  R.;  JENNEWEIN, T.;  BRUKNER, C.;
ZEILINGER, A. Experimental delayed choice entanglement swapping. Nature
Physics, v. 8, 2012, pp. 479-84.

MACHADO, M.A. Os Fenômenos Paranormais de Thomas Green Morton. Rio de
Janeiro: Ediouro, 1984.

MAGRO,  T.D.  Ciência  e  progresso.  5  de  abril  de  2012.  Disponível  em:
https://criticanarede.com/progresso.html. Acesso em: 04/02/2021.

MAHNER, M. Demarcating Science From Non-Science.  In: KUIPERS, T.A.F. (ed.)
General Philosophy of Science: Focal Issues. Netherlands: Elsevier, 2007. pp.
515-75.

MAHNER, M. Science and Pseudoscience: How to demarcate after the (Alleged)
Demise of  the  Demarcation Problem.  In:  PIGLIUCCI,  M.;  BOUDRY, M.  (eds.).
Philosophy  of  Pseudoscience:  Reconsidering  the  Demarcation  Problem.
Chicago & London: University of Chicago Press, 2013. pp. 29-43.

MARALDI, E.O. Parapsychology and Religion. Netherlands: Brill, 2021.
MARCUM,  J.A.  “Thomas  S.  Kuhn  (1922-1996)”.  Internet  Encyclopedia  of

Philosophy.  Disponível em: https://iep.utm.edu/kuhn-ts/#H3. Acesso em: 25 de
Setembro de 2020.

MARWAHA,  S.B.  Multiphasic  Model  of  Informational  Psi:  A  Signal-Based
Process-Oriented Model. Mindfield, v. 10, n. 3, 2018, pp. 91-97.

MARWAHA,  S.B.;  MAY,  E.C.  A  Refutation  of  the  Dualist  Perspective  in  Psi
Research. Journal of Consciousness Studies, v. 22, n. 5-6, 2015, pp. 70-95.

MARWAHA, S.B.; MAY, E.C.  Informational Psi: Collapsing the Problem Space of
Psi Phenomena. Zeitschrift für Anomalistik, v. 19, 2019, pp. 12-51.

144

https://criticanarede.com/progresso.html


MASTERMAN, M.  The Nature  of  a  Paradigm.  In:  LAKATOS,  I.;  MUSGRAVE, A.
(eds.). Criticism and the Growth of Knowledge: Proceedings of the International
Colloquium  in  the  Philosophy  of  Science,  London,  1965.  Vol  4.  London:
Cambridge University Press, 1970. pp. 59-89.

MAUSKOPF, S.H.; McVAUGH, M.R. The Elusive Science: Origins of Experimental
Psychical Research. Baltimore and London: The Johns Hopkins University Press,
1980.

McCLENON,  J.  Deviant  Science:  The  Case  of  Parapsychology.  Philadelphia:
University of Pennsylvania Press, 1984.

McCLENON,  J.;  ROIG,  M.;  SMITH,  M.D.;  FERRIER,  G.  The  Coverage  of
Parapsychology  in  Introductory  Psychology  Textbooks:  1990-2002.  The
Journal of Parapsychology, v. 67, 2003, pp. 167-179.

McCONNELL,  R.A.  ESP Research at  Three Levels  of  Method.  The Journal  of
Parapsychology, v. 30, n. 3, 1966, pp. 195-207.

McFADDEN, J.; AL-KHALILI, J.  The origins of quantum biology. Proceedings of
the Royal Society A, v. 474, 2018, pp. 1-13.

McVAUGH, M.R.; MAUSKOPF, S.H. J. B. Rhine’s Extra-Sensory Perception and
Its Background in Psychical Research. Isis, v. 67, n. 2, 1976, pp. 160-89.

MILLAR, B. Quantum Theory and Parapsychology. In: CARDEÑA, E.; PALMER, J.;
MARCUSSON-CLAVERTZ, D. (eds.). Parapsychology: A Handbook for the 21st
Century. North Carolina: McFarland & Company, 2015. pp. 165-180.

MILTON, J.  Meta-analysis of free-response ESP studies without altered states
of consciousness. Journal of Parapsychology, v. 61, n. 4, 1997, pp. 279-319.

MILTON, J.; WISEMAN, R.  Does Psi Exist? Lack or Replication of an Anomalous
Process of Information Transfer.  Psychological  Bulletin,  v.  125, n.  4, 1999, pp.
387-91.

MILTON,  J.;  WISEMAN,  R.  Does  Psi  Exist?  Reply  to  Storm  and  Ertel  (2001).
Psychological Bulletin, v. 127, n. 3, 2001, pp. 434-8.

MOESSINGER, P. Editorial. New Ideas in Psychology, v. 9, n. 2, 1991, p. 129.
MOLESWORTH, J.T.  The Pseudo-Demarcation of ‘Pseudoscience’.  2018. 111 f.

Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Universidade de Monash, Melbourne, 2018.
MOREIRA-ALMEIDA A.;  ARAUJO, S.F.;  CLONINGER, C.R.  The presentation of

the mind-body problem in leading psychiatry journals.  Brazilian Journal  of
Psychiatry, v. 40, 2018, pp. 335-42.

MOSLEY,  A.  Witchcraft,  Science,  and  the  Paranormal  in  Contemporary  African
Philosophy.  In:  BROWN, L.M. (ed.).  African Philosophy:  New and Traditional
Perspectives. USA: Oxford University Press, 2004. pp. 136-157.

MOULINES,  C.U.  O desenvolvimento moderno da filosofia  da ciência  (1890-
2000). Tradução e prefácio de Cláudio Abreu. São Paulo: Associação Filosófica
Scientiæ Studia, 2020.

NAGEL,  T.  Mind  & Cosmos:  Why  the  Materialist  Neo-Darwinian  Conception  of
Nature is Almost Certainly False. USA: Oxford University Press, 2012.

145



NASCIMENTO,  L.M.  Impregnação  Teórica  em Kuhn,  Fodor  e  Pylyshyn:  uma
revisão preliminar. COGNITIO-ESTUDOS - Revista Eletrônica de Filosofia, v. 10,
n. 1, 2013, pp. 44-54.

NICKLES, T. A Revolution that Failed: Collins and Pinch on the Paranormal. Social
Studies of Science, v. 14, 1984, pp. 297-308.

NILSSON, I.  The Paradigm of the Rhinean School. Part 1. European Journal of
Parapsychology, v. 1, n. 1, 1975, pp. 45-59.

NILSSON,  I.  The  Paradigm  of  the  Rhinean  School.  Part  2:  The  Concept  of
Science. European Journal of Parapsychology, v. 1, n. 2, 1976, pp. 45-56.

NORTHCOTE,  J.  The  Paranormal  and  the  Politics  of  Truth:  A  Sociological
Account. UK and USA: Imprint Academic, 2007.

NOSEK,  B.A.;  SPIES,  J.R.;  MOTYL,  M.  Scientific  Utopia:  II.  Restructuring
Incentives and Practices to  Promote Truth over  Publishability.  Perspectives on
Psychological Science, v. 7, n. 6, 2012, pp. 615-31.

OCCULT.  In:  New Oxford American Dictionary.  USA:  Oxford  University  Press,
2021.

OCULTO.  In:  TREVISAN,  R.  Dicionário  Michaelis  Brasileiro  da  Língua
Portuguesa.  São  Paulo:  Melhoramentos,  2015.  Disponível  em:
https://michaelis.uol.com.br/busca?r=0&f=0&t=0&palavra=oculto.  Acesso  em:
17/01/2022.

OKKULT.  In:  SCHOLZE-STUBENRECHT,  W.;  SYKES,  J.B.  The  Oxford-Duden
German Dictionary. rev. ed. Oxford: Oxford University Press, 1997.

OPEN  SCIENCE  COLLABORATION.  Estimating  the  reproducibility  of
psychological science. Science, v. 349, n. 6251, 2015, p. 943.

PALMER,  J.  Attitudes  and  Personality  Traits  in  Experimental  ESP Research.  In:
WOLMAN, B.B.  Handbook of  Parapsychology.  USA: Van Nostrand Reinhold
Company, 1977. pp. 175-201.

PALMER, J. ESP research findings: the process approach. In: EDGE, H.L.; MORRIS,
R.L.;  PALMER, J.;  RUSH, J.H.  Foundations of  Parapsychology: Exploring the
Boundaries of Human Capability. London: Routledge, 1987. pp. 184-222.

PAPANTONOPOULOS,  L.  (ed.).  The  Invisible  Universe:  Dark  Matter  and  Dark
Energy. Berlin: Springer, 2007.

PAPINEAU,  D.  “Naturalism”.  In:  ZALTA,  E.N.  The  Stanford  Encyclopedia  of
Philosophy.  Summer  2021  edition.  Disponível  em:
https://plato.stanford.edu/entries/naturalism/. Acesso em: 08/10/2021.

PAPINEAU,  D.  The  rise  of  physicalism.  In:  GILLET,  C.;  LOEWER,  B.M.  (eds.).
Physicalism  and  Its  Discontents.  Cambridge:  Cambridge  University  Press,
2001. pp. 3-36.

PARUSNIKOVA, Z. Integrative medicine: partnership or control? Studies in History
and Philosophy of Biological and Biomedical Sciences, v. 33, 2002, pp. 169-186.

PARTRIDGE,  C.  Occulture  and  Everyday  Enchantment.  In:  LEWIS,  J.R.;
TØLLEFSEN, I. (eds.).  The Oxford Handbook of New Religious Movements:
Volume II. 2nd ed. USA: Oxford University Press, 2016. pp. 315-32.

146

https://michaelis.uol.com.br/busca?r=0&f=0&t=0&palavra=oculto


PESSOA Jr., O. O dogmatismo científico de tradição materialista.  In: SILVA, C.C.
(org.).  Estudos de História e Filosofia das Ciências: Subsídios para aplicação
no Ensino. São Paulo: Editora Livraria da Física, 2006. pp. 41-57.

PESSOA  Jr.,  O.;  MELO,  L.O  dualismo  interacionista  não  precisa  violar  leis  de
conservação da física. In: AIUB, M.; GONZALEZ, M.E.Q.; BROENS, M.C. (orgs.).
Filosofia da Mente, Ciência Cognitiva e o pós-humano: para onde vamos? São
Paulo: FiloCzar, 2015. pp. 119-21.

PLAS, R. Naissance d’une science humaine: la psychologie. Les psychologues et
le «merveilleux psychique». Rennes: Presses universitaires de Rennes, 2000.

PIGLIUCCI,  M.  Nonsense  on  Stilts:  How  to  Tell  Science  from  Bunk.  2nd ed.
Chicago: The University of Chicago Press, 2018.

PIGLIUCCI,  M.  The  Demarcation  Problem:  A (Belated)  Response to  Laudan.  In:
PIGLIUCCI,  M.;  BOUDRY,  M.  (eds.).  Philosophy  of  Pseudoscience:
Reconsidering  the  Demarcation  Problem.  Chicago  &  London:  University  of
Chicago Press, 2013. pp. 9-28.

PIMENTEL, M.G. O Método de Allan Kardec para Investigação dos Fenômenos
Mediúnicos  (1854-1869).  2014.  146  f.  Dissertação  (Mestrado  em  Saúde)  –
Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2014.

PINCH, T.J.  Immanuel Velikovsky and the return of the fringe. Metascience, v.
23, 2014, pp. 525-9.

PINCH, T.J.  Kuhn and Parapsychology:  Some Critical  Remarks on Hövelmann.
The Journal of Parapsychology, v. 48, n. 2, 1984, pp. 121-6.

PINCH,  T.J.;  COLLINS,  H.M.  Private  Science  and  Public  Knowledge:  The
Committee for the Scientific Investigation of the Claims of the Paranormal and its
Use of the Literature. Social Studies of Science, v. 14, 1984, pp. 521-46.

POPPER,  K.R.  A  Lógica  da  Pesquisa  Científica.  Tradução  de  Leonidas
Hegenberg e Octanny Silveira da Mota. 16.a ed. São Paulo: Editora Pensamento-
Cultrix, 2008a.

POPPER,  K.R.  Conjecturas  e  Refutações: O  Progresso  do  Conhecimento
Científico. Tradução de Sérgio Bath. 5.a ed. Brasília: Editora UnB, 2008b.

POPPER,  K.R.  Logik  der  Forschung:  Zur  Erkenntnistheorie  der  modernen
Naturwissenchaft. Viena: Springer-Verlag, 1935.

POPPER,  K.R.;  ECCLES,  J.C.  The  Self  and  Its  Brain:  An  Argument  for
Interactionism. Berlin: Springer, 1977.

PRESTON, J. ‘Paul Feyerabend’.  In: ZALTA, E.N.  The Stanford Encyclopedia of
Philosophy.  Fall  2020  edition.  Disponível  em:
https://plato.stanford.edu/entries/feyerabend/. Acesso em: 09/03/2022.

PSILLOS,  S.  Having  Science  in  View:  General  Philosophy  of  Science  and  Its
Significance.  In: HUMPHREYS, P. (ed.). The Oxford Handbook of Philosophy
of Science. USA: Oxford University Press, 2016. pp. 137-60.

QUANTUM RETROCAUSATION III, 1841., 2017. San Diego. Proceedings... Melville,
NY: American Institute of Physics Press, 2017.

147



QUANTUM RETROCAUSATION: Theory and Experiment, 1408., 2011. San Diego.
Proceedings... Melville, NY: American Institute of Physics Press, 2011.

RADIN,  D.I.  Entangled Minds:  Extrasensory  Experiences in  a  Quantum Reality.
New York: Pocket Books, 2006.

RADIN, D.I.;  FERRARI,  D.C.  Effects of Consciousness on the Fall  of Dice:  A
Meta-Analysis. Journal of Scientific Exploration, v. 5, n. 1, 1991, pp. 61-83.

RADIN, D.I.; NELSON, R.D.  Evidence for Consciousness-Related Anomalies in
Random Physical  Systems.  Foundations  of  Physics,  v.  19,  n.  12,  1989,  pp.
1499-514.

REBER,  A.S.;  ALCOCK,  J.E.  Searching  for  the  Impossible:  Parapsychology’s
Elusive Quest. American Psychologist, v. 75, n. 3, 2020, pp. 391-9.

REDDEN, G. The Secret, Cultural Property and the Construction of the Spiritual
Commodity. Cultural Studies Review, v. 18, n. 2, 2012, pp. 52-73.

RHINE, J.B. The Science of Nonphysical Nature. The Journal of Philosophy, v. 51,
n. 25, 1954, pp. 801-10.

RHINE, J.B.; PRATT, J.G.  Parapsychology: Frontier Science of the Mind. rev. 2nd

ed. USA: Charles C Thomas Publisher, 1962.
RICHARDS,  D.  (ed.).  Dear  Martin,  Dear  Marcello:  Gardner  and  Truzzi  on

Skepticism. New Jersey: World Scientific Publishing, 2017.
RITCHIE,  S.J.;  WISEMAN,  R.;  FRENCH,  C.C.  Failing  the  Future:  Three

Unsuccessful  Attempts  to  Replicate  Bem’s  ‘Retroactive  Facilitation  of  Recall’
Effect. PLoS ONE, v. 7, n. 3, 2012, pp. 1-5.

ROE,  C.  ‘Feeling  the  Future  (Precognition  Experiments)’.  In:  The  Society  for
Psychical  Research.  Psi  Encyclopedia.  2022.  Disponível  em:  https://psi-
encyclopedia.spr.ac.uk/articles/feeling-future-precognition-experiments.  Acesso
em: 31/01/2022.

ROIG,  M.;  ICOCHEA,  H.;  CUZZUCOLI,  A.  Coverage  of  Parapsychology  in
Introductory Psychology Textbooks. Teaching of Psychology, v. 18, n. 3, 1991,
pp. 157-60.

ROSENTHAL, A.L. What Ayer Saw When He Was Dead. Philosophy, v. 79, n. 310,
2004, p. 507-31.

ROUDER, J.N.; MOREY, R.D. A Bayes factor meta-analysis of Bem’s ESP claim.
Psychonomic Bulletin & Review, v. 18, 2011, pp. 682-689.

ROVELLI, C.  The Order of Time. Translated by Eryca Segre and Simon Carnell.
New York: Riverhead Books, 2018.

RUBINO, G.; ROZEMA, L.A.; FEIX, A.; ARAÚJO, M.; ZEUNER, J.M.; PROCOPIO,
L.M.; BRUKNER, C.; WALTHER, P.  Experimental verification of an indefinite
causal order. Science Advances, v. 3, n. 3, 2017, pp. 1-11.

SCHOOLER,  J.W.;  BAUMGART,  S.;  FRANKLIN,  M.  Entertaining  Without
Endorsing:  The  Case  for  the  Scientific  Investigation  of  Anomalous  Cognition.
Psychology of Consciousness: Theory, Research, and Practice, v. 5, n. 1, 2018,
pp. 63-77.

148



SCHWARTZ,  G.E. A  Recent  Instance  of  Psi  Censorship  in  Psychological
Science? Journal of Scientific Exploration, v. 30, n. 1, 2016, pp. 92-3.

SCRIVEN, M. The Frontiers of Psychology: Psychoanalysis and Parapsychology. In:
COLODNY, R.G. (ed.). Frontiers of Science and Philosophy. vol. 1. Pittsburgh:
University of Pittsburgh Press, 1962. pp. 81-129.

SHEA,  B.  “Karl  Popper:  Philosophy  of  Science”.  Internet  Encyclopedia  of
Philosophy. Disponível em: https://www.iep.utm.edu/pop-sci/#H3. Acesso em: 23
de Setembro de 2020.

SHEEHAN,  D.P.  It’s  About  Time:  to  take  time  seriously.  Society  for  Scientific
Exploration  Conference.  June 5-8,  2019,  Broomfield,  Colorado.  Disponível  em:
https://www.youtube.com/watch?v=Lun9-YUKgNI. Acesso em: 04/10/2021.

SHEEHAN,  D.P.  Preface  and  Acknowledgements:  Quantum Retrocausation  III.
AIP Conference Proceedings, v. 1841, 2017, pp. 1-3.

SHEEHAN, D.P.; CYRUS, P.C.  The Thermodynamic Retrocausal (TRDC) Model
of Precognition. Mindfield, v. 10, n. 3, 2018, pp. 98-102.

SHELDRAKE, R.  How widely is blind assessment used in scientific research?
Alternative Therapies in Health and Medicine, v. 5, n. 3, 1999, pp. 88-91.

SCHMIDT, S.; SCHNEIDER, R.; UTTS, J.; WALACH, H. Distant intentionality and
the feeling of being stared at: Two meta-analyses. British Journal of Psychology,
v. 95, 2004, pp. 235-247.

SOMMER,  A.  Parapsychologie  and  Parapsychology:  From  Dessoir  to  Rhine.
Mindfield, v. 12, n. 2, 2020, pp. 66-75.

SOMMER, A. Psychical research and the origins of American psychology: Hugo
Münsterberg,  William  James  and  Eusapia  Palladino.  History  of  the  Human
Sciences, v. 25, n. 2, 2012, pp. 23-44.

SOMMER, A.  Psychical research in the history and philosophy of science: an
introduction  and  review.  Studies  in  History  and  Philosophy  of  Biological  and
Biomedical Sciences, v. 48, 2014, pp. 38-45.

SOMMER,  A.  Tackling  Taboos –  From  Psychopathia  Sexualis to  the
Materialisation of Dreams: Albert von Schrenck-Notzing (1862-1929). Journal of
Scientific Exploration, v. 23, n. 3, 2009, pp. 299-322.

SCHLICK, M.  Meaning and Verification.  The Philosophical  Review, v.  45,  n.  4,
1936, pp. 339-69.

STAPP, H. Mind, Matter and Quantum Mechanics. Berlin: Springer, 2009.
STAUBERMANN, K.B.  Tying the knot: skill, judgement and authority in the 1870s

Leipzig spiritistic experiments.  British Journal  for  the History of  Science,  v.  34,
2001, pp. 67-79.

STEINKAMP,  F.  (ed.).  Parapsychology,  Philosophy  and  the  Mind:  Essays
Honoring John Beloff. USA: McFarland & Company, 2002.

STEINKAMP, F.; BOLLER, E.; BOSCH, H. Experiments examining the possibility
of human intention interacting with random number generators: a preliminary
meta-analysis.  Proceedings  of  Presented  Papers:  The  Parapsychological
Association 45th Annual Convention, 2002, 256-72.

149



STEINKAMP, F.;  MILTON, J.;  MORRIS,  R.L.  A meta-analysis of  forced-choice
experiments  comparing  clairvoyance  and  precognition.  Journal  of
Parapsychology, v. 62, n. 3, 193-218.

STERN, D. Wittgenstein, the Vienna Circle, and Physicalism: A Reassessment.  In:
RICHARDSON,  A.W.;  UEBEL,  T.E.  (eds.).  The  Cambridge  Companion  to
Logical Empiricism. USA: Cambridge University Press, 2007. pp. 305-31.

STEVENSON,  I.  Twenty  Cases  Suggestive  of  Reincarnation.  2nd ed.
Charlottesville: University Press of Virginia, 1974.

STEVENSON,  I.  Was the  Attempt  to  Identify  Parapsychology  as  a  Separate
Field of Science Misguided? The Journal of the American Society for Psychical
Research, v. 82, n. 4, 1988, pp. 309-17.

STOLJAR, D. “Physicalism”. In: ZALTA, E. N. (ed.). The Stanford Encyclopedia of
Philosophy  (Winter  2017  edition).  Disponível  em:
https://plato.stanford.edu/entries/physicalism/.  Acesso  em:  19  de  Fevereiro  de
2020.

STORM, L.; ERTEL, S. Does Psi Exist? Comments on Milton and Wiseman’s (1999)
Meta-Analysis of Ganzfeld Research. Psychological Bulletin, v. 127, n. 3, 2001,
pp. 424-33.

SUDDUTH, M. A Philosophical Critique of Empirical Arguments for Postmortem
Survival. New York: Palgrave McMillan, 2016.

TARG, R.; PUTHOFF, H. Information transmission under conditions of sensory
shielding. Nature, v. 251, n. 5476, 1974, pp. 603-7.

THEOCHARIS, T.; PSIMOPOULOS, M. Where science has gone wrong. Nature, v.
329, n. 15, October, 1987, pp. 595-8.

THORNTON, S. “Karl Popper”. In: ZALTA, E. N. (ed.). The Stanford Encyclopedia
of  Philosophy  (Winter  2019  edition).  Disponível  em:
https://plato.stanford.edu/entries/popper/#CritEval. Acesso em: 23 de Setembro de
2020.

THOULESS,  R.  H.;  WIESNER,  B.  P.  The  psi  processes  in  normal  and
“paranormal” psychology. Proceedings of the Society for Psychical Research, v.
48, 1947, pp. 177-196.

TRUZZI,  M.  Reflections on “Project Alpha”:  Scientific  Experiment or Conjuror’s
Illusion? Zetetic Scholar, 1987, pp. 73-98.

TRUZZI, M.  Reflections on the reception of unconventional claims in science.
Frontier  Perspectives,  v.  1,  n.  25,  1991,  pp.  12-15.  Disponível  em:
https://explore.scimednet.org/index.php/2015/03/28/reflections-on-the-reception-
of-unconventional-claims-in-science/. Acesso em: 12/08/2021.

UEBEL,  THOMAS.  “Vienna  Circle”.  In:  ZALTA,  E.  N.  (ed.).  The  Stanford
Encyclopedia  of  Philosophy.  Summer  2020  edition.  Disponível  em:
https://plato.stanford.edu/entries/vienna-circle/#VerCriMetClaPer.  Acesso  em:  24
de Outubro de 2020.

150

https://explore.scimednet.org/index.php/2015/03/28/reflections-on-the-reception-of-unconventional-claims-in-science/
https://explore.scimednet.org/index.php/2015/03/28/reflections-on-the-reception-of-unconventional-claims-in-science/


UTTS, J.  The possible role of mental interaction in evidence-based medicine.
Presentation  at  the  Bial  Foundation  11 th symposium  “Behind  and  Beyond  the
Brain”, Porto, Portugal, March 30 – April 2nd, 2016. pp. 159-168

VENTOLA, A.  There is no Gate: On the PA and the AAAS. Mindfield, v. 8, n. 2,
2016, pp. 53-67.

WAGENMAKERS,  E.J.;  WETZELS,  R.;  BORSBOOM,  D.;  MAAS,  H.L.J.v.  Why
Psychologists Must Change the Way They Analyze Their Data: The Case of
Psi: Comment on Bem (2011). Journal of Personality and Social Psychology, v.
100, n. 3, 2011, pp. 426-32.

WAGENMAKERS, E.J.; WETZELS, R.; BORSBOOM, D.; KIEVIT, R.; MAAS, H.L.J.v.
Yes,  Psychologists  Must  Change  the  Way  They  Analyze  Their  Data:
Clarifications for Bem, Utts, and Johnson (2011). Created: December 27, 2018.
Last  edited:  June 25,  2020.  Disponível  em:  https://psyarxiv.com/tvarg/.  Acesso
em: 19/10/2021.

WATKINS, J. Against ‘Normal Science’.  In:  LAKATOS, I.;  MUSGRAVE, A. (eds.).
Criticism  and  the  Growth  of  Knowledge:  Proceedings  of  the  International
Colloquium  in  the  Philosophy  of  Science,  London,  1965.  Vol  4.  London:
Cambridge University Press, 1970. pp. 25-37.

WATT,  C.  Parapsychology’s  Contribution  to  Psychology:  A  View  From  the
Frontline.  Presidential  Address  Presented  at  the  2005  Convention  of  the
Parapsychological Association, 12th August 2005. Journal of Parapsychology, v.
69, n. 2, 2005, pp. 215-31.

WATT,  C.  Psi  Wars:  Getting  to  Grips  with  the  Paranormal.  The  Journal  of
Parapsychology, v. 68, n. 1, 2004, pp. 175-9.

WATT,  C.  Registering  Parapsychological  Experiments.  Journal  of  Scientific
Exploration, v. 27, n. 1, 2013, p. 119.

WATT,  C.  Stimulating progress in  parapsychology:  Prospective meta-analysis.
59th Convention of the Parapsychological Association, 2016, Boulder, Colorado,
USA.

WATT,  C.;  KENNEDY,  J.E.  Options  for  Prospective  Meta-Analysis  and
Introduction  of  Registration-Based  Prospective  Meta-Analysis.  Frontiers  in
Psychology, v. 7, 2017, pp. 1-4.

WATT,  C.;  NAGTEGAAL,  M.  Reporting  of  blind  methods:  An  interdisciplinary
survey. Journal of the Society for Psychical Research, v. 68, 2004, 105-14.

WATT, C.;  TIERNEY, I.  Psi-Related Experiences.  In:  CARDEÑA, E.;  LYNN, S.J.;
KRIPPNER,  S.  (eds.).  Varieties  of  Anomalous  Experience:  Examining  the
Scientific Evidence. 2nd ed. Washington, DC: American Psychological Association,
2014. pp. 241-72.

WESTCOMBE, A. I Do Not Think That Word Means What You Think It Means: A
Response to Reber and Alcock’s “Searching for the Impossible: Parapsychology’s
Elusive Quest”. Journal of Scientific Exploration, v. 33, n. 4, 2019, pp. 617-22.

151



WIGGINS, B.J.; CHRISTOPHERSON, C.D.  The replication crisis in psychology:
An overview for theoretical and philosophical psychology. Journal of Theoretical
and Philosophical Psychology, v. 39, n. 4, 2019, pp. 202-17.

WILLIAMS, B.J.  Reassessing the “Impossible”: A Critical Commentary on Reber
and  Alcock’s  “Why  Parapsychological  Claims  Cannot  Be  True”.  Journal  of
Scientific Exploration, v. 33, n. 4, 2019, pp. 599-616.

WILLIAMS,  G.R.  Should  We Accept  Arguments  from Skeptics  to  Ignore  Psi
Data? A Comment on Reber & Alcock’s “Searching for the Impossible”. Journal of
Scientific Exploration, v. 33, n. 4, 2019, pp. 623-42.

WINTHROP, J.P. Can Science Investigate the Supernatural? An investigation into
the relationship between science, the supernatural and religion. 2016. 235 f. Tese
(Doutorado em Filosofia) – Universidade de Durham, Durham, 2016.

WISEMAN, R.; WATT, C.; KORNBROT, D.  Registered reports: an early example
and analysis. PeerJ, v. 7, 2019, pp. 1-13.

WOLFFRAM,  H.  The  Stepchildren  of  Science:  Psychical  Research  and
Parapsychology in Germany, c. 1870-1939. Netherlands: Editions Rodopi, 2009.

WYLIE, A. Feminist Philosophy of Science: Standpoint Matters. Proceedings and
Adresses of the American Philosophy Association, v. 86, n. 2, 2012, pp. 47-76.

ZASLAVSKY, A. Parapsychical and Parapsychic Philosophers. Interparadigmas,
v. 5, n. 5, 2017, pp. 129-45.

ZINGRONE, N.L. Controversy and the problems of parapsychology. The Journal
of Parapsychology, v. 66, n. 1, 2002, pp. 3-30.

ZINGRONE, N.L. From Text to Self: the Interplay of Criticism and Response in the
History  of  Parapsychology.  2006.  313  f.  Dissertation  (Doctor  of  Philosophy)  –
University of Edinburgh, Edinburgh, 2006.

ZINGRONE, N.L.; ALVARADO, C.S.; HÖVELMANN, G.H. An Overview of Modern
Developments in Parapsychology. In: CARDEÑA, E.; PALMER, J.; MARCUSSON-
CLAVERTZ, D. (eds.).  Parapsychology: A Handbook for the 21st Century. North
Carolina: McFarland & Company, 2015. pp. 13-29.

152


	Introdução
	PARTE I
	1 O Problema da Demarcação
	1.1 Considerações preliminares
	1.2 Do Círculo de Viena a Feyerabend
	1.2.1 Verificacionismo
	1.2.2 Falseabilidade
	1.2.3 Resolução de Quebra-Cabeças
	1.2.4 Programas de Pesquisa
	1.2.5 O Fim da Demarcação?
	1.2.6 Anarquismo Metodológico


	2 Campos Epistêmicos
	2.1 Campos Epistêmicos Científicos, Paracientíficos e Pseudocientíficos
	2.1.1 Comunidade (C)
	2.1.2 Sociedade (S)
	2.1.3 Domínio (D)
	2.1.4 Base Filosófica (G)
	2.1.5 Base Formal (F)
	2.1.6 Base Específica de Conhecimento (B)
	2.1.7 Problemática (P)
	2.1.8 Estoque de Conhecimento (K)
	2.1.9 Objetivos (A)
	2.1.10 Metódica (M)
	2.1.11 Sistematicidade
	2.1.12 Progressividade

	2.2 Algumas Limitações do Critério
	2.3 Conclusão Parcial da Parte I

	PARTE II
	3 Parapsicologia e Demarcação Historicamente
	3.1 Considerações preliminares
	3.2 Carnap e frameworks linguísticos aplicados a sessões mediúnicas
	3.3 Popper, um crente no paranormal
	3.4 Parapsicólogos kuhnianos e os exemplares de psicologia
	3.5 “O Pior Inimigo da Ciência”, mas amigo da parapsicologia

	4 Perfil Epistêmico da Parapsicologia
	4.1 Comunidade (C)
	4.2 Sociedade (S)
	4.3 Domínio (D)
	4.4 Base Filosófica (G)
	4.5 Base Formal (F)
	4.6 Base Específica de Conhecimento (B)
	4.7 Problemática (P)
	4.8 Estoque de Conhecimento (K)
	4.9 Objetivos (A)
	4.10 Metódica (M)
	4.11 Sistematicidade
	4.12 Progressividade
	4.13 Conclusão Parcial da Parte II

	Conclusão: A Parapsicologia é Ciência?
	REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

