UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO
INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS E SOCIAIS

Programa de Pés-graduacéo em Filosofia

HEIDEGGER E VERDADE: DO JUiZO A RELAGCAO
DESVELADORA COM A EXISTENCIA

TRIANA GONCALVES RAMIRES

CUIABA
2023



TRIANA GONCALVES RAMIRES

HEIDEGGER E VERDADE: DO JUIZO A RELACAO
DESVELADORA COM A EXISTENCIA

Dissertacdo apresentada ao Programa de Poés-
graduacdo em Filosofia da Universidade Federal de
Mato Grosso como requisito para a obtengdo do
titulo de Mestre em Filosofia

Linha de Pesquisa: Epistemologia, Mente e
Linguagem

Orientador: Prof. Dr. Wendell Evangelista Soares
Lopes

CUIABA
2023



Dados I nter nacionais de Catalogacéo na Fonte.

R173h Ramires, Triana Gongalves.
Heidegger e Verdade [recurso eletrdnico] : Do juizo arelacéo
desveladora com a existéncia/ Triana Gongalves Ramires. -- Dados
eletrénicos (1 arquivo : 117 f., pdf). -- 2023.

Orientador: Wendell Evangelista Soares L opes.

Dissertacéo (mestrado) - Universidade Federal de Mato Grosso,
Instituto de Ciéncias Humanas e Sociais, Programa de Pds-Graduagdo em
Filosofia, Cuiab4, 2023.

Modo de acesso: World Wide Web: https://ri.ufmt.br.

Inclui bibliografia.

1. Verdade. 2. ontologia. 3. fendbmeno. 4. ser-o-ai. 5. existéncia. |.
Lopes, Wendell Evangelista Soares, orientador. I1. Titulo.

Ficha catal ogréfica el aborada automaticamente de acordo com os dados fornecidos pelo(a) autor(a).

Permitida a reproduc&o parcial ou total, desde que citada afonte.



MINISTERIO DA EDUCACAO
UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO
PRO-REITORIA DE ENSINO DE POS-GRADUACAO

PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

FOLHA DE APROVACAO

TiTULO: “Heidegger e Verdade: Do juizo a relagdo desveladora com a
existéncia ”

AUTOR (A): MESTRANDO (A) Triana Gong¢alves Ramires
Dissertagao defendida e aprovada em 05 de maio de 2023.

COMPOSICAO DA BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Wendell Evangelista Soares Lopes (Presidente)
Prof. Dr.Mario Spezzapria (Examinador interno)
Prof. Dr. Jelson Roberto de Oliveira— PUC -PR (Examinador Externo)
Prof. Dr. Rodrigo Marcos de Jesus (Examinador Suplente)

CUIABA, 05/05/2023.

Documento assinado eletronicamente por JELSON R OLIVEIRA registrado(a) civilmente como
Jelson Roberto de Oliveira, Usuario Externo, em 08/05/2023, as 17:58, conforme horario oficial de
Brasilia, com fundamento no § 3° do art. 4° do Decreto n°® 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

1.
el o
. =
assinatura

eletronica

1
Sel o
assinatura
eletrbnica

Documento assinado eletronicamente por MARIO SPEZZAPRIA, Docente da Universidade Federal
de Mato Grosso, em 09/05/2023, as 09:45, conforme horario oficial de Brasilia, com fundamento no §
3° do art. 4° do Decreto n° 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

1.
Sel o
assinatura
eletrénica

Documento assinado eletronicamente por WENDELL EVANGELISTA SOARES LOPES, Docente
da Universidade Federal de Mato Grosso, em 09/05/2023, as 10:00, conforme horario oficial de
Brasilia, com fundamento no § 3° do art. 4° do Decreto n°® 10.543, de 13 de novembro de 2020 .



http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm

1.
Sel: o
assinatura L
eletrénica

Documento assinado eletronicamente por ADRIANO BUENO KURLE, Coordenador(a) do
Programa de Pos-Graduacao em Filosofia / ICHS - UFMT, em 10/05/2023, as 14:53, conforme
horério oficial de Brasilia, com fundamento no § 3° do art. 4° do Decreto n® 10.543, de 13 de novembro
de 2020.

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site
o= http://sei.ufmt.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id orgao_acesso_externo=0,
> informando o codigo verificador 5771984 e o codigo CRC 9F720A1E.

Referéncia: Processo n° 23108.029487/2023-12 SEI n° 5771984


http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://sei.ufmt.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0

RESUMO

O presente trabalho se debrucou sobre textos selecionados da fase inicial do
filosofo Martin Heidegger que fundamentam o caminho de uma ontologia para o
conceito de verdade, que pretendeu o filésofo ao reunir denso conjunto de criticas ao
chamado conceito tradicional de verdade, que vigorou na Filosofia desde o periodo
medievo sem o que ele indica como uma devida analitica. Através do método
fenomenoldgico, e tendo por pano de fundo a recolocacdo do problema do Ser para a
ontologia fundamental, um recorte dos seus textos dos Primeiros Seminarios
Friburguenses até sua obra Ser e Tempo é realizado nos capitulos | e Il, e sdo levantados
0S aspectos gerais que evidenciam a necessidade de mudanca do modo de pensar a
verdade e qual é o seu fundamento. Entdo, no capitulo 11l e na Conclusdo, sob a leitura
do texto de transicdo “Sobre a Esséncia da Verdade” (1931), tentamos aponta o
desenvolvimento da verdade como desvelamento em ambos os niveis da analitica:
quanto aos enunciados e quanto a historia do homem, a existéncia. O objetivo se divide
em: mostrar como as pretensdes de Heidegger ndo eram oferecer um diferente ou
melhor conceito de verdade, que viria a rivalizar com os ja existentes; ele também
intentou reposicionar o conceito tradicional 16gico-semantico para um nivel secundario
frente a um modo de pensar que estabelece um fundamento, antes nunca apresentado.
Para tanto, Heidegger busca realizar um retorno a leitura dos fil6sofos gregos antigos, e
neles traz a lume o sentido original de verdade como alétheia, que significa “retirar algo
da ocultagdo”, “descoberta”. Em uma analitica existencial, mostra entdo como alétheia
constitui o aspecto da abertura do Ser-0-ai, e como esta abertura é o elemento que atrela
todo o conhecer a dinamicidade da prépria existéncia, e como esse panorama justifica a

impossibilidade de verdades absolutas.

Palavras-chave: verdade, ontologia, fenbmeno, ser-o-ai, existéncia.



ABSTRACT

The present work focused on selected texts from the initial phase of the
philosopher Martin Heidegger that support the path of an ontology for the concept of
truth, which the philosopher intended to gather a dense set of criticisms of the so-called
traditional concept of truth, which has prevailed in Philosophy since the medieval
period without what he indicates as an analytical due. Through the phenomenological
method, and having as a backdrop the replacement of the problem of Being for
fundamental ontology, an excerpt of his texts from the First Seminars of Freiburg to his
work Being and Time is carried out in chapters | and Il, and aspects general points that
show the need to change the way of thinking about the truth and what is its foundation.
Then, in Chapter 11l and in the Conclusion, under the reading of the transitional text
“On the Essence of Truth” (1931), we try to point out the development of truth as
unveiling at both levels of analytics: in terms of statements and in terms of human
history, existence. The objective is divided into: showing how Heidegger's pretensions
were not to offer a different or better concept of truth, which would rival the existing
ones; he also tried to reposition the traditional logical-semantic concept to a secondary
level in the face of a way of thinking that establishes a foundation, never presented
before. To this end, Heidegger seeks to carry out a return to the reading of ancient
Greek philosophers, and in them he brings to light the original sense of truth as aletheia,
which means “to remove something from concealment”, “discovery”. In an existential
analysis, it then shows how aletheia constitutes the aspect of the opening of Being-o-
there, and how this opening is the element that links all knowledge to the dynamicity of
existence itself, and how this panorama justifies the impossibility of absolute truths.

Keywords: truth, ontology, phenomenon, being-there, existence.



AGRADECIMENTOS

A primazia de todo o meu agradecimento é a Deus, fonte de vida e propdsito,
como também de secreta companhia e suma cumplicidade, principalmente, nos

momentos mais dificeis.

Agradeco imensamente ao meu Orientador e professor, Dr. Wendell E. Soares
Lopes, responsavel por uma oficial introducdo & Heidegger na minha vida de estudos,
pela paciéncia, pela inspiracdo de exceléncia que transmite, e pela fé que depositou em

mim para concluir este trabalho.

Ao PPGFIL desta Universidade, a Coordenacdo e servidores, por toda e sempre
solicitude. Também aos professores e colegas que se tornaram amigos nesta caminhada

no Programa.

Agradeco muito ao Conselho Nacional de Desenvolvimento Cientifico e
Tecnologico (CNPq) pelo suporte financeiro concedido durante todo este estudo. Foi
uma ajuda significativa, que deu estimulo e condicdo para que esta pesquisa fosse

realizada.

Meu sempre agradecimento ao mestre e jurista brasileiro Jacinto Nelson de
Miranda Coutinho, desde o dia que me recebeu em seu escritorio pela primeira vez e
ndo me deixou sair antes de super entusiasmar 0 meu sonho de me tornar pesquisadora e
professora, mesmo conhecendo a minha origem, e da sua tutela que segue ainda que a

distancia, sempre me incentivando a continuar.

Agradeco grandemente ao UNASP, na pessoa do meu Professor Dr. Alessandro
Jacomini, por me fazer adorar Martin Heidegger e a sua filosofia, antes que eu pudesse
saber de todos os desafios.

Aos meus pais Silvan Ramires e Tania Gongalves, pela vida e pelas condi¢des

gue com muita dificuldade me proporcionam em amor, e por acreditarem tanto em mim.
Aos meus irméos Silvan R. Filho e Reno Tiago, pela nossa amizade preciosa.

A minha incomparavel vové Luci Ramires, por absolutamente tudo. Que,
especialmente nos dias em que eu produzia esta pesquisa, me tirava de casa todos 0s
sabados e me fazia leva-la a beira do rio de Caceres para, assistindo ao por-do-sol, me

inculcar sobre as coisas da vida que realmente valem a pena.



Uma das coisas que aprendi € que se deve
viver apesar de. Apesar de, se deve comer. Apesar
de, se deve amar. Apesar de, se deve morrer.
Inclusive muitas vezes € o prdprio apesar de que nos
empurra para a frente. Foi 0 apesar de que me deu
uma angustia, que, insatisfeita, foi a criadora de
minha propria vida.

Clarice Lispector
(Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres, 1998)

Uma carateristica de todas essas conexdes é
que nunca podemos ter o conhecimento delas do
mesmo modo que detemos um conhecimento
qualquer. Ao contrario, sou sempre eu que preciso
me apropriar delas uma vez mais €, em meio a essa
nova apropriagdo, sempre me deparo com um novo
abismo. A esséncia do simples e do auto evidente é
que constitui o lugar propriamente dito para o
carater abismal do mundo. E esse abismo sé se abre
se filosofamos, ndo se acreditamos ja saber do que
estamos falando.

Martin Heidegger
(Introdugéo a Filosofia, 2008)



SUMARIO

INTRODUCAO

CAPITULO 1 - FUNDAMENTOS PARA UMA ONTOLOGIA DA
VERDADE ANTES DE SER E TEMPO (1927)

1.1 HUSSERL E HEIDEGGER

1.2 OS FUNDAMENTOS NOS PRIMEIROS SEMINARIOS
1.2.1 Do historico ao fatico e ao mundo
1.2.2 Do histérico ao fatico e ao tempo

1.3 ARISTOTELES E HEIDEGGER

CAPITULO 2 - A VERDADE FUNDADA E O FUNDAMENTO DA
VERDADE

2.1 JUIZ0O E VERDADE
2.2 VERDADE E DASEIN
2.1.1 Os fundamentos que compde 0 Ser-no-mundo
2.1.2 Da decadéncia a cura e a verdade
CAPITULO 3 - VERDADE ENQUANTO EXISTIR

3.1 “SOBRE A ESSENCIA DA VERDADE” E A SUA
PERSPECTIVA PARA ALEM DO DASEIN

3.2 O COMPORTAMENTO DESVELADOR NA RELACAO COM A
EXISTENCIA

CONCLUSAO

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

14

16

22

24

35

39

49

50

69

71

76

91

93

99

99

111



INTRODUCAO

O objetivo desta pesquisa comegcou com a vontade de entender se Heidegger
havia apresentado algum diferenciado conceito de verdade para a Filosofia, em Ser e
tempo, obra robusta, desafiadora e que mostra muito da virtuosidade de Heidegger
enquanto filésofo, o que justifica o ainda grande interesse de muitos em pesquisar sobre
ele. Porém, como é de se esperar do bom andamento de uma pesquisa, 0S assuntos
encontrados em Heidegger parecem ter facilidade em se multiplicar, j& que, como
comenta Renato Kirchner, Heidegger tem um costume de constantemente retomar algo
ja declarado, e, por vezes, nesta ocasido, inovar 0s modos de se tratar um tema, com
novos elementos, o que aprofunda a questdo, mas faz com que cada assunto do conjunto
de suas obras parece incentivar uma infinidade de pesquisas possiveis (2015, p. 02).
Assim sendo, 0 objetivo passou a rumar para ndo sé conseguir explicar o que a verdade
significa em Heidegger, mas estabelecer alguma ordem das suas colocacfes em prol do
objeto, partindo de sua chamada fase inicial, até os meados de 1930.

Isso depreenderia algumas regras para a pesquisa. A primeira é a atencdo a
cronologia de suas obras, a datacdo dos cursos e seminarios que é diferente da data de
suas publicacOes. Desta regra, de acessar as obras na ordem de seu surgimento (e ndo da
publicacdo), vemos ser a maneira mais eficaz para a compreensdo, pois, no avancar de
suas apresentacdes, vao se justificando os motivos para certos comentarios do filésofo,
para perguntas, que, muitas vezes, o faziam abrir um caminho em compromisso as suas
implicacdes. A segunda atencdo, tida neste trabalho, foi quanto ao proprio contexto de
Heidegger, sobretudo, o reconhecimento das circunstancias que suscitaram a direcdo de
seus questionamentos. Entdo, nos trés capitulos se encontra, aqui ou ali, algum
comentario que identifica um periodo de suas vivencias, tomadas das biografias sobre
ele, ou de comentadores. Um destaque para o Primeiro Capitulo, em que um recorte
histérico maior € apresentado, a partir do inicio da jornada como filésofo, e com o
mesmo objetivo de deixar & mostra as origens de muitas de suas colocagdes.

Assim, a ordem dos capitulos, e seus topicos, procura acertar o montante de
assuntos que entendemos estarem latentes a Heidegger diante da questdo da verdade. E,
em razdo do volume ainda maior de outros assuntos que suas obras abordam, buscamos

selecionar quais deles poderiam compor a fileira, seja porque o préprio Heidegger lhes



fez referéncia, seja pela recepcao das descobertas de alguns estudiosos de Heidegger,
que notaram conexdes.

O que nos levou a estes critérios ndo foram outras sendo as proprias paginas
introdutorias dos textos que escolhemos trabalhar, de modo que alguns contornos, as
vezes longos, por outros textos ou partes anteriores, objetivam a ampliacdo do cenario e
rigidez do fundamento; do que estaria em jogo quando determinada tese é afirmada nos
textos principais. Estes textos principais analisados séo o 844 de Ser e tempo (1927), o
texto “Sobre a esséncia da verdade” (1930), e 0 813 de As questdes fundamentais da
filosofia (1938).

A sua selecdo, de uma gama bem maior de obras nas quais conhecemos que a
questdo da verdade foi trabalhada, tendo em vista a ja mencionada virtuosidade dos
escritos heideggerianos, mostra que foi necessario fazer escolhas, em detrimento de
outros aspectos também muito importantes, ou interessantes, ao tema. Porém, todos os
tidos essenciais para o deslinde da questdo foram trazidos. Utilizamos, pois, dos
seguintes critérios para tudo isso: de pertinéncia, de coeréncia e de exequibilidade. A
pertinéncia junta os fatores de a) ser esta a nossa primeira pesquisa especifica sobre
Heidegger, com b) a vontade por encontrar o inicio do problema da verdade, e partir
dele - que n&o significou encontrar o contetido da obra que primeiro abordou o tema - a
fim de que o trabalho venha a contribuir com a fase inicial de Heidegger, que &,
conjuntamente, essencial ao problema da verdade. A fase do jovem Heidegger, como se
verd, marcada pela transicdo da fenomenologia de Husserl, em que apresenta conceitos
de histéria, temporalidade, mundo, entre outros, como enfatiza o método
fenomenolo6gico e a necessidade de se rever certos fundamentos referenciados aos
filésofos gregos antigos, €, pois, tdo importante para a discussdo do problema da
verdade quanto o é para os problemas principais da totalidade de sua filosofia, que sdo o
tempo e o Ser. Ser, tempo e verdade s&o os principais motivos da obra heideggeriana.

O fator que me refiro como coeréncia consistiu no desafio de selecionar 0s
textos em detrimento de outros, e, dentro deles, selecionar 0s assuntos que nos
permitissem criar uma narrativa coerente entre si. Uma narrativa que também indica um
progresso, que vai tomando proporgdes enquanto se conecta com outros temas dentro de
sua filosofia. O titulo da presente pesquisa importa na relevancia desta narrativa, que,
dentre os assuntos selecionados, encontra um desenvolvimento da propria questdo da
verdade, como é observado por Daniel Dahlstron em sua obra Heidegger’s concept of

truth, e por Ernildo Stein em Seminarios sobre a verdade. Heidegger tem especial



10

interesse pela referéncia a Aristoteles como o precursor do conceito tradicional de
verdade para a Filosofia, ao supostamente haver desenvolvido que "verdade é a
concordéncia entre a proposicdo e a coisa". Heidegger demonstra conhecer bem a
citacdo em questdo na obra aristotélica Da Interpretacdo, e ao abrirmos o texto de
Aristoteles, a investigacdo mostra como o proprio Aristoteles menciona reconhecer a
distingdo entre enunciados que podem ser julgados como verdadeiros ou falsos de
outras sentengas, que sejam meramente expressivas. As sentengas que possuem
predicacdo, que concordam ou ndo com um sujeito, sdo também chamadas de juizos
(em aleméo Urteil). No 844 temos tanto o juizo como termo para proposi¢do, se
referindo a essas sentencas judicativas (Urteilsgehalt), como temos mencao a execucao
do juizo como pensar, o julgar (Urteilen). Heidegger se demorara nas primeiras paginas
do §44, como também no inicio do texto “Sobre a esséncia da verdade”, com como a
real concordancia encontrada se da entre o enunciado (atividade do intelecto) e um
objeto ideado, que ja& se encontra na mente, como conhecido. Em poucas linhas,
Heidegger evidencia uma complexa discussdo envolvendo a atividade cognitiva, o
conteddo ja presente na mente, e a atividade expressiva do pensar chamada de julgar.

E deste modo que 0 momento mais primario da discussdo em relacéo a verdade,
na visdo de Heidegger, ou seja, o ponto de partida para o problema é a relagdo de
verdade e juizo. E, nela, a partir do problema com essa "pré-ciéncia" do homem das
coisas, que compete com 0 espaco do conhecimento novo, da experiencia com algo que
mostra-se de si mesmo. Esta é a razdo de nos referirmos ao juizo no titulo desta
dissertagéo, a partir do qual acompanhamos Heidegger ir caminhando rumo a encontrar
a alétheia grega (termo antigo para verdade) em um nivel existencial do conhecimento
das coisas, no ambito ontolégico em que o ser do homem enquanto ser descobridor do
mundo, reunindo passado e projecGes de futuro, € um conhecer que acompanha a
dinamicidade da existéncia, do existir que tece a historia.

A presente pesquisa buscou compreender o conceito de verdade para Heidegger
na presciéncia de que o que Heidegger estava interessado em seus escritos ndo se tratava
da verdade factual tal como encontrada, predominantemente, na Epistemologia.
Todavia, esses textos tém como ponto inicial o problema com o conceito tradicional de
verdade, da tradicao filosofica, e que ele denuncia ja fazer parte de vérias outras areas
para além da filosofia, sobretudo, encontrado no uso cotidiano da linguagem, nas

relagoes.



11

Na introducao desses textos, sdo encontradas referéncias a escolas filosoficas (o
Idealismo, o Realismo, a Neoescolastica, 0 Neokantismo, etc), bem como a fil6sofos
fundamentais (Platdo, Aristdteles, S&o Tomas, Kant, Hegel, etc). Sdo encontras ainda
citacGes e trechos de filosofos contemporaneos a sua filosofia (Brentano, Scheling,
Bonzano, Dilthey, Husserl). Uma segunda leitura observa a relevancia do estudo
filologico quisto por Heidegger, da origem e historia do conceito de verdade que
contorna a sua tradugéo e etimologia. Uma terceira leitura requerer maior espago a fim
de compor o seu observado objetivo principal ao fazer a tarefa que cobrara de outras
vertentes filoséficas: uma ontologia do conceito de verdade e a apresentacdo do que é
encontrado quando se questiona 0 que é a concordancia, 0 que € 0 juizo, 0 que € a
comprovacao ou a verificacdo, o que € a proposicao, entre outros. E, s6 entdo, se pode
fazer uma quarta leitura em que se observa a ineréncia do problema do Ser na questdo, o
seu tema central e sempre subjacente em qualquer pesquisa em Heidegger. Tais
camadas encontradas nos textos lidos ndo séo assim delimitadas por Heidegger, como
também ndo foram assim fracionadas na presente dissertacdo. O que fazemos, portanto,
é o desafio de uma narrativa que entrelacasse todos eles no sentido e para 0s objetivos
quistos por Heidegger.

Assim, e com 0 desejo de apresentar um estudo descritivo com alguma
rigorosidade - que o préprio Heidegger inspira - essas camadas de leitura para os textos
selecionados, somadas aos demais critérios mencionados e mais alguns fatores que se
verdo, compuseram o desafio desta pesquisa.

O 844 de Ser e tempo ficou comumente conhecido como o depositario do
conceito de verdade em Heidegger, tal como o 843 comporta o conceito em Heidegger
de realidade. Todavia, a minima observacao de sua obra como um todo faz verificar que
ele ja havia levanto a questdo, que aqui ali era apresentada de certo modo ja
desenvolvida. Porém, o 844 proporciona um ponto de partida necessario ao
entendimento do que Heidegger pretende com o tema, em que ele fragmenta o chamado
conceito tradicional em trés méximas, e de cada uma delas coloca um &mbito a ser
investigado. O Capitulo Um da presente dissertacdo partira deste mesmo ponto,
tomando a sua primeira referencia sobre Aristételes como o farol que remete as criticas
de Heidegger ao aristotelismo, ja sido langadas nos outros paragrafos de Ser e tempo,
bem como a reminiscéncia de Heidegger ao seu mais primario contato com a Filosofia
quando mais novo, em que abracou com muito interesse a conexdo filosofica entre

Aristoteles através da obra de Brentano por ocasido de encontra-los na obra de Edmund



12

Husserl. Faremos um contorno sobre a histdria deste inicio de Heidegger e pontuaremos
alguns outros momentos relevantes ao que ele viria a desenvolver até completar a sua
formagdo em Freiburg. Ao elencar os seus primeiros problemas filosoficos trazidos nos
chamados Primeiros Seminarios, ficard mais claro como Husserl foi importante para a
sua filosofia e para o estabelecimento dos elementos existenciais que constituem a
ontologia de Heidegger. Dedicamos entdo um topico para as contribui¢des muito caras
de Aristoteles a Heidegger - assunto este bem maior do que esta dissertagdo poderia
compor - fazendo um recorte daquilo que vird a compor as bases do problema da
verdade quando Heidegger cita Aristdteles no §44.

O Capitulo Dois parte exatamente das apreensfes heideggerianas de Aristoteles
quanto ao logos apofantikos, tema fundamental para o advento da discusséo de verdade
e proposi¢do. Também destacamos a conexao do §7° de Ser e tempo servindo como uma
introducdo ou sinopse do que ele pretendia e viria a se tornar o 844. A partir de entdo, ja
tendo lancado boa parte das explicacGes preparatorias, € possivel apresentar como
Heidegger prevé uma distin¢do para a tratativa do tema, que primeiro busca entender
como a verdade é um atributo das enunciacdes por ser encontrada nestas predicacées -
que consiste o conceito tradicional - e como a verdadeira contribuicdo de Aristoteles ao
tema, ja que assim o utiliza, consiste no sentido de verdade ndo ser o de concordancia,
mas sim de um desvelamento (Entdeckung). Esta é a revelacdo de uma verdade fundada,
em que se trabalha com o retorno a sua condi¢cdo mais original a fim de procurar por seu
primeiro sentido, e que foi perdido ao longo dos anos. Neste estudo, se destaca o
resultado de uma ontologia da concordancia, e o desvelamento enquanto modo-de-ser
encontra alguma real relagdo com os objetos, que na verdade se da no nivel dntico, dos
entes, quando o ser do objeto e o ser do enunciado estdo “apontados” para 0 mesmo
sentido, o de mostrarem-se. Deste modo, se pretende esclarece o nivel da relacdo
possivel entre juizo e verdade. A investigacdo mostra um resultado, mas tal resultado,
principalmente por se tratar de uma nova analise de um conceito filosofico em vigor,
ndo apresenta um contraponto dissolutério.

Fica solidificado que o conceito de verdade em Heidegger ndo se trata do
conceito de verdade de Heidegger, mas antes é uma problematiza¢do dos fundamentos
ontoldgicos pressupostos pelas teorias ja existentes. Por este motivo, € que nao foi feito
um trabalho comparativo com 0s conceitos de verdade j& existentes ou com as teorias da

verdade de outros vieses filosoficos. Assim como Heidegger ndo o faz, esta tarefa, se



13

realizada na presente dissertacdo, estaria demonstrando a incompreenséo da perspectiva
heideggeriana.

No tdpico seguinte do Capitulo Dois, um contorno maior e mais profundo é real
é necessario, a fim de acompanhar Heidegger, a partir do problema do acesso as coisas
que existem, e em refutacdo ao subjetivismo e a transcendentalidade, demonstrar como
este desvelamento faz parte da analitica do ser que disponibiliza este acesso. Nos
empenhamos no mesmo contorno que Heidegger realiza na Primeira Parte de Ser e
tempo para conhecermos o que é o Dasein, e como a sua constituicdo é dotada do
reconhecimento dos varios elementos explicados no primeiro capitulo: facticidade,
temporalidade e relagdo com o mundo, e que promove esta mesma Visdo para as coisas
que existem, a sua ndo independéncia de um estado prévio de vinculo a existéncia, que é
a conjuntura de como as coisas ja s3o previamente. E nesta relacdo do ente do homem
com um ja prévio estado das coisas, que também expbe 0s pormenores deste modo de
ser do homem, que um nivel mais existencial da verdade emerge.

Chegaremos entdo ao Capitulo Trés aptos a compreender um pouco mais deste
ambito ontologico da verdade, para agora a encontrarmos estruturando o mecanismo
gue movimenta a propria histéria do homem e as suas implicacbes dadas pelo ensaio
“Sobre a esséncia da verdade” e no §13 de As questdes fundamentais da filosofia, um
alinhamento com os fundamentos da historicidade ja estudado e aqui ampliados,

demonstrando o protagonismo do desvelar para a existéncia.



14

CAPITULO 1 - FUNDAMENTOS PARA UMA ONTOLOGIA DA
VERDADE ANTES DE SER E TEMPO (1927)

Diz Heidegger nas primeiras linhas do 844 de Ser e tempo: “a filosofia ha muito
que juntou verdade e Ser” (2012, p. 591), se referindo aos achados dos fragmentos dos
pré-socraticos, antigos filosofos gregos. O termo para verdade ali trata-se de dinfsia
(alétheia)l. Contudo, sua semantica ndo condiz exatamente com o termo em aleméo
Wahheit para que pudesse ser entendida como verdade ou verdadeiro, que sdo as formas
usuais de classificar as coisas que concordam com a realidade. Mas antes de se
preocupar em traduzir alétheia ou falar como ela esta ou ndo ligada a Wahheit, é
necessario observar que Heidegger foi um filésofo preocupado com a ordem que as
ideias precisavam ser colocadas.

Ao menos dois detalhes dentro de Ser e tempo corroboram para isso. O primeiro
se V€ na ordem em que 0s assuntos sdo apresentados em relacdo a Histdria da Filosofia.
Partindo de uma discussdo proxima a sua época, Heidegger procura reconstruir uma
questdo segundo a cronologia do préprio tema, como sera mostrado neste trabalho, o
que lhe exigiu muita pesquisa e dominio do conhecimento historico. E, nesta tarefa, ele
busca tomar o cuidado de ndo colocar um termo ou problema — como a palavra alétheia,
por exemplo — antes que ja o tivesse desenvolvido. Ele mesmo atesta isso no inicio do
844, ao dizer que a questdo do fendmeno da verdade (Wahrheitsphdnomen) ja tinha
aparecido nas analises feitas até ali, embora ndo expressamente sob a indicacdo de
alétheia (Sz, 2012, p. 593).

E no 844 que Heidegger escolhe reunir as questdes relacionadas ao significado
de verdade, tema este relevante e ja hd muito tomado pela Filosofia, e, a partir de seu
conceito tradicional, caminhara entre 0 modo habitual de seu uso, passando por quais
escolas filosoficas tomaram o tema para estudo, e, levantando questionamentos
pertinentes, apresentard a relacdo de verdade e Ser, contribuindo com uma analitica
existencial junto ao tema da verdade.

Mas quando ele chega a este paragrafo, o que se verifica é a retomada de pontos
ja colocados anteriormente na obra, e que, se estiverem de antemdo conhecidos pelo

leitor, pode melhorar a elucidacdo do volume de temas que a verdade como problema

! Transliteragdo romanizada, no alfabeto latino, de éinsfsio que escolhemos usar ao longo deste
trabalho, mesmo havendo o termo em portugués “Aleteia”. Optamos pela outra forma também por
referéncia a escolha de Ernildo Stein na obra Seminario sobre a verdade (1993).



15

suscitou para Heidegger. Por isso, o presente capitulo pretende trazer, de maneira
prévia, o que ele ji havia discutido no percurso de seu caminho filoséfico que se
relaciona ao problema da verdade, quanto torna possivel a compreensdo de sua
abordagem dentro de uma analitica existencial.

Heidegger comeca o paragrafo apresentando que Parménides teria sido guiado
pelo modo de pensar as coisas “por si mesmas”, segundo encontrou nos estudos de
Aristoteles sobre os primeiros filosofos. Em meio a esses dialogos, Parménides teria
citado pela primeira vez o termo ainefeiac (alétheias) para verdade, envolvida no
sentido de que esse modo de pensar se trataria de um "investigar forcados pela
"verdade" ela mesma"2. Aristoteles recepcionou essa descoberta em sua filosofia
concordando que tudo entre o Ser e a compreensdo percipiente de Ser seria um
“filosofar sobre a verdade”. Concomitantemente, ele também vai afirmar que a Filosofia
¢ ela mesma determinada como “ciéncia da verdade” (SZ, 2012, p. 591).

Toda a filosofia de Heidegger é pautada por um retorno aos antigos filésofos
gregos, aos quais ele dedicou intensas horas de estudo, e na lingua original, ao longo da
carreira.> Porém, aqui em Ser e tempo, ele escolhe comecar pelas referéncias que
Aristoteles o da, e segue no sentido de mostrar que Aristoteles recepcionou o modo de
pensar a verdade como Heréclito e Parménides pensaram. Pode-se supor que um dos
motivos para isso esteja relacionado ao conceito tradicional de verdade que, logo em
seguida, ele apresenta. O conceito de verdade para a tradicdo filoséfica esteve resumido
em trés sentencas, € uma delas consiste em atribuir a Aristoteles a responsabilidade pela
relacdo entre verdade, enunciagdo e concordancia. As trés sentencas serdo melhor
desenvolvidas a frente nesta dissertacdo. A questdo aqui é notar que as frases originais
da obra Da Interpretacdo aparecem como por uma necessidade de serem trazidas e
abertas a visdo, a fim de que o leitor pudesse ler por si mesmo o que Aristoteles havia
realmente declarado sobre alnebeia.

Introduzir o 844 com Aristoteles anuncia também que Heidegger pretende
apresentar criticas as atribuigdes equivocadas a Aristoteles, aqui tanto quanto ja esteve
fazendo. Ao longo de Ser e tempo, mas também antes dele, Heidegger ja havia

apresentado interpretacGes inovadoras dos escritos aristotélicos, motivado pela condicéo

2 Citagdo transliterada de Avristoteles por Heidegger em Ser e Tempo (2012, p. 591).

3 Heidegger, a passos de sua fase tardia, ainda aprofundaria com mais detalhes os estudos em
relacdo a verdade e os gregos antigos em trés proeminentes textos - Platons Lehre von der Wahrheit, de
1931-1932 (GA 9, trad. A doutrina de Platdo sobre a verdade), Moira (Parménides) de 1952 (GA 7), e
Alétheia (Heraklit, Fragment 16), de 1954 (GA 7). A compreensdo dessas obras também ganha mais
completude ap6s o contorno por sua fase inicial ofertado nesta dissertagéo.



16

de estado perpétuo de certos equivocos do chamado aristotelismo. Reler Aristdteles em
funcdo da Fenomenologia, nos anos em que estava prestes a deixar a carreira
eclesiastica, suscitou nele uma intensa vontade de rebater ideias consolidadas no
Catolicismo, como também pulverizadas por toda a tradicdo filoséfica, em relacdo ao
filosofo grego. Essa empreitada gerou grande amadurecimento dos estudos que ja
possuia em historia, filosofia e teologia. A partir das obras de Husserl e 0s
questionamentos em relacdo ao acesso ao Ser e a multiplicidade de seus modos, é

absorvido pela necessidade de reler Aristoteles.

1.1 HUSSERL E HEIDEGGER

Foi a metafisica aristotélico-escolastica 0 caminho que conduziu ao despertar do
pensamento de Heidegger.* Por esse e outros motivos uma retomada historica de sua
génese filosofica se faz importante.

Ainda enquanto cursava o Liceu para seguir carreira sacerdotal, Heidegger ja
havia manifestado favoritismo e habilidades com os conhecimentos filosoficos. Em
1907 ganhou de presente de um dos professores uma copia da tese de doutorado do
padre Franz Brentano, Sobre o significado multiplo em Aristoteles (1862), sendo esta a
primeira das trés obras mais importantes de seu inicio.

Influenciado e auxiliado para cursar teologia, a partir de 1909 j& no curso
teolégico, sua convivéncia com o professor Carl Braig marca outro importante
momento. Heidegger havia estudado sua obra Do Ser: Compéndio de Ontologia (1896)
desde o Liceu, o que o havia familiarizado com a etimologia da Ontologia Fundamental,
e com textos proeminentes de Aristoteles, Tomas de Aquino e Suarez sobre o problema
do Ser (Heidegger, 2009, p. 281). Além dos constantes assuntos sobre histéria e
ontologia, o contato pr6ximo a Braig também trazia a questdo dos embates entre o
modernismo e antimodernismo, que despontava na Europa na época. Braig era um
tedlogo do antimodernismo, uma tendéncia filoséfica para além do catolicismo e contra
0 espirito cientificista da Modernidade. Ambas as tendéncias cercavam Heidegger, mas
ele achava pertinéncia no modo de pensar de Braig, de que o modernismo era cego para

tudo que ndo é o eu, ou ndo serve ao proprio eu, o que faz anular o respeito pelo

4 Quanto ao inicio e o caminho filosdfico de Heidegger até suas principais obras, o Padre A. Mac
Dowell possui uma importante contribuigdo brasileira com sua obra A génesis da ontologia fundamental.
S&o Paulo: Loyola, 1993. Até esta primeira edicdo, a génesis de sua filosofia era conhecida pela tradugédo
das obras de Franco Volpi (1976) e (1984).



17

mistério inesgotavel da realidade que nos rodeia e na qual somos parte (Safranski, 2019,
p. 44).

Antes de deixar a carreira eclesiastica, Heidegger frequentou as aulas de
Dogmatica de Braig. Nelas ele desperta para o entrelacamento da filosofia com a
teologia realizado pelo catolicismo na Idade Média, 0 que o faz se debrucar sobre os
volumes da History of Dogma (1890) de Adolf Harnak e a denlncia do tedlogo a
dogmatizacdo do cristianismo primitivo, apontando as infiltragdes de outros
pensamentos, como a filosofia grega, em toda a teologia cristd. Segundo Harnak, a
utilizacdo de concepcdes filoséficas gregas nos concilios da igreja a partir do século IX
d.C. tinham helenizado os escritos cristdos, transformando as narrativas dos evangelhos
e das cartas de Paulo em uma construcao teérica para formar dogmas, o que resultou em
concepcdes bem mais complexas, e distantes, em relacdo a simplicidade dos ensinos de
Jesus e dos primeiros cristdos (GA 14, 2009, p. 282).

Esses estudos finais no Seminério em 1911 marcam o interesse de Heidegger em
vir a contrapor a Teologia Neoescolastica em algum momento, que ainda conservava,
em sua visdo, muitas controvérsias quanto a leitura de Aristételes, e porque Heidegger
ndo sé detinha um bom conhecimento, mas, sobretudo, vinculo com os textos religiosos
e com a historia da religido. Mas ainda por muito tempo guardaria este projeto, ja que
havia desistido de prosseguir no seminario teoldgico em prol de se dedicar inteiramente
a filosofia, e entdo, a sua Unica forma de continuar os estudos em Freiburg, fora do
seminario, tinha sido condicionada pela igreja a sua fidelidade a verdade eclesiastica
nas licdes da escolastica tomista (Safranski, 2019, p. 69-78).

Essas e outras leituras estavam sempre sendo relacionadas por Heidegger a uma
obra em especial, para qual, durante todos estes periodos entre suas graduacdes ele
retornava: as Investigacdes Logicas (1900-1901) de Edmund Husserl. Husserl lancara
os fundamentos da fenomenologia na contramdo da tradi¢do filosdfica, que havia
chegado ao tempo moderno, por razbGes kantianas, como uma espécie de Logica
transcendental, como iremos ver a seguir.

Para Heidegger, intenso periodo de estudos que se segue vado de 1911, passando
pelo seu doutoramento, e chegam a 1915 com a sua titulacdo de Livre Docente em
Filosofia, em Freiburg. Dentre muitos outros autores, esse periodo incluiu as releituras
de Platdo, Aristoteles e dos fragmentos dos pré-socraticos, da filosofia patristica, da
escoléstica, e do trabalho de Lutero, bem como dos efeitos da filosofia medieval —

recepcOes e refutacbes — em Schelling, Hegel e em Kant, também inspirado pelos



18

estudos em hermenéutica de Dilthey. O estudo de Kant também se d& em efeito ao
neokantismo que o cercava, junto as leituras de Heinrich Rickert, Emil Lask, Eckhart,
dentre outros. Entdo, de volta a Husserl, os desdobramentos da compreensdo das
Investigacdes se dao através de novas publicacdes do fenomendlogo em 1913, e que
prosseguiu para além de 1916, com a chegada de Husserl a Freiburg para ser professor,
e a instantanea parceria que se formou entre os dois.

Como ja mencionado, as obras de Edmundo Husserl estiveram sempre a mao
para Heidegger, e, com a vinda de Husserl para a universidade e este contato direto no
chamado circulo fenomenoldgico juntos aos estudantes, ha um desenvolvimento
filosofico para ambos.> Futuramente, s6 a partir de suas aulas em Marburg como
professor, Heidegger acentuara suas diferencas filos6fica com seu mestre. Ainda assim,
prevalece o entendimento de que Heidegger ndo s6 mantém o devido reconhecimento a
esta origem, como ndo se afastou radicalmente da obra husserliana. Pelo contrario, a
jornada rumo a Ser e tempo ndo sé é iniciada pelo contato com as obras, como é
conduzida em resposta, ou em reproposta, a muito do que 0 seu mestre apresentara em
Investigacdes l6gicas, em A filosofia como ciéncia rigorosa e no primeiro volume da
obra ldeias ® (Kirchner, 2015, p. 145-146).

A Filosofia na época de Husserl girava em torno de teorias da Ldgica, e a
Ontologia havia se transformado em certa analitica transcendental, de modo que Husserl
se insere nesta tradicdo discutindo os elementos e estruturas formais que constituem o
conhecimento e qual seria o seu fundamento Gltimo. E na obra Prolegomena zur
Geschichte des Zeitbegriffs (Prolegdbmenos para uma Historia do Conceito de Tempo),
curso de 1925, que Heidegger indica as trés principais partes da tese husserliana em que
trabalhou e ainda trabalharia: da intencionalidade, o conceito de intui¢do categorial e a
concepcao de a priori. Todas elas foram longamente trabalhadas por Husserl em reposta
as questdes de transcendéncia e subjetividade em Kant. Dentre tantas elaboragdes, o
recorte das questbes relevantes ao que vem a ser construido em Ser e tempo

posteriormente até que o problema da verdade seja apresentado ird contornar o conceito

> Gadamer é quem registra a frase de Husserl que se tornou popular quanto a relagdo de sua
filosofia com a de seu aluno Heidegger: “A fenomenologia somos eu e Heidegger” GADAMER, 1986
apud STEIN, Ernildo. Compreensdo e finitude: Estrutura e movimento da interrogacdo heideggeriana.
ljui: Unijui, 2001. P. 143.

6 Dentre os pesquisadores brasileiros em Heidegger, Roberto Wu contribui grandemente
reunindo em um artigo o alinhamento das contribui¢des husserlianas ao jovem Heidegger, dadas além de
Ser e Tempo, também nas obras Prolegdmenos & histéria do conceito de tempo, Logica, e Problemas
fundamentais da fenomenologia Cf. WU, R. A apreensdo fenomenoldgica da vida factica em Heidegger.
WU, R. Aprender: Vitoria da Conquista-BA n. 10, p. 177-202, 2008.



19

de intuicdo, a reducdo fenomenoldgica, a significacdo dentro da questdo do signo
representativo, a epoché husserliana e entdo um desenvolvimento do conceito de
intuicdo categorial, todos elaborados em Investigacgdes logicas. Iremos introduzir todas
elas, e, s6 depois apresentadas e consolidas as questBes do inicio da jornada de
Heidegger e sua relacdo com Aristoteles, retomar estes temas, assim como Heidegger
faz em Ser e tempo, com certo arremate a génesis husserliana de Heidegger.

Buscando outro caminho por enxergar problemas com a transcendentalidade,
Husserl primeiro abandona toda a questdo da esséncia a priori de Kant enguanto
espelhamento pela consciéncia que possibilita acesso ao conhecimento’, e apresenta os
argumentos para trabalhar com as manifestagcdes da coisa em si, da percepgéo de que a
coisa se da de si mesma. Este contato investigativo da assimilacdo da realidade, que ele
chama de intuicdo, caracteriza-se de certa pureza, ou seja, requisita que a atitude se
preserve dos recursos do saber, de qualquer conhecimento definidor da coisa, de modo
que todas as atitudes de teorizacdo sobre ela sejam suspensas (requisito para a intuicéo
que ele denomina epoché, a suspensdo do juizo).®

Husserl chama a atencdo para o fato de que ao perceber as coisas € possivel
perceber a percepcdo, e apresenta a reducdo fenomenoldgica, um exercicio de
consciéncia a partir da atencdo ndo para algo percebivel, mas agora para o préprio
processo de percepcdo. Nele, ao fixar-me em algo posso perceber minha percepcdo e
notar que confiro aquilo, por exemplo, o atributo de real (somente se realmente estiver
diante da coisa real).®

Além disso, fica em evidéncia como essa atencdo ao modo de acesso, no
processo do conhecimento, consiste no método radical pelo qual ndo so a realidade, mas
também o eu é apreendido de maneira mais pura. Isso porque, com o0 exercicio da

reducdo fenomenologica, uma chamada “percepc¢do natural” das coisas, no sentido de

7 Obra posterior ao seu tratado, a obra A ideia da fenomenologia: Cinco licdes (Hua Il: Die ldee
der Phanomenologie. Nachdruck der 2., erg. Auflage. 1973), curso ministrado em Gotinga em 1907, é a
gue reline todos o0s passos de sua fenomenologia, desde o platonismo, passando por Descartes e chegando
Kant. C.f. HUSSERL, E. A ideia da fenomenologia. Lisboa: Edi¢des 70, 1992. Por mais que Heidegger
tenha se utilizado proeminentemente de Investigag@es logicas no seu desenvolvimento, nos referenciamos
aqui também a esta obra de 1907 por questdes didaticas ja que ela retine todos os topicos de Husserl
utilizados por Heidegger.

8 «(...) s6 se deve aceitar como fendmenos as vigéncias e realidades derivadas nas ciéncias por
inducdo ou deducdo a partir de hipdteses, fatos ou axiomas e fica igualmente em suspenso todo o recurso
a qualquer saber, a qualquer conhecimento, a investigacdo deve manter-se no puro ver, na esfera da
evidéncia pura.” (Husserl, 1992, p. 29).

9 “A atengdio fenomenolégica para o mundo dos processos conscientes precisava de uma postura
que refutasse as exigéncias e tramas da vida cotidiana, pois la prestamos atengdo as coisas, as pessoas € a
nés mesmos, e ndo em como tudo isso nos ¢ dado em nossa consciéncia” (Safranski, 2013, p. 114).



20

primaria, mostra-se iluséria, ja& que a consciéncia ndo estd fora ou vazia para entdo ser
preenchida pelo conteudo da realidade, mas aquele que intui sé o faz porque pertence a
mesma realidade, o que fica evidente com a intencionalidade da intuigdo, uma atitude
optada dentre outras, e que determina o acesso as coisas. Husserl destaca como a
consciéncia é sempre consciéncia de algo, e o esforco para apreender algo com uma
intengdo cognoscente distante seria somente uma das formas possiveis da apreensdo do
ser de algo (Husserl, 1992, p. 22, 63)

Ja a teoria da significacdo, encontrada no inicio do segundo volume das
Investigacdes Logicas, € o tema mais essencial para Heidegger. Husserl, tendo tido
contato direto com Gottlob Frege e suas licdes sobre sentido e referéncia, utiliza o
designo de signo para abordar diferencas entre representagéo externa e significagdo. Um
signo representativo € uma indicacdo externa sobre o qual se raciocina, e, portanto,
aparentemente ele é o que possibilitaria, por meio dos sentidos, o entendimento sobre
algo. Todavia, em virtude da imaginacdo, da habilidade de sonho, criacdo, e a memoria,
0 homem também consegue afirmar entendimento sobre algo que ndo possui
exatamente um representante externo, mas mantém a referéncia com uma experiencia
passada que ancora a questdo, um signo significativo, que também é chamado de
expressao.

Husserl detecta que apesar de todo processo de significacdo estar relacionado
com coisas que se apresentam no mundo, a significacdo nao é restrita, necessariamente,
a algo que é percebido pelos sentidos aqui e agora. Um exemplo matematico é a
operacdo 1+1=2 que consiste em uma ideia que ndo so transcende a opera¢do subjetiva
como ndo é intuida de uma referéncia real, externa, disponivel aos sentidos, por isso, é
ndo perceptivel. Entdo, ao invés de ser uma intuicdo sensivel, ela serd uma intuicdo que
estabeleceu uma categoria. Reitera-se que a intuicdo também ndo esta vinculada a uma
experiencia real, enquanto intuir permanecer como a assimilacdo daquilo que
simplesmente & dado. Por isso tudo absolutamente pode ser intuido (ndo apenas o
mundo sensivel, e ndo somente o que é mediado pela lingua). E quanto maior
conhecimento se requer, sera preciso mais intuicdo.°

A partir dessa proposta, Heidegger (GA 20) vai como que inverter a ordem dos

acontecimentos, do observado por Husserl, num ato radical e fragmentador: nosso

10 HUSSERL, E. InvestigacOes Ldgicas. Segundo volume, Parte | e Il. Investigagdes para a
Fenomenologia e a Teoria do Conhecimento. Lishoa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa,
2007.



21

comportamento diante das coisas é determinado pela expressividade (Ausdriicklichkeit)
delas contidas em enunciacGes (Aussagen), de tal forma que ndo falamos do que vemos,
mas justamente o oposto, vemos somente aquilo que se fala sobre tal coisa, concluindo
que a nossa compreensao (Erfassung) diante de algo acontece através da expressividade
da coisa no mundo.'* Assim, entre um enunciado da expressividade e a mera percepgio
em si existe um espago, cabendo diferenciar o que se enuncia sobre uma percepgéo, dos
enunciados perceptivos (conhecidos). Por isso, para Heidegger, a percepgdo simples
(Schlicht), que significa a percepcdo propriamente e no momento que ocorre, sem
elaboracdes, contém no sentido de proporciona o conteddo completo de algo (vollen
Sachfehalt), pois tdo somente é segundo o que ja estd conhecido para quem esta lidando
com ela (GA 20, 1985, p. 56-57).

Heidegger concorda que a percepcdo do processo tanto se refere ao signo
representativo, ou seja, a coisa real a diante, como também com o signo significativo.
Todavia, a ideia de expressdo prévia da coisa no mundo ndo permite ser conciliada com
a epoché husserliana, pois ndo havera qualquer “suspensdo” de saberes, pois 0 homem
ja se encontra previamente no conjunto de saberes (mundo) e conhece as coisas a partir
desse mundo expresso.

Aponta que o enunciado sobre algo contera mais elementos do que esta
demonstrado no signo/referencial, muitos deles ndo demonstraveis. No exemplo “esta
cadeira ¢ amarela e estofada”, a cadeira, o amarelo e o estofado sdo ou podem ser
factuais, porém “esta”, o “é” e o “e” nao sao demonstraveis na experiencia restrita da
percepcao, fato que o permite observar que na percepgdo concreta e simples, o que esta
sendo dado e percebido, em sentido rigoroso, é, por exemplo, a cor amarela daquela
cadeira, e ndo o ser-amarelo, que esta presente, mas ndo é perceptivel (idem, p. 58).

Portanto, a partir do conceito de intuicdo categorial de Husserl, numa proposta
de ruptura com a limitacdo das experienciais sensiveis, é oferecida a inclusao dos signos
significativos enquanto referenciais, ndo presentes factualmente, mas que participam
igualmente da intuicdo, o que resulta na percepgdo de que mesmo quando ndo estéo
presentes aos sentidos, em um processo simples de assimilacdo de algo, o processo s
pode estar ocorrendo (fazendo sentido) porque os significados estdo sim presentes, um

dia foram intuidos do mundo, e a falta do seu referencial externo ndo os desqualifica,

1 HEIDEGGER, Martin. History of the Concept of Time: Prolegomena (GA 20 - Prolegomena
zur Geschichte des Zeitbegriffs). Traducdo Theodore Kisiel. Bloomington, Indiana University Press,
1985. P. 56.



22

bem como que estes dados que possuem significado e que permitem compreensao sao
dados pelo préprio objeto.

Retomando ao conceito puro de intuicdo, se intuir significa o processo de
assimilar o que é simplesmente dado, a presenca ou ndo de dados sensivel demonstra
que o que estd acontecendo é um processo de significacdo (a mera percepcéo indica a
significacdo, antes de qualquer elaboracdo), de modo que toda intuicdo € feita de
significacdo. Para Heidegger, a intuicdo categorial enquanto uma intuicdo do né&o
sensivel, ou seja, de outra categoria, e, portanto, de uma inteleccdo conexa a um
universo de possibilidades, também chamada de essencial (esséncia), é condizente a
significacdo que eu posso dar a este algo. Com isso, esséncia, significacdo e intuicdo
andam juntas. Intuicdo categorial é para Heidegger, portanto, o ato em que se apreende
a esséncia de algo que esta coisa €, a partir do momento em que apreendo a significacdo
da coisa, — que, em Husserl, ¢ atingido pela suspensdo do juizo, e nunca pela atitude
natural do cotidiano e do modo das ciéncias em lidar com a realidade. E por meio da
atitude fenomenoldgica.

Mas em que consiste uma significacdo para Heidegger? Qual é a relacdo entre
significacdo e este acesso a uma totalidade de significados que possibilita algo? E como
possibilita? E necessario explicar que Heidegger ja havia elaborado muitos destes
pensamentos retirados da obra husserliana, mas, como ja mencionado, s6 s&o tratados
nos seminarios apos 1923, e que, em uma analise mais ampla dos temas e questdes
pelos quais ele escolhera comecar — suas primeiras apari¢des ao mundo — verifica-se um
certo cuidado e continuidade didatica, na apresentacdo dos elementos que vao
compondo sua teoria referencial-declarativa sobre conhecimento e existéncia. Assim
sendo, uma boa alternativa € seguir a ordem dos seminarios heideggerianos, por
consistirem em uma ordem também de sentido, tanto quanto didatica, razdo pela qual
faremos um contorno primeiro por suas primeiras PrelecGes em Freiburg, para s6 entdo

ser possivel chegar a 1927,

1.2 0S FUNDAMENTOS NOS PRIMEIROS SEMINARIOS

Até aqui fora apresentado um recorte do inicio da jornada de Heidegger e sua
relacdo filosofica com Husserl. A relevancia dos dados é percebida a medida que
adentramos nos assuntos que vém a fazer parte do problema da verdade quando

proposto. Entre os temas contornados por Heidegger, no inicio de sua carreira como



23

professor assistente, iremos nos deter em trés pontos principais, que, ndo sO ressurgem
ao longo de Ser e tempo e dentro do proprio 844, quanto permeiam o tema da verdade
em textos posteriores. Eles sdo 1) o conceito de facticidade e de mundo significacional;
2) a temporalidade; 3) a génesis do sentido de verdade em Avristoteles.

Em 1919, ndo tendo sido escolhido para a vaga de professor titular na
Universidade de Freiburg, Heidegger retorna da guerra e trabalha como assistente de
Husserl. Retoma seus estudos e escritos com um novo olhar em diregdo ao presente e
futuro por ocasido das experiéncias no alistamento. A partir deste ano, no periodo em
que fica em Freiburg, Heidegger ira apresentar os cursos tidos por fundamentais em seu
projeto inicial como filésofo, futuramente transpostos em texto, dos quais destacamos
“Fenomenologia da Vida religiosa” (Semestre de inverno de 1920/1921 e semestre de
verdo de 1921), “Interpretagdes Fenomenoldgicas sobre Aristoteles” (Semestre de
inverno de 1921/1922), e “Ontologia: Hermenéutica da facticidade” (Semestre de verdo
de 1923).12

O que prepondera nestes primeiros seminarios é o papel fundamental da
Filosofia e 0 que esta por tras ao perguntar pelo seu objeto, um panorama que reconhece
a tradicdo filosofica, e um sentimento de urgéncia que o demanda a recolocar o Ser
como problema filoséfico ainda ndo totalmente resolvido, e dado naquele momento a
partir de uma perspectiva da Filosofia enquanto ciéncia primeira, originaria, e que tem
como cerne a vida.

Safranski (2019) explica que neste retorno dos servicos militares, Heidegger
aparece deixando de lado suas reservas contra a chamada filosofia da vida, da vida
enquanto valor transcendental, muito popular naquele final de século XIX e difundida
perto dele por neokantianos como Heinrich Rickert (2013, p. 77). Todavia, Heidegger
parte da discussdo sobre o fendmeno da vida no curso de 1919, o qual desenvolve ainda
na primeira parte do curso de 1921, momento em que acentua como esta vida consiste
em uma experiéncia fatica. E, com o objetivo de conceber uma fenomenologia propria,

partindo do conceito de experiéncia fatica da vida, estrutura a hermenéutica da

12 Estes e mais alguns seminarios compde os volumes 56 a 63 da publicacdo das Obras
Completas de Heidegger (a Gesamtausgabe), denominados de Primeiras Prelecbes de Freiburg (Frihe
Freiburger Vorlesungen). Para uma melhor compreensdo a partir daqui é necessério frisar dois itens: a
referéncia que fizermos a estes cursos é, na verdade, de seus respectivos textos que vieram a ser
publicados posteriormente. E, ao longo do trabalho, optamos por nos referir a cada um ora pelo titulo, ora
pelo ano final do curso, como indicado. Assim, por exemplo, quando estivermos nos referindo ao curso
“Fenomenologia da Vida religiosa” também optaremos por dizer “o curso de 1921”.



24

facticidade. O contexto que ele escolhe para elaborar essa proposta hermenéutica é tanto
inovador quanto significativo a medida que seu teor é compreendido.

Ele consiste em uma discussdo continuada com a tradigdo crista, que, num
primeiro momento pode parecer ser aquela promessa de Heidegger em recolocar
problemas quanto a tradicdo Escolastica, mas caminha radicalmente para além disso.*®
Neste curso de 1921, “Fenomenologia da Vida Religiosa” se encontra a génesis de
muitas das questdes que circundardo o tema da verdade em Ser e tempo, sendo elas,

sobretudo, as concepcdes de fendbmeno e de vida fatica.

1.2.1 Do historico ao fatico e ao mundo

No curso de 1921, antes de ir direto ao ponto, Heidegger enfatiza a circunstancia
especial ou diferenciada que deve acompanhar a Filosofia enquanto considerada uma
ciéncia. A discussdo em voga estava exigindo dela o papel de apresentar conceitos, de
ter o seu cerne nesta tarefa de oferecer respostas, proprio do modo objetivista de pensar.
Heidegger tem urgéncia em contrapor esse sistema. Coloca que ndo somente a Filosofia
se interessa por assuntos ndo com 0 mesmo objetivo que as ciéncias, como 0s conceitos
filos6ficos possuem a peculiaridade de serem “vagos, variados, oscilantes” (GA 60,
2005, p. 39), e € justamente pelo ndo compromisso com a exatiddo intransigente que um
determinado tema filoséfico € passivel de discussao e desenvolvimento.

Todavia, haveria uma circunstancia capaz de conter esse conceito de Filosofia
como também o da atividade cientifica, e, contra a expectativa de todos que ouviam a
Conferencia, ele apresenta a ideia de vida factual de maneira positiva e ndo como uma
alternativa diretamente contraria ao modo de compreensdo cientificista. A vida factual
conduz a um fator prévio a ser percebido pelas ciéncias que € pré-tedrico as definicoes.
Obviamente muito havia que se explanar a fim de verificar o dominio desse novo fator,
e como filosofia e ciéncia de fato se desenvolvem a partir dele. Fato é que a Teoria do

Conhecimento, em sua intencdo de reduzir a totalidade do mundo a conceitos basicos,

130 curso, que futuramente serad editado na juncdo de duas partes, foi motivado por Husserl
enquanto este trabalhava nas bases da ontologia formal e método fenomenoldgico. Husserl distribuiu
entre seus assistentes a tarefa de elaborarem uma fenomenologia de categorias da realidade, e que lhe
fossem, sobretudo, particular. No caso de Heidegger, ele estava familiarizado com a escolastica e os
textos religiosos, escolhendo tomar o caminho para dentro da leitura do Novo Testamento, contexto que
ele usou entdo para trabalhar uma prépria concepcdo de fenomenologia. Cf.. ESCUDERO, J. Adrian.
Fenomenologia de la vida en el joven Heidegger. Il. En torno a los cursos sobre religion (1920 1921).
Revista Pensamiento, vol. 55, n°. 213, p. 385 412, 1999.



25

Heidegger contrapde com a experiencia fatica da vida, que, embora constitua o desafio
de apreender a experiencia do comportamento, pode ser formalmente articulada.

No panorama bem multiplo que nos d& Mac Dowell (2011), houvera na época de
Heidegger um “ressurgimento” do tema da religido no cenario filoséfico, apoés um
periodo de certo distanciamento. Um retorno que o proprio Heidegger explica depois
quando apresenta o conceito de Ereignis (acontecimento apropriador): uma vontade pela
compreensdo da plenitude histérica da formacdo do pensamento ocidental, que,
indiscutivelmente, precisa passar pela compreensdo do cristianismo primitivo.t*

Tanto nas conferéncias, quanto editado na obra, Fenomenologia da Vida
Religiosa € introduzida por uma parte metodoldgica onde encontra-se propriamente as
contraposicfes de Heidegger ao modelo cientificista transformado em método
filoséfico. Denuncia uma “secularizacdo” da Filosofia, que chegara aquela época como
uma espécie de Ldgica transcendental, e que estava sendo levada adiante pelos
neokantianos. Por isso, as desenvolturas do método fenomenoldgico em suas teses
também levantam, por vezes, o problema do método para a Filosofia.

Partindo da serventia da facticidade, Heidegger responde que a Filosofia tem por
propriedade ser mais criteriosa que as ciéncias, ndo podendo deixar de considerar um
fator quando existente. O que ele pretendia colocar ndo era somente a (re)descoberta da
facticidade, mas a (re)descoberta do quanto ela é parte da esséncia da Filosofia, ndo da
que estd sendo incumbida de oferecer respostas certas a problemas concretos, uma
filosofia cientifica, mas a tarefa de flexionar os questionamentos. Era seu desejo "que
esta necessidade da filosofia que consiste em ir dando voltas sempre dentro de
perguntas prévias, aumente, e se mantenha viva, até o extremo de converter-se
realmente em uma virtude" (GA 60, 2005, p. 40).

Esta proposta é tdo radical que a tradicdo filosofica enquanto histéria da
filosofia ndo seria considerada apenas como o registro de “acontecimentos” filoséficos,
de maneira neutra, com datacdes e classificacbes. A facticidade impele um olhar
reflexivo, critico e que vai revelando o quanto os sistemas propostos trataram-se
realmente de questionamentos filoséficos, e quais se confundiram com ideias movidas
as categorizacd@es, inerente ao modelo cientifico. Contudo, para chegar a este ponto, ele

mesmo identifica o critério de se responder como se da uma compreensao filosofica, por

14 Sobre o enfoque do aspecto religioso cristdo para a tomada filoséfica da histdria do
pensamento ocidental também HABERMAS, J. Entre Naturalismo e Religido. Rio de Janeiro: Tempo
Brasileiro, 2007.



26

esséncia, que venha a avaliar as reflexdes, e cuja resposta so pode ser dada neste mesmo
modo reflexivo. Ou seja, a Filosofia deve ter uma compreensdo sobre si mesma que ela
obtém do préprio filosofar, e ndo do modo que a colocaria como ocupada com
determinado objeto (fator tematico) de determinado forma (fator metodoldgico,
teorético), pratica que a transforma em ciéncia.

Ainda assim, todo questionamento enquanto modo de filosofar, ou, a propria
Filosofia, Heidegger propde ter um ponto de partida, o que quase parece a énfase em um
elemento novo ou transcendente, mas que logo tem esta possivel contradicéo dissolvida,
que € a experiéncia fatica da vida. E, finalmente, o que ¢ essa expresséo? *°

Ela corresponde a apreensdo do fenémeno da vida em seu aqui e agora, uma
perspectiva que Heidegger afirma ter sido adormecida ao longo da historia ocidental em
funcdo das diversas interpretacfes, e um fator que as ciéncias desconsideram, o que as
caracteriza enquanto ciéncias. E o reconhecimento da complexidade estruturada,
dindmica e profunda que é a vida, desde quando a recebemos, como fator para a
compreensdo do que se da no agora (GA 60, 2005, p. 45).

A experiencia é uma acepcdo com duplo significado: o eu experienciante e 0
experienciado dela, que sdo compreendidos simultaneamente. Outra ressalva é que essa
experiencia ndo se trata do que acontece dentro da mente, no cognitivo, sentido que
Heidegger procura refutar pois o que propde ndo se direciona as estruturas da cognicao
(GA 60, 2005, p. 44).

Os elementos que integram a facticidade da vida sdo as compreensdes de fatico,
de mundo e de historico.

Heidegger apresenta que fatico ndo estad no sentido do que é natural enquanto
efetivo, determinado pelas causalidades, ou é algo real como uma coisa, que seria 0
modo de interpretar algo a partir de pressupostos gnosiolégicos. O despertar, que chega
aos ouvintes juntamente com criticas ao modelo cientifico, é que é impossivel as coisas
a sua compreensdo enquanto ‘“‘a-histéricas”, ou seja, escapadas da influéncia do
discorrer ou do desdobramento da vida, e tudo para o qual se volve esta suscetivel ao
momento executivo no qual se encontra e se da. Deste modo, seja a apreensdo do
conhecimento, seja 0 caminho da prépria Filosofia, nada comeca e se sucede apartado

da vida féatica. Isso importara dizer que para se ir de encontro a Filosofia, ou qualquer

15 A partir daqui nos referimos ao §3 da Introducgéo Metodoldgica, a primeira das duas partes que
compde Fenomenologia da vida religiosa, nos referenciando pela versao espanhol (2005) de traducdo de
Jorge Uscatescu. Porém, por vezes também usamos a obra original da Gesamtalsgabe edicdo de 1995, e a
versao brasileira de Trad. E. P. Giachini, J. Ferrandin e R. Kirchner. Petrdpolis: VVozes, 2014.



27

uma de suas discussdes, € muito importante uma radicalidade que obriga um retorno
em direcdo a experiéncia fatica da qual se originou, como ultimo ou mais radical nivel
para o qual toda teoria deve ser remetida (GA 60, 2005, p. 46-47).

Mas ¢ importante o destaque de que “vida fatica” enquanto origem da filosofia
ndo deve ser compreendida como um ponto de partida meramente, refutando o sentido
de origem ou progenitura dessa facticidade, e da qual, uma vez concebida, a Filosofia se
emancipa. A experiéncia fatica da vida é o lugar total, a totalidade do homem em
relacdo a realidade, ao mundo, passivo e ativamente. E 0 que ele experimenta, o
conteddo experienciado, € o mundo.

Ao mundo, Heidegger apresenta trés sentidos pré originarios, ou seja, que ndo
devem ser compreendidos de maneira separada. Mantendo a nomenclatura mundo como
utilizada pelos neokantianos*®, Heidegger o redefine como a totalidade ou integralidade
da existéncia apreendida no agora. Mundo (Welt) é onde se pode viver, havendo a nogédo
integral de mundo como o mundo circundante (Umwelt) que é o reflexo da totalidade da
experiencia fatica, onde todas as coisas estdo reunidas, a matéria das coisas, objetos, as
ideias, a arte e a ciéncia. H4 o mundo compartilhado (Mitwelt) com os outros, que
considera parte do circundante tudo o que as relacbes produzem, onde ha também o
mundo do eu-mesmo (Ich-Selbst entdo Selbstwelt). Todas estas expressdes apenas
servem para formalizar a significacdo de mundo enquanto recipiente da experiéncia
fatica da vida, traduzido por “mundo vital” ou “mundo da vida”, e que ndo pode ser
objeto de categorizacao, subdivisdes, delimitacGes e exercicio de controle.

Na concepg¢édo de mundo, destacamos duas importantes distingGes feitas por ele.
O primeiro € que Heidegger entende que a ciéncia e a arte sdo experienciados engquanto
mundo circundante. O segundo € gque a experiencia é concomitante ao acesso ao quanto
possivel da totalidade do mundo vital, entdo s6 cabe questionar ou observar o modo
desta experimentacdo, o como (Wie) do experienciar aqueles mundos, e que se trata de
um sentido referencial (Bezugssinn). A experiéncia estd ligada ao contetdo
experienciado, que, por sua vez, € tudo que foi possivelmente acessado no mundo e com
as quais simplesmente vou lidando ao longo de um dia. Ja o que (Was) eu faco com o

conteddo ndo faz parte da experiencia fatica, sendo, no maximo compreendido a partir

16O prof. Arthur Grupilho destaca que Windelbang e entdo Rickert elaboraram uma doutrina
sobre os trés mundos retirada das trés criticas de Kant em Critica da Razdo Pura: o mundo objetivo, 0
mundo intersubjetivo e 0 mundo subjetivo. Supostamente seria de onde Heidegger modelaria a explicagédo
de mundo nas categorias existenciais. Cf GRUPILHO, Arthur. Fenomenologia da vida religiosa: histéria
e método na interpretacdo das epistolas paulinas do jovem Heidegger. Numen: revista de estudos e
pesquisa da religido, Juiz de Fora, v. 17, n. 2, p. 78.



28

dela, porque estas diversas formas de lidar com o contetdo em si nem sequer se tornam
conscientes, elas simplesmente vém de encontro (es begegnet) ao lidarmos com as
coisas (GA 60, p. 12).

Isso evidencia a autossuficiéncia da experiencia fatica, oposta a qualquer
controle. Heidegger explica que tudo o que puder ser acessado do mundo assim sera, lhe
vird de encontro, a experiéncia fatica da vida ndo possui énfases ou diferenciacoes. Ela
possui somente um sentido, que é total, de significatividade, que consiste em ser
perceptivel, conhecido por mim independente do modo.

Assim sendo, os modos de experienciar, o conteldo, a autossuficiéncia e a
significatividade sdo fatores para a compreensao da experiencia fatica.

Estes fatores permanecem mesmo quando sou eu me perguntando sobre como
me experiencio na experiéncia fatica da vida. Segundo Heidegger, “eu mesmo ndo me
experiencio, nem sequer um “meu eu” apartado do demais; ao contrario disso, eu estou
preso ao mundo circundante”.!’ Qualquer elaboracio sobre mim mesmo em minha
experiencia factual é carregada da “mundanidade”, de todos os significados acessados
no mundo, e de tal forma que 0 mundo experienciado por mim é ele mesmo tomado de
mundo circundante. Assim, qualquer reflexdo tedrica ou elaboracdo mental ja esta
inundada da significatividade enquanto tenta descrever experiencias como “meu
mundo”, “minha alma”, “meu corpo e alma”. Este ¢ o motivo pelo qual abordar esses
conceitos, ou oferecer alguma novidade sobre ele, ndo era do interesse de Heidegger. E
neste sentido que o homem € o ser ja lancado e jamais irrompido das fronteirado do
mundo em que se encontra, € 0 ser-o-ai que quando é, o é em sua submersdo a um
mundo, anterior a ele, e que jamais pode experienciar a si mesmo separado dele, como
veremos no 8§44 de Ser e tempo.

Em funcdo dos temas propostos, se fazia imprescindivel a Heidegger conversar
com os trabalhos de Troeltsch em relacéo a filosofia da historia e filosofia da religido.
Apdbs um contorno sobre eles, o espaco fica pronto para a discussédo do fator histérico,
que comega junto ao arremate do assunto deixado no 83: que significaria dizer que o
fenbmeno da experiencia fatica da vida € historico? Heidegger afirma que histérico
(Geschichte) é o eixo central que proporciona o sentido de todo o conteddo do
Seminario em torno das trés énfases: questdes introdutorias, a fenomenologia e a

religido.

1" Tradugcéo nossa (GA 60, 2005, p. 48).



29

Ja que a filosofia enquanto método apreende as coisas tendo como primeira
etapa um aproximar-se a partir de seu aqui e agora, Heidegger mesmo € encontrado em
meio aos debates sobre cristianismo e a historia do Ocidente, este é 0 seu presente
filoséfico. Entdo sua filosofia se dedica a partir desta condicdo, a refutacdo da tendencia
decadente da submissdo do religioso e do histdrico a categorizacGes tidas por vertentes
filosoficas, originadas no kantismo; seria junto a estes dois temas que ele desenvolveria
sua fenomenologia.

O ponto de partida ¢, como de costume, o conceito usual de histérico. Ele é
encontrado como atributo daquilo que transcorre no tempo. Heidegger chama a atengéo
para como este significado é comum a tudo o que existe, todos 0s objetaveis teriam um
comeco e uma histdria, pois tudo esta sujeito ao tempo, e isso faz com que o conceito
una de certo modo todas as coisas. Também pode ser observado que histérico € uma
propriedade das coisas, pois € a dimensdo que aponta para a temporalidade delas.
Portanto, um conceito subentendido de historico vigora e pode ser observado,
principalmente, entre os estudos filosoficos sobre o cognitivo, ainda que em busca de
acepgoes eternamente validas, de carater “a-temporal” (GA 60, 2005, p. 63-64).

Heidegger observa que o conceito usual de histdrico carrega, em sua maioria,
dois sentidos: a) o uso de “historico” como uma caracteristica para se falar sobre a
mudanca ou pluralidade das coisas e b) e que o historico por vezes é visto como um
fardo que as coisas carregam. Ambos os sentidos o caracterizam como um apoio no
qual a vida estd firmada, se mantém, e o fator que de algum modo pode explicar o
presente, conforme as configuracdes e alteracdes pelas quais a vida passou. Juntamente
a isso ha um juizo de valor que considera o historico como algo negativo em relagdo ao
presente, porque o presente “carrega-lo” no sentido de ser definido por ele, como
também limitado a ele em poténcia e criatividade.

Dentre as criticas a essa opinides que ele colhe de sua época, Heidegger destaca
de pronto a contradi¢do existente entre algo ser definido como referente ao transcurso
temporal, e, por isso, opor limites ao presente. No campo da valoracdo desta
constatacdo, para Heidegger h4, na verdade, riqueza em constatar que a histéria esta
aqui e agora, que esta viva e surtindo efeitos no presente (unmittelbare Lebendigkeit),
pois a percepcado de sua presenca constitui o ponto de partida mais proprio da existéncia
quando a questdo € a vontade por estabelecer (descobrir) 0 modo de acesso a realidade e

ao Ser para a Filosofia.



30

Em busca de uma definicdo para além do atributo, Heidegger lembra que a
filosofia, tanto quanto a ciéncia, ndo dependem do historico — seu significado usual —
para se realizarem historicamente. Por isso, 0 seu contraponto é construido com base ao
que ja explicou da propria facticidade: pensar o histérico no modo como se apresenta na
vida como ponto de partida para que seja tomado filosoficamente. O resultado desse
caminho levara a um modo diferente de se pensar a histéria como um atributo. Ele
reinicia a pergunta: o que se designa quando se atribui a uma objetualidade a
propriedade de ser historicamente?

Por motivos didaticos, ao que ira elaborar, faz distincdo entre objetualidade
(Gegenstang) e objeto (Objekt). Toda objetualidade € um objeto, mas ndo o contrario,
de forma que o que se entende usualmente por objeto estd mais para objetualidade. As
duas palavras significam objeto. S6 que Gegenstand é formada por gegen/contra e
stand/em pé diante, o que quer dizer que objeto ¢é aquilo que se encontra “em pé” no
sentido de “diante e acessivel” a mim. J4 Objekt é o sentido abstrato, de quando
dizemos “tal coisa foi objeto de discussdo na reunido”, e aquilo que esta sendo tomado
ja em seu modo teorico. Qualquer fendmeno, até mesmo a Filosofia, pode ser tomado
como objeto, mas nunca sera uma objetualidade. Enquanto é somente tomado, escolhido
e posto em estudo, o objeto nada diz sobre o fenbmeno pois estd somente sob tal
formalidade, ou seja, o fendmeno foi deslocado de seu campo original para o seu campo
formal, como conceito. Na opinido de Heidegger, o que a tradi¢do tinha, por ora,
realizado em relacdo aos conceitos é a sistematizacdo das objetualidade para objetos,
trabalhado no estabelecimento de doutrinas categoriais, e até sistemas filoséficos, e,
com isso, deixando varios aspectos anteriores encobertos.

Assim, aquilo que é tido como propriedades de um objeto é, na verdade, as
propriedades de uma objetualidade, e, uma objetualidade lhe corresponde estar
determinada temporalmente. Com isso, ela € historica. Ela é um instrumento para servir
a fim de evidenciar o aspecto temporal do objeto quando apreendido (GA 60, 2005, p.
66). Com isso, a caracterizacdo mais geral possivel de uma objetualidade é sua
historicidade.

Pode parecer ténue a linha que separa este modo de falar da historicidade
relacionada ao objeto, da atitude da tradicdo filosofica em incentivar a definicdo de
historico como propriedade. Mas, na analise geral da questdo como posta por ele, é
possivel entender que o problema da histéria enquanto ndo predicativa € muito mais

simples, em que a filosofia busca evidenciar o seu fator mais essencial, que consiste em



31

perceber que a historia € prévia a qualquer elaboracdo, pois tudo o que existe estd
langado e sujeito ao tempo, de modo que ndo sdo as coisas que “possuem’ um historico
mas o contrario, a histdria as possui, como o “lugar” de seu surgimento, do seu ser. Na
oportunidade de falar dessa percepcdo, ou mesmo, a partir dela, Heidegger sugere a
distingdo de objetualidade, a fim de instrumentalizar o0 modo de abordar a questdo, ja
sob perspectiva da tomada de historico como um horizonte de sentido.

E em funcdo de certa simplicidade, ainda que virtuosa, que caracteriza as
percepcOes (e ndo as criacles), é que Heidegger trata também de outros assuntos entre
os paragrafos da facticidade e historicidade. Ele passa a falar sobre outro papel da
Filosofia, que é o de luta contra determinada tendencia comum da vida.

Ao fato de que a facticidade da vida é reduzida a uma sistematizacdo dos
significados do mundo em categorias genéricas e objetivas, onde o mundo se torna dois,
trés mundos em funcdo de uma teoria, Heidegger denomina de atitude (Einstellegung).
Esta atitude carrega uma tendencia em si, a de decair (abfallenden Tendenz der
Lebenserfahrung). A decadéncia denomina uma transicdo, da coisa em sua
complexidade original, que, quando denominada e reconhecida, ganha modos usuais e
simplificados, que facilitam a sua compreensao pela coletividade. Esse ciclo, para ele, é
de uma regulacédo da vida, que objetiva gerar asseguramento quanto a compreensao,
seja da histdria, do tempo e de tudo o que existe.l® Assim, caberia ao filésofo a
resisténcia a decadéncia, pois ela é uma tendencia, portanto, um comportamento natural
da vida. O asseguramento enquanto decadéncia, pois, € o que ele observa da
preocupacio’® que a falta de conceitos absolutos parece causar, ou seja, que a
perspectiva da historicidade e da contingéncia acarretam.

Entre os paragrafos seguintes (GA 60, 88 e 89) ele especifica as vertentes que se
contrapde ao historico em afirmacao a vida, certas “vias de defesa”: a) a via da averséo
ou a via platbnica, b) a via da entrega radical, e ¢) a via do compromisso entre a
aversdo e a entrega. Aqui é importante resumir estas consideracfes por conter o

apontamento da influéncia de Platdo ao modo de pensar, bem como a extensao de como

18 Como melhor seréa abordado no tépico 2.2 do Capitulo 2, a decadéncia para Heidegger ndo tem
juizo de valor negativo, como pode aparentar. Até aqui, 0 seu significado é apenas a constatagdo do
processo de simplificacdo de uma descoberta.

9 A tradugdo de Jorge Uscatescu para Beunruhigung (substantivo) é “desasosiego” e
“preocupacion”, que é para Heidegger o algo (o historico) que tira algo de seu estado estavel ou de
quietude. Por isso, optamos por traduzir por “inquietude” e “desassossego”, e, beunruhigt (adjetivo) como
“inquietador”. Ao longo dos paragrafos, Heidegger usa ainda Bekimmerung que seria uma inquietude no
sentido de dor ou aflicdo, muito relevante como inicio para o que ele apresentaria como elemento que é
parte da experiencia do Dasein chamado Angst, a angustia.



32

a filosofia ndo s6 deixou de reavaliar 0 modo de investigacdo das ciéncias gerais e
empiricas, como propositalmente parece refutar essa tarefa.

Na via da aversdo Heidegger faz referéncia ao platonismo. E um estado de
elaboracdo da realidade em que a dimenséo historica ndo € nem a Unica, nem mesmo
uma das fundamentais, que se utiliza da teorizacdo e da l6gica para definir e continuar a
descoberta de um mundo "supra-temporal™, o que remete a0 mundo das ideias, em que
existem substancias e valores eternos, em que ainda que o0 cognoscente assimile e
transcorra no tempo, as proposicdes tedricas e a verdade prevalecem “a-
temporalmente”. J4 na via da entrega total, Heidegger a associa a Oswald Spengler, e
ela estd no extremo oposto ao idealismo. Nela o histérico ocupa todos os lugares e o
acontecer deve ser posto como objetivo, portanto, apds uma tomada de compreensao do
historico, uma elaboragdo, ele “precisa” estar presente de maneira a gerar atitudes neste
sentido. Porém, segundo Heidegger, continua fundamentada no modo da teoria do
conhecimento, como, ao querer "historicizar" o presente com valorizacbes, como a
cultura, ou um certo destino, Spengler acaba colocando a historicidade como um
absoluto. Heidegger vé, na verdade, que ambas as vias assumem bem o esquema
platdnico.

E em relagdo a via aparentemente central, ela consiste na tentativa de contrapor
essa radicalidade de Spengler, feita por Dilthey, Rickert, Simmel e Windelband.
Contudo, ao tentar assumir um compromisso entre as duas, ndo utiliza as relagcdes que
se verificam entre elas que possibilitaria perceber os problemas, sendo um deles, o
estabelecimento de mais elementos absolutos.

O aspecto que Heidegger estd chamando a atencdo consiste na acdo irreprimivel
da historia, até mesmo sobre aquele que a coloca para estudo, o que torna o assunto ndo
possiveis de ser posicionado no mesmo nivel que as considera¢bes encontradas na
tradicdo, vigentes nas discussdes de sua época. Como ainda se abordara neste trabalho,
na tentativa de mover a realidade historia para um plano secundario, a via platdnica ndo
percebe que é nela que os valores se dao, e é nela que algum absoluto poderia, por
exemplo, transparecer. Heidegger pede pela reconsideracdo do desfavor da historia e,
em prol do futuro, se contemplar tudo a partir do acervo universal passado e
irreprimivel, que estd dentro de um processo que se auto constitui “realizante do

humano”.%°

2 Tradugdo nossa (GA 60, 2005, p. 72-73).



33

Em resumo, as direces apontadas se relacionam para Heidegger ao postularem
ambas pela superacdo do carater inquietante (beunruhigt) do historico. Todavia, ndo
conseguem elaborar o motivo pelo qual se esforcam neste sentido. Além disso, tratam a
realidade historia como um ser objectual, levada a um estado de disponibilidade em que
pode ser analisada.

Neste ponto, Heidegger coloca uma importante consideracdo em relacdo ao que
ele chama de via do conhecimento, 0 modo de compreensao que estd contraponto, e que
consiste em outra relacdo entre as trés vias: a existéncia da tendencia a tipificacdo. Essa
tendencia que ele denomina atitude tedrica ou teorética, sO é possivel mediante o
complexo temético (Sachzusammenhang) do objeto. Compreender, para a teoria do
conhecimento, é uma atitude de encontrar o tipo de uma objetualidade. Quando o fator
historico esta em jogo, ele vé que as trés vias 0 tém como um objeto ou tema (Sache)
diante do qual se terd uma atitude gnosioldgica que procurara associa-lo ao que € do
historico (o conjunto de defini¢cbes sobre ele) com outra questdo, como a vida, por
exemplo. Contudo, mais uma vez, essa atitude é um suspender de vez a referéncia viva
(da vida) do que se quer conhecer, fator ndo apreciado na férmula. Assim, compreender
€ um comportamento sistematizador, onde ha uma referéncia humana no lidar com o
complexo tematico, pois 0 cognoscente executa 0s complexos tematicos num sentido
I6gico, ele os tipifica, e, com isso, liquida a historia. “Quando se diz que o
comportamento sistematizador € uma compreensdo, pensa-se com ele uma compreensao
atitudinal (atitude cognoscente de associar algo ao seu tipo, ao ja conhecido), que nada
tem a ver, em contraposicdo, com a compreensdo fenomenologica” (GA 60, 2014, p.
46).

Ja a atribuicdo de valor negativo ao histérico que gera uma reacdo contra a
inquietude afasta a percepcdo do que é mais essencial do historico: ndo a renuncia do
momento executante, mas o seu carater de imediatez, laténcia e de continuidade. A
critica de Heidegger as trés vias em que classifica as discussbes em sua época,
desfiladas do papel da Filosofia para 0 homem que se questiona, é reelabora por ele
como uma oportunidade, em que o ser historico, constrangido pela dinamicidade,
possui para se chegar aquilo que o preocupa de forma original, sendo um erro tomar a
via de considerar a situacdo de inquietude uma objetualidade dentro da historia, e a
historia, somente um modo de denominar certa ordenacdo sistematica no tempo.

Heidegger afirma que vé, ao fazer perguntas ao modo de compreensdo

tradicional, uma refutacdo ao histérico em fungdo da insisténcia em conseguir certa



34

novidade espiritual?, para qual o historico € um empecilho. Este empecilho esta ligado
ao carater inquietador que Geschichte tem, mas que nada mais é do que inerente da
propria vida.?20 homem estd sendo considerado engquanto em sua preocupagio por
afirmar a si mesmo, mas a isso ndo cabe o modo objetal, ou mesmo uma realidade
historico-objetal. Se assim o for, a preocupacdo (Beunruhigung) que faz parte da
procura é tida como algo a ser combatido, 0 que é totalmente contraproducente para o
processo de busca e resposta sobre a vida. O empenho de Heidegger tenta mostrar quao
auténtica é da vida a tendencia a inquietude.

Neste intrincado problema Heidegger propde o ser-ai fatico, um modo de pensar
por um outro lado, que n&o esta refutando o histérico ou tendo-o por fardo. O homem é
apreendido enquanto ser historico por ter toda a sua capacidade de ser em funcgdo da
historia, e que é, por ela mesma, inquietado, diante da eventualidade de sua natureza. O
método fenomenoldgico de Heidegger, portanto, é o que percebe ndo sé ha sempre um
sentido ou principio para toda definicdo que € feita, quanto como essa perspectiva €
dotada do elemento da historicidade.

As prelecdes de Freiburg sobre o tema da religido foram publicadas, portanto,
sucedida de uma proposta de metodologia a partir da qual o que viria a seguir deveria
ser compreendido, e importante para enfatizar a relacdo entre o esse método, a filosofia
da vida, e a religido. E que ja que a filosofia enquanto método apreende as coisas tendo
como primeira etapa um aproximar-se a partir de seu aqui e agora, Heidegger mesmo é
encontrado em meio aos debates sobre cristianismo e a historia do Ocidente, este é 0 seu
presente filoséfico. Entdo sua filosofia se dedica a partir desta condicdo, a refutacdo da
tendencia decadente da submissao do religioso e do histérico a categorizagdes tidas por
vertentes filosoficas, originadas no kantismo; seria em meio a estes assuntos que ele
desenvolveria melhor sua fenomenologia. E que seguem por um caminho a fim de
mostrar como os problemas da filosofia da religido de sua época poderiam servir de uma
espeécie de espaco ideal para o arrolamento do préprio problema da Filosofia quanto ao

método.

2L No curso de semestre de verdo de 1923, Ontologia. Hermenéutica da facticidade, Heidegger
de inicio expde a relevancia da Fenomenologia para os empreendimentos da Filosofia no final do século
XIX, desafiada principalmente pelas correntes do naturalismo, do animico e religioso, e da psicologia.
Sobre a influéncia destas correntes na ontologia e hermenéutica: DILTHEY, Wilhelm. A construcéo do
mundo histérico nas ciéncias humanas. Tradu¢do Marco Casanova. S&o Paulo: Editora UNESP, 2006.

2 A vida também ndo esta apreendida em sentido fenomenoldgico, por isso, estd associada a
certa positividade e dadiva, 0 que precisava ser revisto, e, razdo pela qual o didlogo construido por
Heidegger ndo se harmoniza com o histdrico.



35

Para que fosse possivel estabelecer um objeto da religido era preciso
primeiramente a percepc¢do de sua existéncia na historia. Na segunda parte do curso,
Heidegger escolhe o fato que denomina “experiéncia religiosa do cristianismo
primitivo” para desafiar uma definicdo através deste método. Para isso, investiga as
epistolas paulianas, principalmente os livros da Epistola aos Galatas e aos
Tessalonicenses, procurando de forma minuciosa pelo maximo de relatos do apostolo
quanto a sua experiencia, o que, Heidegger enfatiza, s6 pode ser apreendida diretamente
dos escritos do proprio Paulo sobre si mesmo. Heidegger presta atencdo a origem
circunstancial da experiencia em si (a vida comum de Paulo de Tarso) e o que ele relata
ver, sentir e fazer apds a mudanca que caracteriza a experiencia religiosa, da qual
Heidegger destaca a conversdo do cristdo (entre a vida passada e a nova vida), a

tribulacéo da carne, e a angustia da espera em relacéo ao advento de Cristo.

1.2.2 Do historico ao fatico e ao tempo

E na segunda parte do Seminario que acompanhamos Heidegger demonstrar
varios elementos de sua tese mediante os relatos das cartas de Paulo. Iremos nos deter,
em especifico, aos estudos a partir do capitulo 3, da leitura das Epistolas aos
Tessalonicenses.

A primeira questdo levantada é o problema da explicacdo religiosa (GA 60,
2014, p. 65). Na comunicacdo de Paulo com os cristdos primitivos ele fala
constantemente da fé, mas sem descrever exatamente o que ela é. Heidegger também
destaca que ao estar voltado para a situacdo fatica de Paulo, como descrita na epistola, o
encontramos se identificando com uma comunidade formada por aqueles que “passaram
a estar ao seu lado”. Nesta condi¢cdo de relagdo, Paulo experencia com oS
tessalonicenses duas determinacdes: 1) experiencia 0 seu ter-se-tornado
(Gewordensein); 2) e ele experiencia junto com eles o saber que eles tem por também
terem-se-tornado (Ibid., p. 83). Todavia, nem a fé, nem este saber, ou mesmo o “estar ao
seu lado” sdo devidamente explicados na carta. Isso acontece porque ndo é necessario
explicar um saber que ja se sabe.

O que eles se tornaram? O que Heidegger quer indicar faz desta a pergunta
errada. Paulo e os crente compartilham a converséo, encontrando-se reiteradamente nos
versos a énfase na lembranca da experiencia desta conversdo, fato Unico e, portanto,

originador. Assim, seja para alegria, seja para exortacdo, a carta objetiva 0 chamamento



36

ao presente daquilo que um dia foi experimentado, que o cristdo experimentou e, por
1SS0, aceitou e tornou-se, ndo sendo mais 0 que era antes, e a fim de que isso gere um
comportamento no presente. Trazendo da leitura original em grego, Heidegger destaca a
repeticdo intensa dos usos de 1) ypevéoOau [ter-se-tornado], 2) oidare [sabeis],
wnuovebvoare [lembrais]. Esses elementos conjugam uma experiencia, que, a0 mesmo
tempo, relaciona passado e presente (“lembrar hoje o que um dia se tornaram”), e que
repercute em atitudes que ndo precisam ser pormenorizadas, pois 0s tessalonicenses ja
sabem (GA 60, 2014, p. 83).

Sendo esta experiencia o cerne, obviamente que componentes sdo trazidas neste
chamamento da experiencia ao presente, mas sem que seja necessario pormenoriza-los,
este é o ponto. Assim, o olhar/voltar-se para a experiencia originadora vem primeiro, é
prévio, e independente destes componentes (detalhamento ou significados) que a
experiéncia reune, ou das atitudes que serdo tomadas a partir dela. Esta é a percep¢édo do
primado do fenbmeno em comparagdo a preocupacao de identificar ou categorizar o que
0 compde. Este € o feito que a Fenomenologia como método dispde a Filosofia, e, assim
como Paulo ndo esta oferecendo uma teologia ou uma teoria das categorias necessarias
sobre o0 que deve ser uma vida cristd em suas cartas, mas sim contando sua prépria
experiencia de vida, o ponto de partida é a vida fatica, enquanto experiencia, enquanto
vivéncia, como método.

O segundo passo é que 0 que se sucede deste saber prévio € um comportamento
correspondente. Heidegger elenca os varios versos da carta onde Paulo passa
diretamente deste saber (a reconexdo com a experiencia da conversdo) para uma série de
comportamentos que lhe seriam préprios, como o0 comportar-se “alegremente na
tribulacdo”, comportar-se “como modelos para todos os fiéis...”. Tal fato demonstra
exatamente o ponto de Heidegger quanto as preconcepc¢des condutoras (leitenden
Vorgriffe) e que evidenciam o carater secundarios dos conceitos (Begriffe) (GA 60,
2014, p. 70). Ou seja, da forma como se encontra no texto, o que importa para o olhar
filosoficos ndo é a descricdo do que os cristdos se tornaram, ou de como irdo agir a
partir desta conversdo, mas a percepcdo da possibilidade da apreensdo a partir da
experiencia, que, por sua vez, é suficiente enquanto saber para a lida diaria com a
realidade, para as realizag0es.

Em diante, Heidegger identifica que este comportar-se concentra-se,
basicamente, em dois sentidos: o de servir e o de esperar, baseado em 1 Ts 1:9-10. E

eles dois constituem o sentido da realizacdo do saber prévio em relagéo a paroysia ou



37

parousia (wapovoia), 0 retorno do Cristo Deus a terra, tema sobre o qual o0s
tessalonicenses questionavam Paulo. Por se tratar agora do assunto quanto ao tempo em
que algo aconteceria para os cristdos, Paulo, que poderia dar outra resposta, se coloca
apenas a remeter-se novamente ao que eles ja sabem (1 Ts 5:1). Ou seja, neste saber
muitos fatores estdo em jogo.

Uma concepgdo diferente de tempo também vem sendo construida ao longo da
carta, relacionada a remissdo do momento da conversdo. “Tempo” e “instante”, se
entendidos em sua maneira usual, como transcurso cronologico, parece nao alcancar a
compreensdo do relato de Paulo da experimentacdo no presente de algo ocorrido no
passado. A experiencia no presente ndo passaria de uma mera atividade cognoscente, e
ndo um fenébmeno sendo experenciado. Todavia ndo é isso o que Paulo relata ser, pois
as atitudes dadas hoje evidenciam a presenca da experiencia.

Assim, este tempo, diz Heidegger, refere-se ao tempo da facticidade, que deve
ser apreendido do complexo realizador da prépria vida fatica, ela enquanto ponto de
partida para definir a dindmica da situacdo, que, no caso de Paulo, € 0 mesmo momento
vivido no presente tendo acontecido em algum ponto no passado, tornando totalmente
“inadequado” compreender o relato a partir de uma cronologia, € ndo a partir de um
“tipo” de tempo que a experiencia mesma esta a sugerir.

Heidegger coloca uma segunda peca em relagdo a tempo e evidencia:

Toda a questdo, para Paulo, ndo diz respeito a questdo gnosiolégica (porque
vés mesmos sabeis muito bem). Ele ndo diz: "nesse ou naquele momento o
Senhor vird novamente"; também néo diz: "ndo sei quando ele voltard", mas
ele diz: "Vo6s sabeis muito bem...". Este saber deve ser um saber todo
peculiar, pois Paulo remete os tessalonicenses a si mesmos (...). A partir

desse modo de contestar segue-se que a decisdo (atitude) da “pergunta"
depende de sua prdpria vida (GA 60, 2014, p. 92)

Assim, se 0s crentes estdo na vivéncia de uma experiencia ndo marcada em
relagdo ao passado e presente, o perguntar pelo "quando”, em si, revela algo desta
vivéncia: é uma atitude da ndo-vivéncia ou do nao-saber. Aquele que pergunta ndo so6
manifesta a vontade por saber a data do advento, mas revela o ndo agir de acordo com a
sua conversdo pois a conversao ndo fora um meio para o fim (a parousia), ela ja é a
vivéncia com Deus hoje da forma como se sucedera ap0s o advento. Desta maneira, a
atitude de ansiedade por uma resposta evidenciaria a ndo-vivéncia da conversao.
Heidegger observa que Paulo contrapde a pergunta falando sobre dois distintos modos

de vida (Ts 5:3 [quando eles dizem]; Ts 5:4 [mas vos]). O primeiro, dos néo-



38

convertidos, ¢ formado por uma procura por seguranca, “eles dizem: “paz e seguranca”
em relacdo a vida, um modo de comporta-se nela onde a inquietacdo (Beunruhigung)
ndo ¢ desejada. Mas sobre eles advém repentina “calamidade”, que os surpreende.

O verso pauliano exemplifica exatamente como um saber se manifesta ou é
tomado da atitude, de carater vinculado, e que a atitude dos ndo convertidos, como um
exemplo, manifesta tanto a vontade pelo asseguramento quanto o idealismo em relagéo
a ele, que ndo pode ser sustentado em funcdo da independéncia dos fendmenos da vida
como a imprecisdo do futuro.

A realidade do segundo advento de Cristo demanda a vigilancia (lbid., p. 92),
uma atitude que evidencia a referéncia que Paulo quer destacar: que o cerne de seu
aconselhamento quanto ao advento ndo € o compartilhar dos detalhes desses
acontecimentos futuros, mas o despertar para a iminéncia desta vinda, ou seja, uma
atitude demandando por outra, e ndo por um saber. A vigilancia evidencia entdo o
despertar, que, por sua vez, evidencia a vivéncia com Deus a se realizar no aqui e agora.
Assim, 0 que se encontra manifesto pelo convertido em relagdo a parousia € uma vida
atual relacionada com o divino, cheia de retiddo e demais componente que Paulo cita. A
questdo é que o manifesto desta relacdo com o divino, que tras para a atualidade a
experiencia passada da conversdo junto a expectativa do que estd para acontecer,
evidencia também um tempo préprio, um tempo apreendido do manifesto. Este tempo é
para 0s gregos o tempo kairologico, a concepc¢do de tempo no horizonte somente a partir
do qual é possivel compreender sua fenomenologia, o tempo existencialmente
considerado. Nos explica Mac Dowell

O sentido de “parousia” ndo ¢ tanto o de um fato exterior no fim da sucesso
do tempo natural, da vida terrena do homem. A vida nova, a ressurreicdo, que
ela traz consigo, acontece ja no “hoje” da decisdo da fé. Esta antecipacdo
existencial do futuro, do fim, da morte, que domina a antropologia do Novo
Testamento, fornecerd a Heidegger a chave de sua concepgdo da
temporalidade da existéncia humana. (...) O célculo do tempo e a fixacdo das
condicBes da salvacdo, que permitem dormir um sono sossegado, opdem-se

frontalmente & vigilancia crista, a espera do Senhor (...), que desperta
continuamente o fiel para a decisdo. (1993, p. 128).

Heidegger responsabiliza neste ponto a dogmatica crista catolica pela perda de
sentido dos textos originais (como com a escatologia), como a do tempo, 0 processo
compreendido por Harnak como helenizacdo do cristianismo primitivo. O aspecto
temporal sob a perspectiva fenomenoldgica é encontrado como a forma mais originaria

de se olhar o que o texto esté descrevendo, ja que “de modo algum o “quando” (Wann) é



39

apreensivel objetivamente” (GA 60, 2014, p. 93) na descricdo da parousia da epistola

enquanto parte da prépria experiencia de conversao vivida no agora:
O sentido dessa temporariedade é também fundamental tanto para a
experiéncia fatica da vida quanto para problemas que dizem respeito a
eternidade de Deus. Esses problemas deixaram de ser abordados
originalmente na Idade Média em consequéncia da penetracdo da filosofia
aristotélico-platnica no cristianismo, e nossa especulagdo atual, que trata de
Deus, intensifica ainda mais o caos. (...) A consideragdo atual aborda o
nlcleo da vida cristd: o problema escatoldgico. Ja no final do século | o
problema escatologico foi encoberto no cristianismo. No periodo posterior ja
se desconhecem todos os conceitos originarios cristdos. Também na filosofia
atual, as formacfes conceptuais cristds estdo encobertas pelas formulacdes
gregas. Seria 0 caso talvez de colocar em evidéncia os evangelhos —
especialmente os grandes discursos escatolégicos de Jesus em Mateus e
Marcos — para extrair a posicdo fundamental do problema. (...) O como da
apreensdo da realidade, o como da concepcdo dos acontecimentos, nao

podem realizar-se de forma objetiva e atitudinal (orientadora) a partir do
"salutar entendimento humano" (GA 60, 2014, p. 93).

Para ele, serd exatamente a radicalidade da fenomenologia em propor retorno
aos fendbmenos originarios, que neste caso, € o contato direto com os relatos paulianos,
uma sugestdo de antidoto para que seja possivel a apreensdo da experiencia. Heidegger
ndo se desvia, portanto, da centralidade do método fenomenoldgico, é ele o seu objetivo
desde o inicio. O “acesso as coisas mesmas” ¢ trazido por ele como lema do tratado das
obras de Husserl, e que desenvolve para 0 acesso ao ser pelos entes por meio da

apreensdo tal como eles mostram de si mesmos, inclusive temporalmente.

1.3 ARISTOTELES E HEIDEGGER

Ainda nos Primeiros Seminarios Friburguenses, Heidegger expde 0 seu ndo
contentamento com o rumo que a Fenomenologia tomou em sua época, buscando
mostrar como a Fenomenologia ndo deve ser colocada no nivel de modificadora das
matérias filosdficas, e sim que ela consiste em propor uma mudanca no modo de acesso
a essas matérias, algo, porém, que ele observava estar se degenerando para um conceito
irrefletido, e o entendimento de fenbmeno estava sendo tido em si j& como uma
categoria.

Na segunda parte de Ontologia. Hermenéutica da facticidade (1923) Heidegger
prioriza esclarecer que a natureza da fenomenologia ¢ de um método, no qual as
objetualidades (Gegenstande) se determinam tal como elas mesmas se dao, a partir de

um retorno a origem do termo phainomenon (porvéusvov) (GA 63, 2012, p. 82-83). Isso



40

é importante pois Heidegger encontra em Aristoteles algo que o faz despertar para a
relagdo entre o carater de Fenomenologia e o de Alétheia.?

Anteriormente, em Fenomenologia da vida religiosa, ele havia buscado
responder como a Fenomenologia investiga aquilo de que trata, bem como, que ja que a
experiencia € tomada no fenémeno, o fenbmeno relne a totalidade de sentidos entre
conteddo, referéncia e execugdo (GA 60, 2014, p. 93). Em 1923, Heidegger vai alem
disso, e explica como o objeto tematico da filosofia “conduz ao fendmeno”.?

Para transmitir este sentido mais proprio de fenomenologia, ele direciona a
necessidade do retorno a compreensdo original grega de phainémenon e de logos
(loyog). Phainémenon remete-se originalmente a phainestai, que significa mostrar-se,
de modo que phaindmenon quer dizer “aquilo que aparece”, e, mais especificamente,
“aquilo que mostra de si mesmo ao mostrar-se”. Isso quer dizer que a coisa que se
mostra, mostra exatamente o que é sem qualquer representacdo, categoria. Esta
percepcao da coisa era para 0s gregos phaindmenon, estado presente da coisa que se da
ao dar-se, sobre o qual Heidegger observa ser um estado de sua condi¢do mais presente,
tanto quanto mais propria, determinando-o o modo de ser “objetual” de algo
(Gegenstandlichseins) (GA 63, 2012, p. 75)%°. O ser objetual serve preponderantemente
para 0 método descritivo da fenomenologia, tal como Husserl o propés, a fim de se
referir a determinacdo fundamental e concreta da regido das vivéncias. Assim, até aqui,
Heidegger ndo se desviara de Husserl pois fenomenologia ¢, de fato, o “ver, apreender o
que se da de si mesmo™2%. Como ponto chave desta questéo, ele afirma

Os conceitos e as proposi¢des sobre conceitos e proposi¢cdes devem provir
das objetualidades mesmas, por exemplo, as proposi¢des ou enunciados
apresentam-se como escritos ou ditos, lidos ou ouvidos. Proposi¢des ou

enunciados sdo acompanhados de vivéncias de pensamento ou de
conhecimento, e estes sdo acompanhados de vivéncias de significacdo. Numa

23 Ira se remeter a essa relagdo que investigava em 1963 no texto “O meu caminho a
fenomenologia”.

24 E importante destacar o que significa o “ir além” em Heidegger, o seu avango em determinado
ensino. Em qualquer elaboracéo sobre os desdobramentos de sua ontologia, 0 avango quase sempre estara
se referindo a introducéo de um novo elemento prévio a ser percebido na analitica existencial. Ou seja, 0
ir além como um novo passo &, quase sempre, na verdade, um ir um pouco mais para tras, e perceber algo
gue se coloca dianteiro a aquilo que estd sendo analisado. Aqui, por exemplo, descrevemos como
Heidegger passa da definicdo de fendbmeno como prévio a experiéncia, para objeto tematico enquanto
prévio ao fenémeno tomado em seu modo tedrico.

% Muito importante distinguir este que é o “modo de ser” objetual das coisas, daquela distingdo
feita em Fenomenologia da Vida Religiosa entre objeto e objetualidade. Aqui Heidegger, denominando
Gegenstandlichseins, se refere a coisa tomada enquanto seu modo de ser se da como objeto, algo que se
da como no modo de ser de objeto Gegenstéand.

% HUSSERL, Edmund. Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phanomenologischen
Philosophie. 1976. Versdo traduzida A idéia da fenomenologia. Lishoa: Ed. 70, 2000, p. 77.



41

proposi¢do ou num enunciado temos aquilo acerca do qual se diz algo, e 0
que se diz, divisdo que ndo precisa coincidir com a de sujeito e objeto. Como
consequéncia, tudo se baseia na apreensdo de tais vivéncias, na apreensdo da
consciéncia de algo. Tal é a tarefa primeira da fenomenologia (GA 63, 2012,
p. 78).

Em razéo disso, a estrada, agora mais bem pavimentada, surge livre para aquela
questdo inicial que Heidegger destacou do trabalho de Brentano, a pergunta se o
encontro com os entes se da de modo univoco, ja que, desde Aristoteles, o ente em sua
objetualidade, ou seja, no estado em que se apresenta somente como determinado (e néo
como um “objeto” ou tema basicamente teorico) ¢ plural em seu mostrar-se. O
fendmeno é o modo de ser objetual de algo porque tem o sentido de revelar-se. Entéo
trata-se de uma categoria tematica que orienta o acesso, predispondo o lidar com as
coisas. Essa categoria objetiva intrinsicamente o alertar criticamente & visdo,
reconduzindo-a a uma desconstru¢do que, por sua vez, vai desvelando o que estad
encoberto por meio da critica (GA 63, 2012, p. 84).

Em Da Interpretacdo, Aristdteles determina que as sentencgas predicativas que
expressam uma qualidade essencial de algo, pois, sdo logos apophantikos, assinalando a
correspondéncia entre o que é declarado e o que é encontrado, de modo que quando o
logos apresenta o que estd exatamente dado, ele é apofantico (dropavrixéc) (De Int., 4,
172 2 3).27 Sera um pouco tempo depois da publicacio de Ser e tempo, no curso de
inverno de 1928-1929 denominado Introducdo a Filosofia, que Heidegger trabalhara
melhor a realidade dos gregos antigos, trazendo o cenario original do sentido de logos
que € essencial para a sua compreensdo. Para 0s pré-socraticos nao havia espaco entre o
pensar e a palavra audivel ou escrita, de modo que viviam mais intensamente na
linguagem e no discurso, do que nés modernos, e de maneira tal que pensar era
propriamente discutir — por vezes em publico (GA 27, 2008, p. 215). Este é 0 loyog
(logos) que Heidegger enxerga. Reunindo diversos significados ao longo da tradicao
(conceito, razdo, juizo, etc), ele é tomado por Heidegger pelo carater de sua funcdo, que
é a de declarar algo, derivado de legein (falar ou reunir). Assim, logos é discurso (Rede)
que declara ou mostra (apofantico), enquanto redne (legein).

Esta exata questdo é introduzida em Ser e tempo no 87°. Ali logos é o dito no
discurso extraido daquilo sobre o que se discorre, de tal forma que aquilo se torne

manifesto no dito. Assim, logos é a peculiaridade de fazer ver no sentido de phainestai

2 ARISTOTELES. Categories and De Interpretatione. Translated with notes by J. L. Ackrill.
Oxford: Clarendon Press, 1963. Reprinted 2002. P. 46



42

(mostrar, apresentar), aquilo de si mesmo que se manifesta (sentido do prefixo apo)
(SZ, 2012, p. 115).

Assim, ao juntar-se a funcdo apofantica do logos enquanto discurso ao
significado de fendmeno temos o conceito mais préprio para Fenomenologia, segundo
ele: o discurso apofantico sobre o que se manifesta tal como ele mesmo se manifesta.
Diferentemente das designagdes da “biologia” ou da “teologia”, a fenomenologia ndo
intenta designar o objeto da sua pesquisa, mas o modo como lidar com o objeto
filoséfico em carater descritivo (SZ, 2012, p. 119). A Fenomenologia é descritiva
enquanto carater metodologico porque afasta toda determinagdo enquanto teorizacao e
que ndo seja manifestante, que ndo seja o apreender do mostrado de si mesmo das
coisas.

Em Ser e tempo surge implicito que o método fenomenoldgico ndo possui
definitivos como uma técnica rigida, mas é o apontamento para a existéncia de um
acesso quando o ente é acessado. Heidegger estabeleceria exatamente uma relagéo entre
fenomenologia, ontologia e hermenéutica, na qual a fenomenologia é uma nova
proposta de ontologia, que se dara a partir da hermenéutica do Dasein. Assim a
fenomenologia € a ciéncia do ser dos entes diante de uma tradicdo ontoldgica que ainda
demandaria rediscussdo, ciéncia que tem como tarefa a “mostracao” dos entes em seu
ser, especialmente pelo motivo da tendencia encobridora do carater de Ser.?®

Um pouco antes disso, no verdo de 1920, Heidegger expusera a curta Prelecdo
Phanomenologie der Anschauung und des Ausdrucks (que pode ser traduzido por
Fenomenologia da intuicdo e expressdo, GA 59) onde da sequéncia ao interesse de
responder as questdes neokantianas, aqui, em relacdo a preocupagdo com o tema da
acessibilidade da vivéncia.?® Pergunta-se se € possivel o acesso por meio da
racionalidade a vida engquanto experiéncia viva, ou pela possibilidade de sua apreensao
de modo teorico. Heidegger posiciona que quando esta proposta uma construgdo tedrica
a respeito de uma vivéncia, j& ndo se tem mais a vivéncia imediata, mas agora uma
teoria a respeito dela, do mesmo modo que ndo se tem uma descricdo da experiencia

consciente com a intuicdo categorial se o que se tiver for uma teoria, uns achados

28 Sobre 0 encobrimento e desencobrimento do ente ainda trataremos longamente no segundo
capitulo.

2% Considerages e traducdo prdpria da obra GA 59 em MISSAGGIA, Juliana. Heidegger em
confronto com a tradicdo: o problema da vida factica e a destruicdo fenomenol6gica contra Natorp e
Dilthey. Ekstasis: Revista de Hermenéutica e Fenomenologia da PUC-RS. Vol. 2, N° 01, 2013, P. 100-
126, disponivel em <https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/Ekstasis/issue/view/443/showToc>
Ultimo acesso em 20/02/2023.



43

teoricos, a respeito dessas experiencias conscientes. Com Husserl, Heidegger ainda viria
a expor tudo isso, — como ja mencionado neste trabalho — das consideracdes de que a
intuicdo categorial é a certeza da intuicdo da situacdo presente e prépria, como ela nos é
dada, manifesta, e onde esta excluido o enfoque em uma elaboracdo teorica. A intuicédo
ndo é limitada pelas descricdes da experiencia, pois enquanto significacdo, aquele que
acessa a coisa conhece bem mais sobre ela do que poderia elaborar com a linguagem, de
modo que a intui¢do ndo esté restrita a lingua ou as elaboragdes.

Heidegger responde a esta questdo das elaboracGes tedricas em funcdo da obra
de Paul Natorp de 1909. Como neokantiano, Natorp em nada considerara o ponto de
partida fenomenoldgico que, naquela época, ja havia sido exposto pela obra husserliana
(Investigagdes logicas 1901 a 1906), e que dissolveria boa parte da questdo em que se
concentrara. As colocagdes de Heidegger nesta prelecdo de 1920 desaguam em uma
exposicdo de motivos para a Fenomenologia ser tida como instrumento de
desconstrugdo (Destruktion) tendo em vista estas questdes que seguiam sem respostas
satisfatorias enquanto estivessem preocupadas com as determinacfes e métodos
descritivos.

Falando em Paul Natorp, ele tem um contato mais direto com Heidegger quando,
em 1922, enquanto professor e chefe da escola neokantiana de Marburg, escreve para
Husserl para um anuncio indireto a Heidegger da possibilidade de concorrer 14 a vaga de
professor extraordindrio, requisitando de Heidegger o envio de alguma obra pronta para
ser publicada, ocasido em que, retirando do esbo¢o do Seminario Interpretacdes
fenomenolégicas de Aristételes que apresentava em Freiburg na ocasido, Heidegger
elabora o ensaio argumentativo, com subtitulo “Aniincios da situa¢do hermenéutica” e 0
envia a Natorp. Posteriormente, este texto fica conhecido também como Informe
Natorp.° Essas duas obras, que s6 viriam a ser publicadas na década de 80, colecionam
preciosas consideracfes de Heidegger a quem ele denominou o primeiro fenomendlogo
da historia, o filésofo Aristoteles (SAFRANSKI, 2019, p. 163-164).

Como dito no inicio, a filosofia de Heidegger se propde a reler Aristételes, de
modo que Ser e tempo retne um denso volume de referéncias em favor do filésofo
grego, pautado pela leitura original das obras, que se mostra essencial a medida que se

compreende a centralidade de Aristoteles, ndo somente enquanto filésofo inevitavel aos

%0 Foi publicado pela primeira vez em Dilthey-Jahrbuch fiir Philosophie und Geschichte der
Geisterwissenschaften, volume 6, 1989, p. 237-269. Traducdo do texto e comentérios esclarecedores estdo
na edicao de Jesis Adrian Escudero. Madri: Trotta, 2002, que utilizaremos aqui.



44

pensadores formados na tradicdo catdlica, mas intensamente em relacdo as opcgdes de
hermenéutica e ontologia tomadas por Heidegger.

E necessario retomar que o interesse de Heidegger pela obra husserliana, desde
os primordios, havia pousado na correspondéncia de InvestigacOes logicas a tese de
Brentano e o problema dos multiplos sentidos de ente, fato no qual Heidegger se reporta
em 1963 em lembranca da sua direcdo inicial (GA 14, 2009, p. 285). Relata que em
1919 com o contato direto com Husserl, e em seminarios onde propunha uma leitura
diferente de Aristdteles, toma o livro sexto de Investigacdes Ldgicas e ali constata que €
na distincdo entre intuicdo sensivel e intuicdo categorial onde surge a ocasido de se
determinar o multiplo sentido de ente de Brentano e Aristételes. A intuicéo categorial é
capaz de intuir somente os entes presentes (anwesend). Contudo, aquilo que estd a
mostra, correspondendo a intencionalidade, ndo constitui a totalidade ‘“das coisas
mesmas”.

Entdo Heidegger se questiona: na fenomenologia (de Husserl) a partir de onde
ou como “a coisa mesma” surgird? Seria pela consciéncia e seus objetos? (a via da
intencionalidade e intuicdo), ou sera com o ser dos entes em seu desvelamento e
encobrimento? Isso porque, diz ele, que aquilo que para a fenomenologia dos atos de
consciéncia é o mostrar-se de si mesmo (das sich-selbst-Bekunden), o fenémeno, é
pensado mais originalmente por Aristdteles (e no todo do pensamento e da existéncia
grega) como alribeia (alétheia), como a “desocultidade” do presente (Unverborgenheit
des Anwesenden), e seu desvelamento (Entbergung), o seu mostrar-se (GA 14, 2009, p.
285).

Isso Ihe despontou que ndo mais o0 ente, ou um ente, ou todos 0s entes enquanto
apreendidos, deveriam estar no cerne da questdo fenomenoldgica, mas a
manifestalidade, que é o ato do préprio mostrar-se, o fato do phainestai. E este € um dos
pontos principais de ruptura com as Investigacdes Logicas. Para Heidegger, “as coisas
mesmas” € o que a fenomenologia deve almejar, sendo ela exatamente a multiplicidade
dos modos de ser dos entes a partir do que se mostra. Nesta multiplicidade esta
incorporada a contingéncia da existéncia e sua dinamicidade, que produz a inquietude
da vida factual, conforme uma hermenéutica factual dos textos sagrados revelara a
Heidegger.

Assim, até aqui, nos preocupamos em colocar 0s principais episodios dentro e
fora de seus escritos, bem como as correspondentes circunstancias, nos quais Heidegger

estivera apresentando novas vias que propde a Filosofia uma transicdo para



45

Fenomenologia, que, por sua vez, inclui a preocupacdo pela compreenséo do ser factual
humano no processo de interesse pelo Ser, e, tendo por cerne, 0 acesso ao ser pelo ente
por meio do logos apoféantico. A verdade como compreendida por Heidegger é gerada
no seio desta fenomenologia a partir do conceito grego de alétheia (dA76e1a), traduzido
em geral por verdade nos seus textos, mas desenvolvida de modo peculiar e abrangente
como “desocultidade” (Unverborgenheit), e que tambeém esta no centro da interpretacdo
de Heidegger da filosofia de Aristételes, e de outros gregos antigos, por isso, vindo a
fazer parte estruturalmente de sua ontologia.

Contudo, € necessario dividir em dois 0s momentos em que Heidegger lida com
a relacdo de Aristoteles e verdade, a fim de distinguir os enfoques e facilitar a
compreensdo. A primeira parte consistird em abordar a contribuicdo da diantia em
Avristoteles dada em Etica a Nicomaco e que Heidegger vira a relacionar em Ser e tempo
a distingdo entre pensamento e linguagem. Esta, pois, € uma importante contribuicéo
para diversos assuntos dentro de Ser e tempo, sobretudo quando Heidegger explicitar o
carater apofantico do enunciado. S6 entdo, ap6s a ontologia da verdade ser destrinchada
no 844, é possivel verificar que as virtudes intelectuais de Aristoteles, como a praxis
(mpactic), que se vera a seguir, fundamentam a teoria da percepcdo de um mundo prévio,
que afeta (j& afetou) aquele que, ao deparar-se com algo, ainda que nédo precise dizer o
que é aquilo, de algum modo sabe ja lidar com ele.

Essas correlacfes, da leitura do trabalho aristotélico sobre o saber e 0 modo de
acesso ao conhecimento, em conexdo a um tipo de verdade, sdo pontuadas por
Heidegger na obra Platdo: O sofista (GA 19), curso de semestre de inverno de
1924/1925, mas que somente tornou-se acessivel por sua edigdo em 199231

Nele, Heidegger explica que a partir de um questionamento sobre a felicidade
enquanto Eudaimonia, ligado a busca de sentido Gltimo para o homem, no Livro VI da
obra Etica para Nicomaco, Aristoteles observa a habilidade cognoscente (logon) com o
objetivo de desenvolver sobre qual seja o objetivo final ou preponderante da vida
humana. ldentificando os atributos da cogni¢cdo como virtudes (Aretés), Aristoteles
verifica que o fim ultimo da busca do ser humano é a Eudaimonia (ebdoiuovia)
conseguida por meio da exceléncia do agir e do pensar, ou seja, da virtuosidade ética e
dianoética (GA 19, 2012, p. 155).

31 HEIDEGGER, M. Platdo: O sofista. GA 19. Trad. Marco Antonio Casanova. Rio de Janeiro:
Forense Universitaria, 2012.



46

As virtudes dianoéticas sdo a Fronhsis (ppovnoig) € a Sofia (copia) quais
Aristoteles procura investigar enquanto saber discursivo. Na intuicdo imediata das
coisas, 0 Nous (vodg) se refere ao pensamento intuitivo somente. O que passa a ser
virtude é quando se encontra a dianoia, a elaboracdo do que se intui. Para Heidegger a
intuicdo instintiva faz parte do ser pensante e nos processos de conhecimento possuimos
uma serie de categorias indemonstradas, pressupostas, com as quais lidamos no sentido
do Nous, independente de uma elaboracdo. A virtuosidade (a areté dianoética) para
Aristoteles esta, pois, nesta elaboracdo discursiva, o ato intelectual da capacidade
linguistica discursiva, que Aristoteles denomina metalogon. Assim, ele correlaciona
Fronhsis (ppovnoig) e Sofia (copia) com outras duas diandias que ja ndo seriam mais
consideradas virtuosidades, mas sdo atividades da reflexdo, a ciéncia Episthmh
(émiotiun) e a técnica Tékhne (zéyvyy) (GA 19, 2012, p. 28-29)%2.

N&o é importante para Heidegger esta distingdo entre virtude e ndo virtude das
atividades dianoéticas. Heidegger tem um despertar ao encontrar que Aristételes pensa
todas elas como verdades, enquanto a-létheuen (dAnBsderv), verbo derivado do termo
daAnbeia, transmitindo que algo sera aberto ou desvelado em razdo da diandia, no
sentido de que ela possibilita a aquilo que estava oculto ser tirado da ocultacéo e se
fazer manifesto. 3

E exatamente o arco que interliga elaboragdo discursiva nio so enquanto pensar,
mas enquanto linguagem, com a linguagem como logos, o logos apofantico como lugar
de manifestacdo de algo, o carater da Fenomenologia, e a descoberta de alétheia como
desocultacdo por meio desta elaboracdo, que faz da questdo da verdade um ponto
essencial da ontologia heideggeriana.

Em razdo de todo o retorno de Heidegger a Aristoteles ocorrer a partir do
contato com a obra husserliana, evidencia-se também um paralelo aqui entre a
elaboracdo discursiva e a consciéncia intencional da intuicdo enquanto principio, que
nesta intuicdo vé para além do sensorialmente possivel e constitui, em Heidegger, um
processo de significacdo. E o que a Fenomenologia poderd oferecer ndo sera uma
definicdo para 0 que se encontra, mas a constatacdo de que, através de uma elaboracao

discursiva, algo ganha significacéo, e passa a fazer parte do que existe sobre a coisa.

% ARISTOTELES. Nicomachean Ethics. Translated and Edited by Roger Crisp. Cambridge,
UK: Cambridge University Press, 2004. IV, 3-7.

33 “Sdo cinco as formas de a alma se encontrar na verdade ao afirmar ou negar: a técnica, a
ciéncia, a prudéncia, a sabedoria e a intelec¢do” (Op. cit., 1139b, 15-7).



47

Retomando a teoria da significacdo enquanto relacionada com a esséncia das
coisas, ao logos operar um desvelamento, algo ganha uma nova significagdo enquanto
um ente estd a mostra. Se a esséncia em Husserl é a significagdo, estara @ mostra uma
“nova” esséncia, de algo que saiu da incompreensao e passou para a compreensao.

O logos, como ja citado, em sua maultipla utilizacdo na tradicdo, contém dois
modos basicos. E discursivo tanto o saber Legein (dizer/significar), quanto a fala ou o
que foi propriamente dito legomenon. Como se desenvolverd a diante, Heidegger
observa que é o discurso ou o logos que opera em Aristoteles o desvelamento. O
importante por hora € que ja que a esséncia das coisas € a significacdo delas, aquilo que
0s gregos entendem como verdade € o mesmo que Husserl entendera como ato
significacional da consciéncia, e que em Heidegger ja ndo serd acessado mais
primordialmente pela consciéncia que significa, mas o seu acesso parte do lidar pratico,
num ato proprio da compreensdo do homem quando ele age no mundo e lida com as
coisas do mundo. Por enquanto, resta enfatizar que, seja elaboracéo ou significagéo da
intuicdo categorial, Fronhsis (ppovnoig), Sofia (copia), Episthmh (ériotiun) e a tékhne
(téyvny) trazem ao conhecido o que ndo se conhecia, surtindo na possibilidade de
protagonizar algo novo dentro do mundo (mundo como conjunto de significacbes (GA
19, 2012, p. 28-29). E 0 que, por exemplo, a técnica opera com uma nova invencao,
como quando duas laminas afiadas (ja comumente conhecidas) sdo cruzadas e presas
entre si para serem usadas como instrumento de corte, e a tesoura € inaugurada no
mundo, como nova significacdo das ldminas unidas. Todavia, algumas partes essenciais
compdem este processo de significagdo enquanto encontro de um novo sentido, que séo
pormenorizados por Heidegger ao longo da primeira parte de Ser e tempo, sendo
elencados a frente na exposicdo do paragrafo da verdade.

Outro fator que se evidencia da diandia enquanto elaboracdo e desvelamento
para Heidegger é que se a regra é o contato direto com as coisas que sao intuidas, uma
ontologia originaria estaria atenta a presenca de conceitos tradicionalmente
consolidados, nunca mais afligidos por rediscussédo, e deixados por uma Filosofia de
carater cientifico e ndo mais argumentativa. Para ele, a mera percepc¢do deste estado da
filosofia ja consegue reiniciar a tarefa. E 0 passo seguinte deve ser uma atitude critica
em favor de novas possibilidades, o que Heidegger busca operar com a destruktion dos
conceitos legados, atraves da retomada das origens de um conceito, ou seja, no
caminhar de volta ao fendmeno original de algo, sendo tal tarefa o puro exercicio do

filosofar. Assim tem o seu foco no estabelecimento de uma ontologia como atividade de



48

uma hermenéutica desperta para a originalidade, e de modo que este marco original
esteja sempre disponivel para ser consultado®*. Essa é a razdo para o exercicio constante
da remissdo heideggeriana ao aristotelismo enquanto totalidade de acepcOes
supostamente de Aristoteles, carregada pela tradicdo até sua época, e alvo maximo da
desconstrucdo fenomenoldgica. Para Heidegger, a hermenéutica s6 cumpre sua tarefa
pelo viés da desconstrucdo (GA 62, 2002, p. 51).

Fato € que o modo de acesso ao mundo é, para Heidegger, a pergunta mais cara
e primordial que a Teoria do Conhecimento deveria ter se ocupado, critica esta que
tanto estd implicita em seu desenvolvimento com o método fenomenologico desde os
Primeiros Seminéarios Friburguenses, quanto é encontrada em Ser e tempo. A lida
préatica é o primeiro acesso, mas ndo é o Unico, ja que a prépria inquietude da vida faz
inquieta também a alma do homem (individual ou coletivo), o que o leva, por vezes,
segundo observa Heidegger, a precisar "repensar” a sua existéncia. Heidegger tem
especial interesse por este momento, como serd destrinchado no Capitulo 2. Pois
somente a partir dele é possivel o surgimento das inovacdes, e que, inclusive, podem ser
elas, por vezes, responsaveis pela chamada inquietude da vida, as suas mudancas. 1sso
porque, no acompanhar dos fendmenos que se multiplicam, a vida fatica constitui o
desdobramento que progride rumo ao futuro, movida por esta propria multiplicidade
gerada das descobertas, razdo pela qual o seu carater é essencialmente dinamico.

34 Heidegger diz “A historia nio é rejeitada porque é "falsa", mas porque ainda permanece ativa
no presente, embora ainda ndo possa ser um presente passivel de reapropriagdo auténtica” (GA 62, 2002,
p. 33).



CAPITULO 2 - A VERDADE FUNDADA E O FUNDAMENTO DA
VERDADE

No inicio da segunda parte de Ontologia. Hermenéutica da facticidade (1923),
especificamente no 8§14, Heidegger traz a tona a correlagdo entre logos apophantikds e o
caréater descritivo da Fenomenologia, estabelecendo como o método procura afastar toda
teorizagdo. Em troca disso h&d um enfoque para a atitude demonstrativa dos entes, uma
observagao quanto a sua atitude de mostracao de si mesmos, e como essa manifestacéo
refere-se ao phainestai grego. O logos realiza isso pois reline em si 0 ser da coisa que
consiste em seu somente mostrar-se de si mesmo. Tempos depois, em sua reminiscéncia
a esse caminho tomado, Heidegger comenta como descobriu que em Aristételes este
conceito de fendmeno é pensado originalmente como dAijbsio  (alétheia), a
“desocultidade” do presente (Unverborgenheit des Anwesenden) (GA 14, 2009, p.
285)%°. Desse modo, ha uma correlagio entre o conceito de fendmeno, o de logos e a
alétheia, quando tomados em sua originalidade grega.

Essa mesma citacdo do 8§14 em Ontologia. Hermenéutica da facticidade (1923)
é encontrada nas primeiras linhas do §7°, “A”, de Ser e tempo em 1927, quase em exata
repeticdo. E importante destacar que os paragrafos de primeiro a oitavo de Ser e tempo
sdo parte da introducdo da obra. Assim, era de se supor que algo ali considerasse
previamente a questdo. Ndo s6 de fato consta, como estd posta ja sob a Gtica de sua
originalidade grega, antecedendo os argumentos da correlacdo entre fenomenologia e
alétheia. Isso faz entender que, para Heidegger, esta correlacdo é o ponto de partida
para a tratativa da questdo. Observa-se, contudo, que ao longo do 8§87, ndo um, mas
basicamente dois caminhos séo langados, indicando dois “tipos” de verdade a serem
trabalhados, que, como sera visto, consistem no fato do problema possuir dois niveis
para Heidegger, atrelados entre si. Esta biparticdo pode ser percebida tanto no 8§7°

guanto no 844 mas ela ndo esta dividida expressamente por Heidegger.%

% Em 1963 é publicado um pequeno conjunto de relatos autobibliograficos deixados por
Heidegger, dos quais o texto O Meu Caminho até a Fenomenologia (GA 14) funciona, para muitos
pesquisadores, como norteador. Nele se colhem pequenas explicagdes do proprio autor de onde partiu e
por onde passou ao longo das construcBes de seu pensamento, ja que Heidegger se preocupou com muitos
temas e o0 seu trabalho € bastante extenso. Esta passagem citada constitui um pequeno tesouro para
direcionar os trabalhos sobre a questdo da verdade, bem como a indicagdo de sentido para a leitura do §44
e demais textos sobre a questdo.

% Os dois niveis, e, portanto, abordagens do problema da verdade se encontram evidentes e mais
bem delimitados, na nossa opinido, na forma do texto Logik. Die Frage nach der Wahrheit (GA 21)
publicado em 1976 por Heidegger, fruto de semindrios anteriores a Ser e tempo, e ainda sem tradugao no



Como explica Dahlstrom (2001, p. 288), o primeiro nivel da questdo da verdade
sob a 6tica fenomenoldgica esta para Heidegger no tema do carater apofantico, onde é
feita a retomada da origem grega da palavra verdade, e ele explica o papel da
proposicdo ou juizo tidos no conceito tradicional de verdade. Ele assim investiga nédo
para refutar esse conceito tradicional, mas mostrar como ele é um conceito filoséfico
secundario, dada a impossibilidade da proposi¢do ser chamada de lugar originario da
verdade. Ja o segundo nivel, mais alongado no 8§44, ndo tem o conddo de substituir o
primeiro, mas falar de seu ambito mais fundamental, o nivel existencial propriamente.
Nele o carater da descoberta originario-grega é fundamental, mas ndo se confunde a
descoberta - como o comportamento de tirar da ocultacdo (Unverborgenheit) - com a
descoberta que ocorre na enunciacdo, que é o ente Entdeckt-sein. Neste ambito
fundamental, verdade e Dasein encontram relacdo, momento entdo em que Heidegger
expde o que seria o fendmeno mais originario da verdade (ursprunglichste Wahrheit)
(Sz, 2012, p. 409, 609-610).

Ao focar na pergunta pelo que estd em jogo na validade dos juizos, ele
reconhece os problemas da fundamentacgéo, do subjetivismo e da posicdo idealista, tdo
constantes na Filosofia. E oferece uma alternativa dotada da dimensdo existencial-
historica, que antecede todas as designacfes tedricas, na qual o desencobrimento é

essencialmente existencial e compde o Ser.

2.1JUIZO E VERDADE

No §7° Heidegger retoma o conceito de fendmeno, que continua central por todo
0 seu contorno filosofico, enfatizando entdo a sua natureza de estar-manifesto, em
relacdo direta a etimologia do phainestai de Aristdteles. Os fendbmenos sdo o conjunto
do que esta a mostra, como algo a luz do dia, e que é 0 que 0S gregos por vezes
denominavam za dvra (0 ente). Com isso, 0 conjunto de coisas a vista constitui o
conjunto de fendmenos de algo, que fora, originalmente, denominado ente (SZ, 2012, p.
101).

Brasil. No 844, ao seguir a linha da contraposi¢do tripartida do conceito tradicional, que amplia um pouco
mais o problema, ele acaba entrelagando estes dois niveis. Por questdes académicas, e a fim de tornar este
trabalho realizivel, ndo trazemos a anélise do texto de 76, e partimos diretamente do problema no 844,
onde todas os assuntos do texto de 76 constam, mas reconhecemos que a ordem |4 é bem mais
esclarecedora, em que se caminha imergindo-se de um nivel para o outro, cada vez mais existencial-
ontoldgico.



A partir de entdo, com certo objetivo, Heidegger faz um contorno. O ente
mostra-se de si mesmo de diversos modos, que séo segundo o modo-de-acesso a ele.
Mas o ente pode mostrar-se, inclusive, como o que ele ndo é, momento qual o ente
aparenta, parece ser (Scheinen), pois phainémenon (poivéuevov) tem em seu
significado dois sentidos conexos: o de fazer ver, que é o mostrar de si enquanto atitude,
bem como o que parece ser, 0 aparentar, que é o contetdo a mostra. (SZ, 2012, p. 103).

Usa como exemplo a doenca e seus sintomas. Os sintomas sdo indicios que
revelam a presenca da enfermidade, mas esta é algo que exatamente ndo se mostra,
enguanto os sintomas estdo manifestando-se. E por que isso acontece? Porque aquilo
que esta @ mostra ndo consegue reunir exatamente a totalidade do que se é no instante
da manifestacdo, de modo que aquilo que estd a mostra aparenta. Sendo assim, existe
algo que permanece ocultado no seio de uma manifestacédo (SZ, 2012, p. 103-105).

O ente, portanto, € um anunciar, pois no mostrar de si hd um anuncio de algo
que ndo se mostra, enquanto aparenta, ou seja, um ndo-mostrar-se na oportunidade da
manifestacdo, e cujo fundamento de possibilidade é o de que ndo ha aparentar fora do
fendmeno da manifestacdo, portanto, sdo parte do mesmo processo. Para ele, todas as
apresentacdes, sintomas e simbolos, sem distingBes, tem essa estrutura fundamental
enquanto fendémeno.

Quando se diz entdo que, com a palavra “aparecimento”, nos referimos a algo
em que algo aparece sem que ele mesmo seja aparecimento, o conceito de
fendmeno dessa maneira ndo é circunscrito, mas pressuposto, pressuposicao
que permanece, no entanto, encoberta. (...) Portanto, fendmenos nunca séo

aparecimento, embora todo aparecimento se refira a fendbmenos. (SZ, 2012, p.
105)

Observa-se, assim, que Heidegger propde uma correlagdo paradoxal de
fendmeno e ente, cunhada no limite da contradicdo, mas parece ser a Unica forma de
explicar o modo vinculado da aparéncia. Dois temas estdo fundamentados nesta
definicdo, na introducdo a Ser e tempo. O primeiro é que 0 modo vinculado da aparéncia
ligado ao conceito de fendmeno, que fala do carater manifestante, € um caminho que
explica que o que esta & mostra, este aparente, ndo ¢ ele o fendmeno, mas fendmeno é o
manifestar, ou seja, a natureza de manifestar-se, de mostrar-se. Um adendo aqui é que
esta é para Heidegger, pois, a melhor explicacdo para o carater de Ser (Sein). Ser ndo é
aparente e ndo € o que aparece quando algo aparece. Ser e ente ndo Sd0 0 mesmo, € 0
objetivo geral em Ser e tempo - como afirmados no 81 e 82 - & mostrar 0s

desdobramentos de se levantar o problema do esquecimento do Ser, e como 0 que a



Filosofia entendeu por Ser estd muito mais ligado ao que € o ente, deste modo,
contrapondo toda a ontologia oferecida até entdo pela Metafisica. No §7, Heidegger toca
em um dos vieses da conexdo entre Ser e fendmeno, ali na oportunidade de introdugéo
ao problema da verdade.

O segundo viés, mais proprio ao tema, € que o modo vinculado da aparéncia é
proveniente do significado aristotélico de logos. No ponto “B” do §7° ele destaca ¢
fundamenta um dos muitos significados de logos, dada a complexidade (ou confusdo)
de sua significacdo ao longo da historia, desde Platdo e Aristételes, passando pelo que
Ihe foi atribuido no decorrer da tradicdo metafisica, em que logos é razdo, juizo,
conceito, definicdo, fundamento, relacdo. Aqui o logos como juizo é posto em
comparacao com o sentido que é para Heidegger preferencial, o de logos como discurso
(Rede, em alemdo). N&o que dentre essas duas, uma traducdo seja mais assertiva que a
outra, mas o que quer apontar € uma recolocacdo do papel do juizo, tendo por juizo a
enunciacdo de algo que carrega uma atribuicdo de valor (aprovacao/rejeicéo,
verdade/falsidade) (SZ, 2012, p 113).

O caminho entre Rede e logos, tomado de Aristoteles, pois, é que o enunciado é
0 aparente em seu sentido 6ntico. Ou seja, enunciar 0 que aparece, €, em si, a apari¢cdo
da coisa, de forma que a aparicdo se da no enunciado.. Este enunciado tanto é dhloun
(oniodv), o lugar em que o que se manifesta “se discorre”, quanto é phainestai
(paiveotar) em que o logos “faz ver” o que se manifesta, ambos ao mesmo tempo, de
modo que, assim como a condi¢do de possibilidade da aparéncia, logos € parte do
funcionamento do fenbmeno enquanto esta a servico do que se mostra, enquanto o
“dito” € “daquilo que”.

E importante trazer aqui que o proprio Aristoteles, expressamente em Da
Interpretacdo, fez distincdo quanto aos tipos de sentencas representativas dos
fendmenos, quais, futuramente, seriam o alvo do conceito tradicional. Aristoteles estava
se referindo somente aos judicativos, cuja forma esta para a atribuicdo de verdadeiros ou
falsos®” . Este logos enquanto o que enuncia o que aparece, pode, neste servico ao que
se mostra, “porque ¢ um fazer-ver”, “pode ele ser verdadeiro ou falso (wahr oder falsch
sein)” (SZ, 2012, p. 115). Mas, na mesma trilha aristotélica, o logos é verdadeiro

(dAnebeverv) quando esta operando como phainestai do ente, ja que alétheia, como os

37 Heidegger se refere aqui diretamente ao trecho de Da interpretacdo de Aristoteles (4, 17a 4)
em que o filésofo grego, para afirmar que nem todas as sentencas sdao sempre verdadeiras ou falsas,
explica que a prece e as palavras de ordem, por exemplo, ndo estdo no plano judicativo. Rf. DASTUR,
Francoise. Heidegger: La question du logos. Paris: J. Vrin, 2007, p. 76.



gregos a tinham, tem o carater fenoménico, de phainestai, ou seja, o verdadeiro é um
adjetivo do logos em razdo de sua funcdo demonstradora, quando ele estd exercendo
esta funcdo, e ndo um vocébulo intermediario entre o logos e algo.

Como se vera a seguir, por meio da construcdo aristotélica, este € o panorama
que refuta para Heidegger qualquer sentido de “relagdo de adequagao ou concordancia”
atribuido a verdade, em razdo da concordancia, no modo como tras o conceito da
tradicdo filoséfica, ndo fazer parte deste que € o modo de ser original da verdade, de
aAnebeverv, a caracteristica do logos quando ele esta a servico de mostrar em si 0 ente
do objeto (SZ, 2012, p. 115). Nos dois topicos deste capitulo temos por objetivo
acompanhar como Heidegger expds que a analise da proposi¢do, limitada ao campo
linguistico, ndo oferece respostas satisfatdrias quando questionado o seu modo de ser, 0
negligenciado ambito ontoldgico-existencial que deveria sustenta-lo.

Até aqui, 0 que se observa € que ja na introducdo de Ser e tempo (87) temos a
recusa da resolucdo de verdade por concordancia, como pedra de toque para trabalhar o
tema. Assim, partindo do apontamento de como é grave afirmar que o conceito
tradicional de verdade “é evidente”, Heidegger trilha no 844 um caminho critico a
questdo da adequacdo e concordancia diante da historia do conceito grego de alétheia, a
palavra para verdade mais antiga na historia da filosofia. Nestes estudos, Heidegger é o
primeiro filésofo a notar que alétheia possui o alfa como prefixo privativo, fator muito
importante de sua etimologia que estava diretamente ligado ao seu sentido original.®

Como ja citado no Primeiro Capitulo, existe um conceito tradicional de verdade
que Heidegger retoma no 844, composto por trés maximas, sendo elas, em uma
reelaboragdo, a) a atribuicdo a Aristoteles como origem deste conceito, em que b) o
juizo é o lugar originario da verdade e c) a “concordancia” ¢ a defini¢do de verdade.
Heidegger divide esta questdo em, basicamente, dois problemas: o primeiro é a
atribuicdo aristotélica ao conceito, de que o filésofo grego o tivesse criado, mas também
0 sustentado. E a segunda, de que a verdade de um juizo é observada atraves da
concordancia entre este juizo (enunciado ou somente pensado, mas sempre elaborado) e
as coisas, a realidade ou o mundo®, que a concordancia é o meio avaliador entre o

pensamento e o ente.

% HEIDEGGER, M. Ensaios e Conferéncias, Alétheia. Heraclito, fragmento 16. S&o Paulo:
Abril Cultural, 1973. P. 229.

3% Em Ser e tempo por vezes Heidegger utilizara aspas no termo mundo enquanto se referir ao
mundo (“Welt”) que é constitutivo do Dasein, e 0 usard sem aspas para indicar o termo cotidiano de
mundo como o conjunto de coisas. R.f.: Heidegger, SZ, 2012, §12, p. 169.



Heidegger ndo recusa que as proposi¢cdes podem ser verdadeiras ou falsas, mas
as proposicdes que assim 0 podem correspondem somente a uma parte da linguagem,
ou, grosso modo, da realidade. Somente uma parcela das sentencas pode ser julgada
como verdadeira ou falsa, que sdo predicativas, denominadas juizos, por isso, sentencas
judicativas ou proposicdes declarativas. Nelas, quando o predicado concorda com o
sujeito, a sentenca estara adequada a realidade, e, por isso, é verdade, ainda que a
sentenga seja negativa, expresse negacdo. O que ele ndo aceita, e que dira que a
Filosofia também n&o o possa, € a permanéncia do contentamento com a compreensao
de verdade unicamente desta maneira, referenciada a este sentido judicativo, que, em
sua visdo, trata-se de um conceito derivado, ainda que correto, mas somente tornado
possivel por seu carater mais original, carater este sobre o qual ele discorre no §44.

Ernildo Stein (1993, p. 259) faz um comentario sobre o “primeiro passo” que
uma analitica existencial fenomenoldgica, a fim de circundar um tema - o problema da
verdade das proposi¢des, no caso - precisa dar para realizar esta tarefa. Destaca que
Heidegger ndo permanece com 0 juizo ou proposi¢do no nivel éntico, no nivel das
elaboracdes onde a proposicao € convertida em objeto de analise para ser olhada pelas
lentes existenciais. A proposicdo, para 0 método, deve ser classificada entre uma das
duas ordens, a de elementos disponiveis ou indisponiveis, e Heidegger, ao toméa-Ia,
admite estar manifestando a sua “disponibilidade”, dando a ela o carater dos artefatos,
dos instrumentos dispostos para organizar ou significar as coisas no mundo, ja que com
ela damos significados no mundo, e entdo, apresenta para a Filosofia um fundamento
solido em prol de verdade como alétheia.

E antes da edicdo de Ser e tempo que Heidegger expde pela primeira vez os seus
motivos contra o conceito tradicional e quanto a atribuicdo a Aristételes, no seminario
dos semestres de inverno entre 1925-1926 em Marburg, denominado Logik. Die Frage
nach der Wahrheit (pode ser traduzido por Ldgica: a pergunta pela verdade)*’. Nele,
abre para nova interpretacdo os dois trechos aristotélicos que compbe a suposta
responsabilidade do filésofo grego. Comeca pela sua fala das atribuicdes de verdade e
falsidades as sentengas: “toda sentenga (Adyog) possui significado, ndo como um

instrumento, mas, como fora dito, por conveniéncia. Porém, nem toda sentenca é

40 Segundo Frangoise Dastur, a obra Logik. Die Frage nach der Wahrheit vem a ser editada e
publicada somente em 1976, volume 21 da Gesamtausgabe, - ou seja, muito tempo depois de Ser e tempo
- momento entdo que é possivel acessar mais da amplitude dos estudos de Heidegger sobre este e outros
temas em Avristoteles, de suas leituras no original grego de Da Interpretacdo e Da Anima. DASTUR, F.
Heidegger: La question du logos. Paris: J. Vrin, 2007, P. 29-30, nota de rodapé.



declarativa (arogpavrikog), apenas aquela em que esta presente (dmapyer) verdade
(6AnOeberv) ou falsidade (weddecbar) .

Segundo Dahlstrom (2001, p. 181), é possivel verificar que o que se encontra no
trecho é um papel especifico que Aristoteles estava atribuindo a verdade, no qual o
verdadeiro esta sendo usado para verificar quando uma sentenca consiste em um juizo
declaratério. E quando ela é um juizo declaratério? Quando se tratar de uma predicacdo
disposta para ser julgada como falsa ou verdadeira. Este ser verdadeiro da proposicao é
o destaque dessa circunstancia, pois a proposicdo ¢ que fora assim “definida em
referéncia a verdade, e ndo o contrario, ndo como se a verdade procedesse da
proposi¢ido” (GA 21, p 128-129)*2. Ou seja, a proposicéo ou juizo sera definida segundo
o ser verdadeiro, é segundo o horizonte de ser ou ndo verdade que a sentenca € dada
como juizo, no modo judicativo.

Era a este destino que Aristoteles em Da Interpretacdo pretendia chegar com o
carater mostrador das sentencas e com a verdade, para onde estava caminhando quando
comecara a dizer, no inicio do texto, que mabnuota TiC Wuyilc TGOV TPAYUGTWV

13

ouorwuota, o qual Heidegger traduz por “as “vivéncias” da alma, as vornuoza
(“representagdes™) sdo adequagdes as coisas”, trazido no §44 (2012, p. 595). Na leitura
de Heidegger, Aristételes estabelecia uma realidade onde existem coisas reais que
podem corresponder as vivéncias da alma (afeccBes), em uma relacdo de semelhanca
(duoiwaoic presente no termo duorwuaza), somente porque podem representa-las
(Vorstellungen), que é no sentido de expressa-las, sendo elas a voz, a escrita, como
também as coisas.

Heidegger observa entdo que duoicvuara (omoiumata), presente na frase, que
estd no sentido original de semelhantes, ao longo do tempo, passou a ser tomada como
vorjuazo. (nohmata) traduzida por adequacgéo, fazendo com que a frase fosse tida por "as
afeccBes na alma sdo adequacdes as coisas", quando na verdade Aristételes dizia que
"aquilo de que esses simbolos sdo signos, as afec¢des da alma séo as mesmas em todos,
como sdo as coisas que se assemelham a elas" (Aristoteles, 1963, 1.162 3-8, p. 43)

(DASTUR, 2007, p. 239-240).

4l Traducdo nossa. Original: ot 8¢ Abyoc dmag pev onuavtikée, ovk ¢ dpyavov 8, ail worep
gipnrar koo, ovVORKNY. GmoPavTiKos 0 00 TAS, GAL'éVv @ 10 dAnbedev 1 webdeabou vmapyer (De
Interpretatione, 4, 172 13) in: HEIDEGGER, Martin. Logik: Die Frage nach der Wahrheit (GA 21)
(WS1925/26), hrsg. W. Biemel, 2. Auflage. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1995. P. 128.

42 Original » Der Satz ist definiert mit Ricksicht auf Wahrheit und nicht etwa umgekehrt,
Wabhrheit kommt vom Satz her « (GA 21, p. 129).



Esta € a passagem fundamental para o conceito tradicional, para como a
adequacdo ou concordancia tomou lugar da representacdo, para além da traducdo, e
que foi absorvida e contentada pela tradigdo filos6fica. No 844 de Ser e tempo
Heidegger comenta como a alteracdo para adaequatio € desenvolvida por Tomas de
Aquino na ldade Média, que, em referéncia a Avicena, estabeleceu a natureza da
verdade como adaequatio rei et intellectus a partir dessa citacdo de Aristételes, também
utilizando-se para adequagao os termos de correspondéncia e conveniéncia (SZ, 2012,
p. 595). Uma heranca tomista da tentativa de adequacdo de Aristdteles a conceitos
divinos como a verdade, carregada pela escoléstica, intencdo esta, como ja comentado,
muito conhecida por Heidegger.

A segunda parte da analitica do conceito tradicional no §44 convoca justamente
o aristotelismo da dogmatica cristd. Como explica Mac Dowell, a Escolastica tomara a
preocupacdo filosofica das estruturas da realidade na qual os entes sensiveis, ainda que
considerados em suas singularidades, sob certo aspecto, sdo considerados por ela como
universais, por possuirem em si uma certa estrutura categorial, de modo que a realidade
ndo esta sujeita totalmente a aparéncia sensivel, mas estaria objetivamente ordenada e
unificada por formas estaveis. Nessa ordenacdo, outro fator preponderante é a relacdo
entre a realidade psiquica da consciéncia e a realidade fisica dos corpos, na qual a
psiquica estaria hierarquicamente em um grau superior, em vista a sua similaridade com
a mente de Deus (1993, p. 51). Deste modo, em determinado periodo da historia, a
reflexdo sobre verdade apresentou que sua esséncia estava na adequacdo da coisa ao
intelecto, e assim se extraia a verdade, sendo este intellectum uma criacdo em
conformidade com a mente de Deus, também entendido como Criador ou Origem
Divina, e que suas criaturas conseguiriam, supostamente, compreender sua mente
observando certos padrdes de ordem nas obras criadas.

No seminario Sobre A Esséncia da Verdade, em 1930, Heidegger parte da
mesma analitica da concordancia, também trazendo o problema da heranca tomista ao
termo, e destaca o esclarecimento que o idealismo concebera para o conceito tradicional
ao deixarem claro em suas teses como a concordancia nao se estende entre o intelecto e
um objeto real, mas, primariamente, ocorre a concordancia entre o intelecto e um objeto
ideado, que se da enquanto a coisa esta dada ao intelecto, “a verdade assim entendida, a
verdade da proposicdo, somente € possivel quando fundada na verdade da coisa, a

adequatio rei ad intellectum”, que gera o objeto ideal, sendo que este objeto ideal €



definido segundo a mente do Criador. (GA 9, 1999, p. 332). Assim, do cristianismo e 0
platonismo, a coisa € a determinacdo da ideia divina.

Essa heranca da helenizacdo da teologia catdlica concebeu a ideia da
concordancia em tripla correspondéncia. Existe uma concordancia entre a coisa como
ela é e 0 que o ser humano compreende dela, sendo que esta compreensdo se da em um
processo de comparacdo com a ideia da coisa, e que, por sua vez, corresponderia ao
ideal concebido pelo Criador Divino. A adequagéo do meu intelecto com a coisa criada
funcionara da mesma forma que a concordancia da coisa criada e o intelecto divino, em
razao de gque a coisa tem uma esséncia em si mesma eterna e dada por Deus, e que seria
possivel aos homens, como cognoscentes, apreenderem esta ideia por meio da
observacdo, ja que sua mente também foi originada desta mesma natureza, da mente do
divino (GA 9, 1999, p. 156). O que havia sido feito pela tradicdo filosofica, até o
momento, tratara-se somente dessa referenciacdo emprestada dos efeitos da helenizacao
do cristianismo, e ndo de uma busca pela questdo em sua origem filosofica mesma.

Heidegger vé que este modo de pressupor a verdade na seguranga de um
conceito referenciado a Aristoteles contribui muito para a prevaléncia do conceito
tradicional e sua ndo recolocacdo como problema.

Essa perspectiva historica da transformagdo do termo é um dado necessario para
a compreensdo da verdade, principalmente, porque uma ontologia que se pretende
explicada a vista de um horizonte da historicidade, identifica determinada fase do
pensamento como um composto que gerou modificagdes historicas, e, para Heidegger, o
modo de pensar a partir do ideal divino, herdado do platonismo pelo tomismo, tem seus
vestigios na teoria kantiana do século XVIII.

As referéncias ao neokantismo no 8§44 emergem, basicamente, a questdo do
conceito de juizo em Kant, e, como ja mencionado, a ontologia de Heidegger vai de
encontro a heranga da logica transcendental dos neokantianos, com os quais ele debatia
pessoalmente. Para Kant conhecer € julgar, citacdo colocada no 844. No solo da
transcendentalidade do kantismo, o conhecimento se traduz essencialmente no juizo
(mente), sob o qual o filésofo prussiano elaborou suas categorias do conhecimento.
Como explica Benedito Nunes, a elaboragdo, basicamente, € a de que entendimento,
enquanto a capacidade de pensar, que, por sua vez, significa em Kant o poder de
conhecimento ndo-sensivel por meio de conceitos, consiste no poder de julgar. Isso
porque nenhuma representagcdo, salvo unicamente a intuitiva, nunca se reporta

imediatamente a um objeto, de modo que os conceitos s6 se relacionam a objetos



mediante outras representagdes. “Nessas condi¢des, os conceitos sdo predicados de
juizos possiveis, e os juizos, funcdo da unidade de nossas representacdes” (NUNES,
1986, p. 160).

A capacidade cognitiva do sujeito, portanto, o contelido de sua cognicao que
ajunta as representacdes, guarda juizos possiveis que sdo expressos em predicacoes.
Mas isso causa um paradoxo com a questdo da verdade, na medida em que, desde o
inicio, a verdade € proposta como uma possibilidade de resolucéo para o conhecimento
do mundo real, para 0 acesso e para conhecer a vida e as coisas que existem no mundo.
E, se 0 que esta por tras dos juizos proferidos sobre as coisas, vem de um conjunto de
juizos possiveis na mente, eu ndo estou mais preocupado com a coisa em si (res), tdo
somente em verificar se ela se encaixa naquilo que eu ja outrora sei sobre ela
(intellectus). Se a concordancia (Ubereinstimmung) que realmente se da é entre a
cognicdo e um objeto ideado, nos encontramos diante de um resultado ndo possivel, ja
que o objeto enquanto ideado ndo oferece um conhecimento além das préprias ideias, do
ja conhecido, do julgado (SZ, 2012, p. 599).

Heidegger acredita que esta forma de analisar a questdo € o que contribuiu para a
concordancia ter tomado o lugar na esséncia da verdade.** Um objeto real é comparado
pelo sujeito a uma ideia que carrega em sua mente, e, quando ele verifica as adequacoes,
num processo psiquico, julga ser aquele objeto verdadeiro (ou ndo). Para Heidegger, o
julgar (das Urteilen) é um processo psiquico real que se expressa (se enuncia).

O seu objetivo ndo é destrinchar este processo (como as categorias do kantismo),
mas, primeiramente, destacar a existéncia de um conteldo ideal que faz parte deste
processo, 0 qual denomina julgado (das Geurteilte). Mostra que o que € tido por
verdadeiro é tudo o que € tomado da realidade se estiver adequado ao que ja €
conhecido na mente (o julgado), é seu objetivo ressaltar que "o contetdo ideal do juizo
€ 0 que estd na relacdo-de-concordancia”, conforme toda a tradicdo vigente, e que,
inclusive, influencia o conhecimento da coisa que esta a diante. Assim, existe de fato

uma concordancia de natureza entre o pensar e o julgado (o conteudo ideal) pois ambos

4 Em Ser e tempo Heidegger cita a questdo da ineréncia do conceito de verdade como
concordancia na mentalidade social, o que ele retoma na introdugdo de “Sobre A Esséncia Da Verdade”,
complementando com sua incidéncia na forma de comunicagdo, na linguagem cotidiana. Ele diz “Ali
onde presumimos que haja ouro falso, exclamamos: “Aqui algo ndo esta de acordo”. O que, entretanto, ¢
assim “como deve ser” nos esta dizendo: esta de acordo”. Utilizamos corriqueiramente a expressdo “esta
de acordo” para “concordar” com nossa forma de dizer “¢ verdade”, ja intrinsecamente apontando para a
existéncia de uma “concordancia”, apontando para o quanto verdade como concordancia esta
compenetrado na linguagem, que, por sua vez, é, na filosofia de Heidegger, o estagio Ultimo das
consequéncias de uma verdade (Heidegger, GA 9, 1999, p. 155).



estdo na mente, porém, o problema é obvio, e 0 objeto real, mesmo que a vista, tem 0
seu dar-se de si “competindo espago” com a atitude julgadora (preocupada em encontrar
concordéncias) e com o julgado (o objeto ideal) (SZ, 2012, 599).

Existe, portanto, um conceito tradicional de verdade atribuido ao juizo, onde
verdade é a concordancia entre o intelecto e a coisa, e onde, também, essa concordancia
ndo esta explicada ou exatamente definida. Além disso, o que parece ser “a coisa”
quando procurada refere-se, em sua maioria, a “ideia”, a “representacdo” da coisa que ja
se encontra no juizo de quem pergunta por ela.

A opinido geral, segundo Heidegger, é de que verdadeiro é o conhecimento, o
que faz do modo-de-ser do conhecer algo ainda mais importante a ser perguntado em
sentido ontoldgico. “O que significa conhecer?”, ¢ uma questdo sobre modo-de-ser do
conhecimento ou como ele se da fora da esfera da mente do sujeito, 0 que também néo
foi esclarecido entre os filésofos, em especial pelo Naturalismo.” Para ele, ndo ¢ tao
producente perguntar pelos processos psiquicos, como o ¢ pela “execugdo real do juizo”
(Sz, 2012, 601).

Neste ponto, surge em Ser e tempo a menc¢do ao problema do Realismo versus
Idealismo, que, por hora, sera aqui apenas mencionado. O problema da verdade sempre
foi dado como de responsabilidade da disciplina chamada Teoria do Conhecimento. Em
relagdo ao tema, aparecem duas posicOes, a do Realismo e a do Idealismo como
propostas do modo de conhecimento entre homem e realidade.

Grosso modo, o Realismo é a concepcdo que defende a obtencdo do
conhecimento pela realidade ela mesma, o conhecimento da realidade tal como ela se
da. Todavia, como critica Heidegger, até 0 momento, o Realismo ndo havia oferecido
uma ontologia da realidade, para que pudesse trabalhar com um conceito fundamentado
de realidade, para, sO entdo, poder chegar ao problema da verdade. Ja a posicdo
Idealista, que detém maior terreno na Teoria do conhecimento, perde o contato com a
realidade para a inteleccdo do homem, e outros fatores sdo colocados no caminho ao
acesso da realidade. De volta a Ser e tempo, ele provoca com o disparo de varias
perguntas com o objetivo de emergir a necessidade de colocar ontologicamente certas
questBes (a concordancia, a relagdo, o conteudo-do-juizo, o objeto real, a consisténcia, o
objeto ideal), tarefa que néo fora realizada nem pelos Realistas, nem pelos Idealistas
quando o problema da verdade estd em questdo. E que deve ser, como comenta, 0
motivo do problema (da verdade) ndo ter saido do lugar ha mais de dois milénios (2012,
p. 601).



Por isso, cursando a via da pergunta pelo modo-de-ser das coisas, sua analise vai
abarcar tanto o modo-de-ser da verdade como o do Conhecimento, ja que essa
elucidacdo é inadidvel neste ponto. Assim, um questionamento para Heidegger mais
assertivo comecga com: “Quando a verdade se torna expressamente fenoménica no
conhecer?”. E necessario perguntar pela expressdo da verdade a fim de partir de sua
captura fora do campo do julgar (que apenas correlaciona ideias). Ele mesmo responde:
“Quando o conhecer se comprova como verdadeiro” (2012, p. 601), e aqui o verdadeiro
parece ser como um atributo da intencdo de conhecer. Verdadeiro € como o conhecer é
(se da), ou seja, se V& que o ser como verdadeiro e o ser como conhecer tem 0 mesmo
sentido, e ndo se trata aqui de nenhum reconhecimento, de algo ja “conhecido”, como
serd mais desenvolvido a frente.

A pergunta pela execucao real do juizo aponta para a experiéncia real, abrindo
entdo a porta fenomenoldgica. Heidegger diz que é no contexto fenoménico da
comprovacao de algo que, inclusive, a concordancia torna-se visivel (SZ, 2012, p. 603).
O que ele faz é chamar aqui toda a questdo para a possibilidade de seus componentes
serem apreendidos no acontecimento da experiéncia, sendo este acontecimento o da
comprovacao. O caminho até essa verdade comeca a ser transposto no destrinchar do
conceito tradicional, que é pressuposto e tido como evidente para a Filosofia. O desafio
com a experiencia factual de comprovacdo é o conceito tradicional j& se encontrar
incorporado historicamente, e, de modo estrutural, estar presente nas relacdes
cotidianas, sobretudo na linguagem. Entdo uma percep¢do do encontro com as coisas no
seu aqui e agora, tomadas em sua situacdo, significaria tomar o conceito atual de
verdade, em seu modo usual, e ndo procurar uma urgéncia em refuta-lo, oferecendo uma
teoria substituta & questdo, que também estaria estabelecida no nivel ontico. E
exatamente como Heidegger age. O método, portanto, é fenomenoldgico e com ele
muitas questbes prévias passam a aparecer.

Antes de continuar, para este ponto € muito pertinente o comentario de Ernildo
Stein. Heidegger esta situado dentro da tradi¢do ontoldgico-transcendental na qual Kant
e Husserl também estdo. Nesta tradicdo, Heidegger escolheu tomar um caminho ainda
mais denso no &mbito ontoldgico, guiado pelo interesse nas condi¢fes de possibilidade
do comportamento do homem no mundo, seja ele de ordem teoGrica ou prética,
diferenciando-se de Kant, como também distanciando-se da fenomenologia husserliana
guanto a como a transcendentalidade é concebida, reunindo e justificando todo esse seu

modo proprio na primeira parte de Ser e tempo. Enquanto em Kant, o transcendente é



um elemento garantidor de um fundamento seguro para todo e qualquer conhecimento,
encontrado na subjetividade a priori, Stein enfatiza que em Heidegger o elemento
transcendental é encontrado no modo de ser-no-mundo, mas, que ndo é possivel haver
um carater apoditico para este fundamento ultimo, como assim gostaria Kant e Husserl.
Enquanto ser-no-mundo, como ainda sera discutido a frente, ndo ha um sujeito
independente e transcendente, que predica as coisas que existem, mas ha o aparecimento
de seus limites humanos, que permeiam a sua condicao historica e mostram conjunturas
de sua situacao existencial (STEIN, 1993, p. 170-171).

Partindo, portanto, deste método puramente existencial, 0 momento da
experiencia com “a verdade” ¢ bastante caro, pois é revelador do comportamento (a
intencdo) das partes envolvidas na experiencia.

Heidegger no 844 utiliza didaticamente o exemplo de uma experiencia de
verificacdo em que um quadro esta atras de uma pessoa, e esta pessoa anuncia que o
quadro esta torto, podendo se virar e constatar a condi¢do do objeto. Em uma sequéncia
de apreensoes, 0 que se verifica primeiro € o sentido da enunciacao afirmativa. Para isso
sao distintos dois tipos de “conhecer”: a existéncia de um conhecimento prévio que
permite ser capaz de fazer a enunciagio**, e o conhecimento que ocorre apds a
comprovacao/verificacdo. Para Heidegger o “conhecimento prévio” sO subsiste até a
comprovacao ser feita, 0 que emerge a condicdo vinculada do ente da enunciagdo ao
objeto real, como também evidencia o sentido da enunciacéo, que, de modo elucidativo,
seria como se o enunciado estivesse “interessado” no objeto real mais do que em
manter-se. O que de fato assim estd quando a proposicdo estiver em seu modo
discursivo a servico do que se mostra: o0 logos em seu phainestai da coisa real, apenas
reunindo a manifestacdo da coisa. Deste modo, o ente do enunciado, vinculado como
condicdo de possibilidade ao ente do objeto, tem o seu “ser voltado para a coisa” (SZ,

2012, p. 605).

“ E possivel distinguir este “conhecimento prévio”, ainda, em dois tipos: ha um conhecimento
primario, 0 mais prévio, sobre as coisas, que € o que nos permite formar frases ou perguntas, o saber da
linguagem e dos significados, que nos permite predica-las. Um exemplo é: eu s6 posso perguntar “estes
canos se desgastam com o uso a longo prazo?” se eu sei o que cada palavra significa, como também o que
a frase “desgastam com o uso a longo prazo” significa. Mas ha ainda um saber prévio da resposta a esta
pergunta, que me permite estar, na verdade, fazendo uma suposicdo em forma de pergunta, com o
objetivo de verificacdo. No exemplo, eu sei que todas as coisas se desgastam com o uso a longo prazo,
em razdo de sua materialidade, mas faco a pergunta a fim de confirmar, e tenho a chance de ser
surpreendido, por exemplo, ao saber que os canos sdo feitos de fibra de diamante, e que os diamantes séo
resistentes ao tempo. Portanto, ndo havera o desgaste que questionei. Para Heidegger, ambos estes
conhecimentos prévios sd subsistem até a verificacéo.



O enunciado esta, assim, a descobrir 0 ente do objeto, no sentido de mostra-lo,
fazé-lo desencoberto, de modo que o ser do enunciado, para Heidegger, é de ser-
descobridor (Entdeckend-sein), e que vai de encontro ao modo de ser-descoberto do
objeto (Entdeckt-sein). Ambos estes modos de ser, evidenciados pela experimentacéo,
reinem o significado da alétheia grega, a verdade esta no sentido da mostracéo de algo,
no revelar como modo de ser.

Diz Heidegger “E neste momento que se joga, por assim dizer, a confirmagio”,
mas que ndo se trata de comparagdes ou concordancia, ndo houve concordancia entre o
ser de nenhum dos entes, ou de qualquer outra natureza entre eles, ja que ndo ha nada
que justifique correlaciona-los, entre si ou com outro fator como com contetudo da
consciéncia (representacdes mentais). N&o se trata de correlacdo, o enunciado esta a
servico do que o objeto mostra. Entdo onde estaria a verdade? Segundo ele ndo que se
encontrar “uma verdade”, mas ver a verdade como um modo de ser. O modo de ser
verdadeiro é o modo de ser do enunciado quando ele serve ao ente, ao ser determinado
da coisa, colocando a mostra, desencoberto. Assim, “a enunciacdo € verdadeira
significa: que ela descobre o ente em si mesmo. Ela enuncia, mostra, “faz ver”
(émdépavoic) 0 ente em seu ser-descoberto. E por isso que, para ele, o verdadeiro é um
modo de ser, e ser-verdadeiro (verdade) da enunciacdo se deve entender como o ser
descobridor” (SZ, 2012, p. 605).

Até entdo Heidegger intenta afastar, e ndo remover, 0s sentidos de concordancia
entre objeto real e a proposicdo, para trazer a lume a perspectiva ontoldgica, que tem
seu enfoque no modo de existéncia do enunciado enquanto ele apresenta a coisa. A
enunciacdo tem o modo-de-ser de ser-descobridor, que até aqui quer dizer que o seu
sentido é de enunciante, que mostra o ente, e que o ente da proposicao esta em direcdo
ao ente do objeto (“para o qual se volta”). E ao perguntar “o que ¢ comprovado pela
percepcdo?” ele responde que “nada mais, além de um ente que é o mesmo” (SZ, 2012,
p. 603). E o que este “mesmo” significa?

Aqui a pergunta sobre a comprovagao ainda restara, o que ele responde “o ser da
comprovacéo significa 0 mostrar-se do ente na mesmidade. A comprovagéo se efetua
sobre o fundamento de um mostrar-se dos entes” (SZ, 2012, p. 603). Em o ente do
objeto e 0 ente visado na enunciagdo serem 0 mesmo ndo esta em jogo nenhuma
comparagdo, ou a procura por concordancias. A proposicao desvela o ente do objeto em
si, de modo que o seu ente € o ente que desvela o ente do objeto, pois, a mesmidade.

Assim, 0 enunciado € como o ente do objeto naquele momento, o seu sentido de ser é de



mostrar, tanto do objeto (sobre si mesmo) quanto do enunciado em direcdo ao objeto.
Entdo a comprovacdo significa constatar esta mesmidade do ser, da direcdo da
existéncia de ambos. Reitera Heidegger “isto s6 ¢ assim possivel porque o conhecer que
enuncia e se comprova €, segundo o seu préprio sentido ontoldgico, um ser que-
descobre voltado para o ente real ele mesmo” (SZ, 2012, p. 603-605).

Até aqui, o importante era tentar capturar a "verdadeira" questdo da verdade fora
do campo do julgar (conhecer), da tradicdo kantiana. Uma ontologia pelo método
fenomenoldgico é realizada, a questdo é tomada em seu estado usual e presente, e, na
experiencia com a comprovacdo, surge uma outra relacdo entre a coisa real e o
enunciado, ligada ao sentido de ser. O ente da enunciacdo é esclarecido, e esclarecida
também como a concordéncia ndo esta estabelecida entre os dois, ndo ha exatamente
uma concordancia quando investigado o modo 6ntico de cada elemento da experiéncia
(enunciado e coisa, do que sdo feitos), mas se manifesta, contudo, uma relagédo entre os
entes de ambos, uma relacdo fundada em uma mesmidade em seus sentidos de ser, que €
o0 de revelar, mostrar de si mesmo. Assim o caminho ontol6gico da verdade passa por
uma ontologia do juizo, que, querendo se distanciar de qualquer atribuicdo de valor ou
calculo ldgico, tanto quanto de qualquer concordancia estabelecida entre anunciante -
objeto ideal ou julgado - objeto real, se destaca a proposicéo.

Acrescentamos que também nao se trata de uma “proposicao” no sentido de que
algo “estd sendo proposto”, pois o trabalho de lancar hipdteses nos faz reaproximar da
ideacdo prévia, ja que as suposi¢cBes em uma investigacdo estdo agudamente atreladas
ao que ja é conhecido. Por isso, Heidegger trabalha com Aussage e as sentencas
declarativas, do modo como ele verifica, é-nos mais bem traduzido no vocabulo
enunciacdo, pois enunciam algo teoricamente depois que o ente da coisa real esta a
mostra. E esta sentenga que declara, s6 enuncia quando “faz ver” o ente de algo, ou seja,
como ja dito, o ente da enunciacdo é voltado para o ente do objeto, e 0 seu ser esta no
sentido de revelar e apontar (o ente do objeto), ela é reveladora, é desencobridora

(descobridora), e as enunciagdes a sucedem®,

4 O vocabulo enunciagdo na nossa lingua portuguesa seria a melhor escolha para denominar o
fendmeno porque o sufixo "—¢d0" neste termo €, pois, um morfema agentivo/causativo, agentivo que
serve aos verbos que exigem um agente: nomear/nomeacdo, criar/criacdo, declarar/declaracéo, etc, e,
causativo porque converte uma raiz verbal que é processo em uma que, por derivagdo, denota tanto
processo como o resultado da acdo. Assim, enunciacdo é o processo causado por um agente, que, em
Heidegger, é o fenbmeno do mostrar-se do ente, que, conjuntamente, aponta e resulta na coisa real. Em
nossa leitura do significado do vocabulo “proposi¢cdo” e do que Heidegger esta colocando, uma sentenca
que propde (proposi¢do tem o significado de sugestdo), nem sempre ira resultar no ente a mostra do



Antes de avancar mais na relacdo de ser e verdade, que se torna cada vez mais
evidente & medida que se aproxima do cendrio existencial da verdade, no inicio do item
“b” do paragrafo Heidegger pretende arrematar a relagdo do carater descobridor do ente
da enunciacdo com o que Heraclito, entre as sentencas de doutrina filoséfica mais
antigas, ja havia expressado, lidando com o 1éyoc. Aqui o enfoque é que o que Adyog diz
opde-se 0 que Jdyoc ndo diz, entdo algo permanece ocultado no momento da
desocultagdo. O importante, por enquanto, € o fato de que o descobrimento que Adyog
protagoniza ¢ sempre um “arrancar” do ocultamento, pertence ao Adyog, N0 Seu néo-
mais-oculto, a a-Anfeia, que, em uma tentativa da traducdo que acompanhe essa
morfologia, se parece com “des-ocultamento”. O seu vocabulo parece ter sido formado
com tanta preocupacao ao significado, que na morfologia de dinfeverv, forma verbal de
aAnBsio estd Anbn (léthe), termo grego para oculto como também para esquecido.
Assim, como recepcionado por Aristételes em Da Interpretacdo, para um grego em seu
uso cotidiano, 0 modo verbal-tedrico de se referir a descri¢do, que correponde ao ente
percebido do objeto &, pois, a-Ajbsio. (GA 19, 2012, p. 22).

Heidegger lamenta e se preocupa com a perda de sentido advinda das multiplas
traducbes de d-170ci0, bem como as teorias sobre a verdade, porque todas elas
“encobrem o sentido do entendimento pré-filoso6fico que, para os gregos, estava “como-
algo-que-se-entende-por-si-mesmo” no fundamento do emprego terminologico de d-
Mjbera” (SZ, 2012, p. 609).

Aqui convém destacar o ponto gque leva Heidegger a descobrir as reliquias do
modo grego de entendimento, que é o seu envolvimento com as obras de Husserl. E
mediante Husserl que Heidegger pbéde chegar a verdade como passivel de ser
apreendida, assim como o modo da intuicdo. O verbo derivativo de dAnj0si0, que é
aAnBeverv (alethéuein), € um exemplo de transformacdo verbal de um termo que se
refere ao sentido de ser do comportamento na imediata apreenséo das coisas, e verbos
assim séo constantes na obra aristotélica (DASTUR, 2007, p. 78).

Heidegger vé a correlacdo entre o Fendmeno husserliano e a des-ocultacéo da d-
ABeia grega (GA 14, 2009, p. 285) em a intuicdo ser a atitude em direcdo ao que esta a
mostra, e, como ja e sempre dotada de intensionalidade, o intuir que percebe o ente nota
que o mostrar de si € 0 modo de ser daquele objeto, 0 mostrar de si € o0 ente. A intuicao,
portanto, intui a manifestalidade do ente. Tal manifestalidade é a desocultidade do

objeto. R.f. ROCHA, Luiz Carlos de Assis. Estruturas morfolégicas do portugués. Belo Horizonte:
Editora da UFMG, 1998.



objeto. Quando isso ocorre temos verdade - vemos 0 que nos é dado e o dar-se do objeto
é, primariamente, um modo de ser.

Assim sendo, o ente do enunciado é de ser-descobridor, indica Heidegger, algo
muito além da concordancia nessa relagédo entre o objeto real - o que se diz dele - e eu. E
é neste ambito que se expande para além das sentencas declarativas cujo a predicacédo
esta formada para ser julgada como verdadeira ou falsa. Heidegger ndo est4 propondo
uma perspectiva da verdade limitada aos judicativos, mas vai caminhando para falar da
prépria condicdo de possibilidade das declaracdes. Nessa perspectiva, enfatiza-se o
modo de ser das sentencas enquanto seu ser-descobridor (Entdeckend-sein), que, por sua
vez, ampara o ente do objeto em seu modo de ser-descoberto (Entdeckt-sein). O ente em
seu ser mais proprio, de abertura, se mostra, e € no qual a enunciacao esté atada.

No segundo dos trés pontos do discurso do 8§ 44, em Ser e tempo, Heidegger
pretende ir mais longe com o trabalho ontolégico e mostrar um fundamento sob o qual
este ser-descobridor estd posto, como condi¢do de possibilidade, trabalhando melhor
como o desvelar significa ser a coisa ela mesma.

Retornando aos propositos de uma andlise dntica dos componentes do conceito
tradicional, da proposicdo, do objeto e todos os demais envolvidos quando € trazido o
cenario da experiencia, € importante esclarecer que Heidegger ndo esta propondo que
cheguemos a uma conclusdo perfeita sobre algo, sendo essa descricdo uma “verdade
mais verdadeira sobre a coisa”. Quer dar enfoque a como o “resultado” da
experimentacdo evidencia que algo "fez sentido" ao sujeito. O olhar para esse sentido
nos abre uma profundidade sobre o ser da verdade.

Mas o que seria a verdade? Até o momento, ela deixou de ser pensada como
concordancia entre o intelecto e a coisa, e foi ligada a um momento de descoberta, na
recapitulacdo de sua origem grega antiga. Em uma primeira apresentacdo da questao, € a
enunciacdo que protagoniza esta descoberta, pois Heidegger mostra que é possivel as
sentengas o ente de ser-descobridor, de modo que o enunciado &, intenta e esta no
sentido, de desencobrir o ente da coisa.

Um pequeno trecho no 844 indica a exata sequéncia da ontologia do modo de ser
da verdade que Heidegger se pretende, e de modo decrescente a estrutura existencial
construida em Ser e tempo. Diz ele

A enunciacdo e sua estrutura, o como apofantico, estdo fundadas na
interpretacdo e em sua estrutura, no como hermenéutico e, ainda mais

originariamente, no entender e na abertura do Dasein. Mas a verdade vale
como uma determinacdo assinalada da enunciacdo assim derivada. Por



conseguinte, as raizes da verdade da-enunciacdo remetem a abertura (SZ,
2012, p. 617).

Primeiramente, faz valer as regras de seu método, nas quais a desconstrugdo nao
intenta se livrar do que ja est& consolidado na tradi¢do em prol de oferecer substituicéo,
mas, muitas vezes, como € o caso, trara contribuicbes no nivel ontoldgico ao que se
encontra pressuposto na Filosofia.

Entdo, vé-se que a abertura (Erschlossenheit) tem seu lugar como raiz
(fundamento) da verdade da enunciacdo. Este ponto reforga para Dahltrom (2001) que
os “tipos” de verdade trabalhados no texto ndo pertencem, por vezes, a0 mesmo nivel.
Além disso, verdade enquanto abertura, como se vera no proximo topico deste capitulo,
ndo é apresentada como o modo de ser-verdadeiro das enunciacdes, sobre o que
acabamos de abordar, muito menos de um novo conceito de verdade no lugar da
concordancia.

Com a distincdo que se verifica ao longo do 844, ele mesmo indica que existira
éxito a elaboracdo em que 1) a verdade compreendida como concordancia tenha seu
fundamento em pressupostos sempre ja presentes, que possuem um carater em seu
modo de ser, o caréater aberto, e, 2) a descricao sobre o proprio modo de ser da abertura,
e como acontece (e porque) a sua derivacdo passa a vigorar como explicacao tedrica da
verdade (SZ, 2012, p. 617). A andlise da ontologia do juizo, portanto, feita por
Heidegger, trazida até aqui, cumpre com parte dessas tarefas que ele pontuou. Cabe
agora explicitar como é este caminho no qual a descoberta dos entes assume a forma da
concordancia, que ainda nos mantém no nivel das enunciagoes.

Entre os pardgrafos 8§33 a 835 de Ser e tempo, Heidegger havia analisado
ontologicamente a proposicdo, em especial a enunciacdo judicativa (Aussage - Urtiel),
tida como derivativa da interpretacdo (Auslegung), fala dos aspectos que vé comporem
a compreensdo, e entdo realiza uma desconstrucdo do logos do modo como é tomado
pela Teoria do conhecimento, para introduzir a assertividade de Rede (discurso), que
compde a estrutura fundamental do Dasein.

Em pequena sintese, a enunciacdo possui trés modos derivativos: a mostragao, a
predicacdo e a comunicacdo. Por elas é alcancada a definicdo de Aussage como,
basicamente, “a mostragdo que, por meio da comunicacdo, determina”, somente se algo
ja tenha sido aberto na compreenséao e elaborado na interpretacdo. Ao fim do conjunto
de parégrafos, resta que a enunciacdo se move por meio de um conjunto de significados

que faz dela o seu “recorte”. Nesta sentenca, que ¢ como um recorte, estd contida a



descoberta (Entdeckt) do ente.*® No §33, utiliza como exemplo a frase “o martelo é
pesado demais” e explica como esta predicagdo s6 ¢ possivelmente constituida em razao
de um contexto maior, em que estd em jogo todos os conhecimentos sobre a fungdo e o
peso dos martelos, e, em que, ndo estando isolada, a frase é dita em determinado
trabalho ou uso no qual foi descoberto que aquele martelo era pesado demais.

E neste modo que, vai dizer no §44, “a enunciagio expressa contém em seu o-
de-qué o ser descoberto”, ou seja, na experiencia com o objeto, evidencia-se no
raciocinio (declarativo) o atributo do peso daquele objeto, e essa declaracdo conserva
em si a descoberta (“Este ¢ conservado no expresso”). Assim a descoberta no seio da
experiencia fica como que “contida” na enunciagdo, € 0 modo de ser da proposi¢do em
manifestar o objeto para qual estd voltada importa em “preservar” o ente (SZ, 2012,
619).

Essa conserva do ente descoberto fica acessivel aos outros, ao ponto de que é
pronunciado se torna um utilizavel (“expresso utilizavel”), se torna algo com o que se
pode lidar, usar. Nesta possibilidade da enunciacdo poder ser tomada, propagada e,
principalmente, retomada, reside, segundo ele, um gradual desligamento da enunciacao
em relacdo a experiencia da descoberta, ao contexto significativo em que teve lugar
inicialmente. E quanto mais ela é levada e se afasta da experiencia originaria de sua
emersdo, quanto mais independente deste momento, mais é tornada como algo
originario em si mesma, que esta simplesmente dada. Para Heidegger este € o problema
no seio do conceito tradicional de verdade como concordancia, utilizado pela tradicéo.
“A proposi¢cdo” como que independente é submetida a andlise. Em uma critica ao
ambito dos subsistentes (referenciais reais), em que emergem as determinacfes, como 0
andar térreo do problema do juizo e da verdade, ele diz

Se a conformidade sé é vista como uma relacdo entre s subsistentes, isto é,
se 0 modo-de-ser dos membros da relagdo é indistintamente entendido como

sO subsistentes, entdo a relagdo se mostra como concordar subsistente entre
dois subsistentes (SZ, 2012, p. 621).

Ainda ha esperanga, contudo, para a correlacdo entre verdade e “proposicdes”,
ainda que sem a presenca ontoldgica da realizacdo do descobrimento originador. Ele

pode ser encontrado na observacdo de Heidegger sobre quando, nas proposicdes, segue

46 R.f.. DA SILVA, Felipe Maia. Os limites do enunciado apofantico e a posi¢do ontoldgica da
I6gica: uma interpretacdo do 833 de Sein und Zeit. Ekstasis: Revista de Hermenéutica e Fenomenologia,
[SIL], v. 8 n. 1, p. 83-116, dez. 2019. ISSN 2316-4786. Disponivel em: <https://www.e-
publicacoes.uerj.br/index.php/Ekstasis/article/view/42722>. Acesso em: 20 abr. 2023.



mantida certa remissdo de sentido do ente. Ou seja, mesmo depois de passar por
progressivos processos, que descontextualizam e, muitas vezes, empobrecem as
sentengas, uma proposicdo sempre serd uma proposi¢édo de...algo, como ele diz, um ser-
descoberto-de..., Na maioria das vezes, o enunciado foi composto de vocabulos e
expressdes da linguagem que, por si, apontam para o0 sentido da enunciacdo, situacdo
esta do proprio termo alétheia, que, se ndo tivesse sido colocado a escanteio pelo termo
veritas, a partir da Idade Média, a originalidade de seu significado consignado em seu
vocabulo permaneceria referenciado de algum modo. Isso, obviamente, dura téo
somente enguanto 0s signos que o remetem estiverem presentes (SZ, 2012, p. 621).

Isto posto, Heidegger ainda tem um denso &mbito existencial a expor, para além
das proposicdes, mas essencialmente relacionado a elas, e para o qual ele se refere desde
0 inicio do paréagrafo.

E fato que enunciar é atributo do pensar, que, até o que se sabe, é atributo dos
seres humanos, detentores da capacidade de perguntar pelas coisas e oferecer
elaboragdes sobre elas. E importante ressaltar que Heidegger ndo exclui o sujeito do
ambito fenoménico e isto se vé construido nos paragrafos anteriores ao 44, sobretudo
quanto a concepcao do Dasein.

O ente é do objeto, como visto, e ele ndo precisa ser comparado a nada, ele é o
que a coisa “da” sobre si mesma. Todavia, antes que seja possivel confirmar uma
metafisica heideggeriana, seu desenvolvimento em Ser e tempo deixa claro desde o
inicio que o desocultar o ente do objeto é de quem o faz. Porque a determinacéo do ser,
que é o ente, é 0 que esta sendo desvelado pelo ser-descobridor. E ele esta desvelando
algo que s6 “é”, so passara para o campo da realidade, langado ja em uma significagao,
que ¢ um “reconhecimento” por parte do descobridor (aqui o cognoscente, e ndo o
enunciado/a frase). De outro modo, o ente nunca seria desocultado, pois ndo é possivel
ser identificado por quem estd diante dele, permanecendo no velamento do
desconhecido. Neste modo, o desvelamento se mostra protagonizado pelo ser-
descobridor cujo ato, 0 comportamento em relacdo a coisa, determina o ente & mostra da
coisa. Conjuntamente é possivel ver como a mesmidade do ser-descobridor do
enunciado se da com o pensar daquele que desvela.

Para compreender melhor esse aspecto é preciso entender como “o ser-
descoberto sé €, de sua parte, ontologicamente possivel sobre o fundamento do ser-no-

mundo.” (SZ. 2012, p. 611). H& um conceito de ser-no-mundo para Heidegger que



implica 0 mundo de significados entre as coisas e quem as descobre, e que é o

fundamento ontoldgico existencial do Dasein.

2.2 VERDADE E DASEIN

Ser e tempo versa essencialmente sobre a proposta de Heidegger para que o Ser,
topico central da Ontologia Fundamental, seja compreendido segundo o horizonte de
sua temporalidade, sendo 0 modo de lidar com ele um outro método que ndo o do
projeto Moderno da Filosofia. Nessa caminhada que pretende reestudar o Ser,
Heidegger comega distinguindo os conceitos de significado e de sentido nos 88 1 e 2 da
obra. Explica que a pergunta pelo que é algo tem se movimentado diretamente para a
tentativa de compreender propriedades de algo, e que propriedades sao um conjunto de
significados. Contudo, deve haver uma pausa para uma pergunta predecessora a esta,
que verse sobre como algo vem a realidade, ou seja, como algo aparece enquanto algo.
Esta € a pergunta pelo sentido.

No que concerne, pois, ao problema entre enunciado e verdade, a questdo
nuclear, com base ao que desenvolvemos até aqui, seria perguntar pelo que sustenta o
enunciado para ser “entendivel” e “capaz” de realizar o fenomeno de conter o ente de
algo.

Nessa esteira, na pausa critica em que o sentido cintila, Heidegger questiona
guem pode perceber o sentido das coisas, e, portanto, falar sobre existéncia. 1sso em
razdo de que ndo é possivel partir de outro ponto sendo do ente a fim de se falar sobre o
Ser, e 0 ente esta desde sempre determinado segundo a situacdo fatica de cada um de
nos, isto €, de cada existéncia (SzZ, 2012, p. 47).

Existe, pois, um ente que pensa sobre sua existéncia, que se move no sentido de
perceber sua situacdo e questionar pelas coisas. Heidegger o denomina Dasein, um ente
privilegiado ndo sO por ser um ser vivo que raciocina, mas e principalmente, pela
capacidade de meditar, de perguntar pela composi¢cdo do que existe e perceber o tempo
e a vigéncia de tudo. (SZ, 2012, p. 48-49). Heidegger ndo trabalha com conceitos
conhecidos como homem, ser-humano ou mente, e escolhe ou até compde palavras a
servico de acomodar a analitica. Dasein foi por ele composto pelos termos em aleméo

“Da” que significa “ai” ou “la”, e do termo “sein” que significa “ser”. Heidegger



aglutina o vocabulo, por vezes, também utilizando sua forma com o hifen Da-sein.*’
Sua etimologia apenas pode sinalizar, mas ndo diz exatamente o montante de
significados que contém, atribuidos e explorados pelo filésofo ao longo da obra. A
palavra €, grosso modo, o termo para “existéncia”. Na tradugdo literal de Dasein por
“ser-0-ai”, Dasein indica que o seu ser esta determinado em funcédo do seu "ai", a sua
situacdo recente, um ser desperto, portanto, para esta situacéo, a do estado de si mesmo.

No decorrer da obra, sua analitica perpassa pelos seus desdobramentos de “Ser
que € o seu ai”, depois, “que esta no mundo”, e entdo, “onde ¢ a morada do Ser”. O “ai”
parece caracterizar o Dasein no sentido de lugar, mas mais precisamente se refere ao
modo de Ser que, tendo o privilégio de pensar, identifica a sua situacdo finita (tempo)
bem como 0 mundo ao seu redor (espaco), e, na circunstancia temporal, 0 que pode ser
de seu futuro. Assim, o Ser-0-ai é o ser que estad voltado para si mesmo em detrimento
do tempo, que passou e que lhe resta.

Heidegger demonstra como o Dasein, de modo didatico, é o seu “instrumento”
para a investigacdo do Ser. Como abordado, a partir do que Heidegger introduziu nos
primeiros seminarios, o carater do método fenomenoldgico é de um acesso aos entes.
Em Ser e tempo vé-se consolidar um passo avante, que significa mais prévio, e mais
especifico. A fenomenologia como ontologia surge pressuposta, e a preocupagdo agora
é em colocar uma primeira condicdo de possibilidade para qualquer investigacdo
ontoldgica na consideracdo de quem o faz, condicao esta que ndo so ja estd mergulhada
no fatico, mas mostrara mais componentes e implica¢fes da sua facticidade. O Dasein
ja é e sempre fético, e, ap6s um necessario longo contorno que este capitulo precisara
dar, restard evidente o quando o sentido de ser do Dasein, principalmente, ao
protagonizar a descoberta, se movimenta com toda a elaboracao do fator historial, como
ja se mencionada nos Primeiros Seminarios.

O ser-descobridor, que é do enunciado e do enunciador, tem de ser pensado
como ser-verdadeiro, se verdade-alétheia em seu modo verbal indica 0 modo de ser
desvelador dos entes. Porém, ndo escapa aos olhos que enunciar s6 é possivel em
funcdo de um j& conhecimento das coisas, um mundo “prévio” aos entes sobre o que se
da qualquer raciocinio. Uma descoberta s6 se efetua ja e sempre em razdo de uma
descoberta mais originaria, e assim por diante, 0 que pressupde a gama de entes ja

descobertos, “usados” nas predicagdes. Assim, ¢ possivel ver que a dificuldade de

47 INWOOD, Michael. Dicionario Heidegger. Trad. Luisa Buarque de Holanda. Rio de Janeiro:
Jorge Zahar Ed., 2002. P. xxiii.



elaboracdo do que algo € aumenta de acordo com nivel de desconhecimento (ocultidade)
de algo, estado este em que, em mais agudo nivel, ndo existe ao menos a proposta sobre
0 que se pensar. Torna-se entdo mais grave o argumento do lugar originario da verdade
ser 0 juizo, que é sobre como o juizo s6 é dado sucedendo (e ndo prescindindo ou
originando) algum contato prévio com aquilo sobre o que ele servira, falara sobre.

H4&, portanto, um principio de familiaridade do enunciador com o mundo, 0
mundo e sua linguagem ja compreendidos por ele. Essa familiaridade faz parte do que
Heidegger denomina "os fundamentos ontoldgicos-existenciarios do descobrir”. Ora, 0
que ja esta conhecido, esse mundo dos entes, ainda que ndo definido, tem ele 0 modo de
ser de ser-descoberto, razdo pela qual Heidegger diz que ele deve ser chamado de
"verdadeiro” (Entdecktheit) (SZ, 2012, p. 611).

O que esse modo de ser descobridor - que veremos pertencer essencialmente ao
Dasein - possibilita deve ele ser chamado de verdadeiro em um sentido ainda mais
original, quando entdo Heidegger denomina esse conjunto de entes de “o fendmeno
mais-originario da verdade” (urspriinglichste Phanomen der Wahrheit) (SZ, 2012, p.
609). O mais originario € o que, neste capitulo, retne o segundo nivel de tratamento do
tema da verdade, abordado no 8§44, e, do mesmo modo, e em continuidade,
desenvolvido em obras subsequentes de Heidegger. Este ambito, onde vem a tona “a
primazia da compreensdo existencial diante das determinacdes” (STEIN, 1993, 144),

sera explicitado nos proximos dois topicos.

2.1.1 O Ser-no-mundo como fundamental

A tarefa, pois, da ontologia enquanto estudo ou ciéncia do ser dos entes pode ser
resumida no ir em direcdo ao ser a partir do ente que se mostra. Ser e tempo é marcada
pela amplitude da descricdo fenomenoldgica do comportamento do Dasein, a partir de

(13

sua situagdo fatica, que constitui “a sua existéncia enquanto existindo”. Muito
resumidamente, o que Heidegger faz € mostrar que aquilo que se desenvolve sobre o
Dasein fala ainda mais sobre o Ser, é este 0 objetivo.

O §12 destaca como o “0” do composto de “ser” “0” “ai” € o que se relaciona a
existéncia. O “ai” de Ser-0-ai € 0 mundo no qual o Dasein € ja e sempre “ser-em”, COMO
também indica uma correspondéncia indémita de seu ser com 0 mundo, uma, portanto,
“abertura” ao mundo (SZ, p. 143). O Dasein, como se vera, € si mesmo quando procura

ir aléem de si, partindo de sua situacdo cotidiana. E 0 que extrai dessa descri¢do



fenomenoldgica da cotidianidade como estrutura fundamental é o fato de que o Dasein é
um “ser-no-mundo”. Este “no” é o recorte que nos leva a uma estrutura fundamental de
Dasein que ¢ a de “ser-no-mundo”. Ser-no-mundo ndo quer dizer que o Dasein seja um
mero ente intramundano, algo que faca parte do mundo conhecido, como abordado. Este
mundo (Welt), como desenvolvido no Primeiro Capitulo, corresponde ao Dasein mas
ndo é um composto meramente de coisas, e sim 0 conjunto ndo estatico de significagdes
(SZ, 2012, p. 347). Deste modo, Heidegger ensina que ser-o-ai € o modo de ser do
Dasein enquanto ser-no-mundo.

Dois itens sdo destacados. O “no” revela a condi¢do desperta de Dasein em
perceber “a situagdo na qual ele se encontra”, e esta situacao € mais precisamente o que
Heidegger denomina Welt. E Heidegger subdivide a estrutura de ser-no-mundo,
basicamente, em trés componentes: 0 mundo e sua mundanidade, o Dasein enguanto
aquele que é no mundo, e o “ser-em”, que responde pelo modo de abertura do Dasein
para 0 seu mundo.*® Passando rapidamente pelas duas primeiras, objetivamos
compreender a frente 0 componente da abertura do Dasein.

O Dasein enquanto aquele que é no mundo indica mais precisamente uma
relacdo com o conjunto de significacdes que existem previamente a ele, ao derredor, e
que lhe compde. A construcdo do conceito de Umwelt, partida do curso de 1921, como
visto, amplia-se aqui. Umwelt deve ser compreendido como o contexto de significacdes
com o qual Dasein tem uma ligacdo de origem, e que lhe é permanentemente
referencial.

Na lida diaria com as coisas de forma pratica, supomos saber o que elas sdo ao
conhecermos sua utilidade, mas este conhecer ndo se refere a nenhum tipo de reflexé@o
sobre elas, refere-se, antes somente, ao utiliza-las. Nesta primaria e imediata
compreensdo de “para que serve aquilo”, passamos a usa-las “como tem que ser”, sem
questionamento e de maneira automatica. Nisso se manifesta o carater “mundano” do
Dasein, na ocupacdo (Besorgen) com as coisas em seu modo utilitario, instrumental
(Zeuge), no qual esta a vista 0 modo de ser utilizavel (Zuhandene) das coisas (SZ, 8§12 e
817).

Aqui se oportuna remeter que Heidegger apreende de Aristoteles que é por meio

da praxis (mpa&ic) que se estabelece o contato com a multiplicidade do ser dos entes

8 Forma sistematizada de compor a abordagem de ser-no-mundo, da primeira parte da obra Ser e
tempo, pertencente e dada pelo Prof. Phd. Wendell E. Soares Lopes em suas aulas de Filosofia na
Universidade Federal de Mato Grosso entre abril e junho de 2021.



qguando se manifestam, a resposta a tese de Brentano e que é colocada agora como uma
peca essencial da analitica. Retoma-se ainda que, diferentemente de Husserl, em que o
acesso ao ser se da pela intuicdo fenoménica, em Heidegger é encontrado que a lida
diaria e pratica com as coisas em suas utilidades antecedem toda e qualquer elaboracgéo
tedrica acerca do que as coisas sdo, no utilizar, no produzir e no executar, determinam-
se ontologicamente os entes. Assim sendo, o desvelamento vem do mesmo status quo
das coisas quando apreendida para lidarmos com elas, diante de nds (Vorhanden), e ndo
na teorizacgdo elaborada (GA 62, 2002, p. 103).

Muitas vezes, porém, a funcionalidade de um utensilio deixa de ser o sentido em
que estamos voltados para ele, ou porque ele ndo estd funcionando mais como de
costume, ou somente ndo é o que queremos, entdo, nesse quase imperceptivel instante
em que a coisa estd em nosso perimetro, mas ndo nos corresponde mais no modo da
utilidade, a coisa, segundo Heidegger, € um mero subsistente (Vorhandene). Este
subsistente (p. ex.: uma pedra, um numero) é o tipo objetal que a Filosofia tomara para a
sua consideracdo, seja como “o sensivel” ou como “o inteligivel”. Em ambos os casos
estamos diante de um ente que se oferece seja aos sentidos ou ao intelecto para a
contemplacdo. Até entdo, nunca havia sido considerada esta rela¢do do Dasein na acéo
com aquilo que o cerca. Essa é uma mudanca radical operada por Heidegger.

Mas o que é possivel perceber na distin¢do entre Zuhandene e Vorhandene sobre
0 contato com as coisas € que engquanto a coisa esta para mim no modo de sua utilidade,
o ente da instrumentalidade “ocupa” todo o modo de ser da coisa para mim, é como se
todo o ser da coisa estivesse “coberto” da minha expectativa de sua serventia. Mas, a
partir do momento que, por qualquer razdo, a sua utilidade deixa de aparecer e a coisa
continua ao meu redor, aos meus olhos, abre-se a possibilidade de ela ser considerada
de outro modo. Nesta via, € imperioso notar ainda que o modo de apreensao de algo
como algo ndo é, e nunca foi, exclusivo da elaboracéo proposicional, tal como aparece
implicito no conceito tradicional de verdade.

Sempre que nos relacionamos com as coisas do mundo, por exemplo, no
trabalho, apreendemos algo como instrumento de trabalho, como objeto, como meio de
comunicagdo etc. Mergulhado no mundo das ocupacdes, 0 ser-o-ai desde o inicio ja
interpreta o que lhe vem ao encontro “como” isto ou aquilo. A interpretacao €, portanto,
também um acontecimento existencial. A radicalidade heideggeriana esta nesta certeza
de que toda intuicdo, apreensdo ou mostracdo das coisas do mundo sempre esta

submetida ao como, elas sempre sdo apreendidas como algo (utilizavel, por exemplo).



Heidegger postula que o estado do homem em que esta a lidar com as coisas
corriqueiramente, em relacdo ao modo de ser util das coisas, € modo primério,
rudimentar do nosso conhecimento, sendo este cenario o que deveria ser tomado como
ponto de partida para toda e qualquer ontologia do conhecer, e o que significaria dizer
que a tentativa de conquista de definicdo essencial do ente raciocinada ou elaborada é
sempre um modo derivado do acesso. Este é um dos diferenciais heideggerianos em
relagdo a teoria do conhecimento. O carater fenomenoldgico a partir do fatico, como
visto, € a pedra de fundamento da elaboracdo de Ser e tempo. O modo de lidar com as
coisas, que concretiza a pergunta fundamental da Metafisica sobre o que as coisas sao,
transita do tedrico de ser para 0 modo pragmatico, e em Heidegger se propde o encontro
fatico com o estado presente e 0 mais imerso possivel na situacdo do homem, qual ndo é
outra sendo a lida diaria com as coisas no modo das suas utilizagdes.*

Para prosseguirmos a partir daqui, é imprescindivel falar dos componentes
existenciais do Dasein, desenvolvidos na primeira parte de Ser e tempo e retomados
pelo filsofo no 844. O desenvolver da chamada anélise preparatéria do Dasein, em que
seus ambitos sao discutidos por Heidegger é, pois, a dialética que vai tornando evidente
0 que esta em jogo na discussdo do Ser, um restabelecimento da ontologia fundamental.

Enquanto o Dasein estd desperto para a sua correlagio com um conjunto de
significacdes, que € Umwelt, sendo a lida pratica o mais prévio contato com o conhecer
das coisas do mundo, retornemos a0 momento em que 0 ser da coisa em sua utilidade
deixa de assim determinar-se por qualquer razdo, e ocorre algo como a “faléncia da
manejabilidade” da coisa®®. Entdo o ser da coisa estara prestes a determinar-se em
correspondéncia a relacdo intramundana e contextual em que Dasein se encontra.

O “se encontrar” do Dasein é a sua constante e inddmita relagdo com o mundo.
As possibilidades de ser corresponderdo, principalmente, ao fato de que Dasein esta em
busca de si mesmo, estd voltado para o reconhecimento de sua condigdo enquanto
avanca no tempo. Essa involuntaria relacao ja e sempre com o mundo é o que Heidegger
aponta como a abertura (Erschlossenheit) do Dasein. No 844 a abertura esta

intimamente relacionada com o tema da verdade.

49 Este é o principio do caminho do problema da técnica em Heidegger, tematica amplamente
desenvolvida em sua carreira e central na chamada fase tardia do filésofo, mas que apenas
mencionaremos neste trabalho.

%0 Termo utilizado pelo Prof. Phd. Wendell E. Soares Lopes em sua aula de Filosofia na
Universidade Federal de Mato Grosso entre abril e junho de 2021.



Esta abertura ndo esta a mercé do arbitrio ou da ocasido, de algo vir ou ndo a
estar aberto (Nunes, 1986, p. 73). No ambito ontoldgico da determinacdo de ser do
homem em que ele estd voltado para o seu proprio ser - o Dasein - a abertura € uma
condicdo ja e sempre presente, involuntariamente, a constituir sua estrutura. No 8§44,
Heidegger retoma em pequenos resumos como a abertura se efetua a partir de trés
componentes essenciais, cooriginarios entre si, pois ocorrem a0 mesmo tempo apenas
em dimensdes diferentes: o “encontrar-se” (Befindlichkeit), a “compreensao”
(Verstehen), ¢ o “discurso” (Rede).

Vamos compreender melhor cada um para, s6 entdo, abordar a relacdo da
abertura com a facticidade e, ai, encontrar-nos com o que Heidegger denomina o
fendbmeno mais originario da verdade (SZ, 2012, p. 609). Como se vera, hd uma estreita
relacdo entre Erschlossenheit e a-1#0¢1a.

A Befindlichkeit pode ter sua tradugdo entendida inicialmente como “disposi¢ao”
formada da palavra alemé Befinden, cujo uso esta ligado a disposicao, por exemplo, do
corpo e sentidos, ou 0 modo como alguém se sente de si mesmo. Compondo o Dasein,
Befindlichkeit ¢ o estar voltado para si ¢ “encontrar-se” num certo estado, que assim esta
em correspondéncia a0 mundo ao redor. Ha o despertar para o ja estar afetado pelo
mundo e suas significacdes, afetado pela linguagem do mundo, por isso Befindlichkeit
seria entdo, num modo ja consolidado dessa afetacéo, "afetividade™!. O Dasein para
poder se dar conta de sua situacdo ja esta afetado por um conjunto de realidades que Ihe
sdo anteriores, ao derredor, e a percepcdo de que ele surgiu (nasceu) ja lancado
(Erschlossenheit) neste mundo, que, por sua vez, ja se encontra pronto. Este mundo o
lecionara, de forma que o Dasein ao ser, 0 é ja acometido do mundo. Este mundo-
circundante (Umvelt) internaliza o Ser e se torna o que Ihe é de mais proprio, 0 mundo
“afetou” o Dasein sempre no pretérito pois constitui 0 caminho, a matéria ou a histdria
por tras dele, assim, tudo que Dasein manifesta vai afetado pelo mundo. A afetividade
que ja é no Dasein é constante e em transformacg&o, como o é o préprio mundo.

J& Verstehen, em seu infinitivo, significa “entender”, bifurca-se em dois sentidos
que seguem juntos. Em relacédo a reunido de entes, de tudo que pode ser entendido, o

Ser-o-ai é Verstandnis, isto é, 0 modo de ser que pode receber o que vem de encontro.

5l “Este termo é usualmente traduzido por “disposi¢io afetiva” (Stein), tonalidade afetiva
(Casanova), “encontrar-se” (Castilho) e até mesmo por “envolvimento” (Loparic), mas opto por seu
sentido usual que aponta o aspecto afetivo do Dasein. Befindlichkeit é afetividade ndo no sentido de
vivéncia afetiva, mas de capacidade de estar afetado de um certo modo.” Prof. Phd. Wendell E. Soares
Lopes em sua aula de Filosofia na Universidade Federal de Mato Grosso entre abril e junho de 2021.



Exatamente por poder compreender, o Dasein identifica-se no tempo a fim de verificar
suas possibilidades, suas alternativas de Ser. Assim, o Ser proprio que é o Dasein se
determina em projecdes de ser para o futuro (Entwurf) havendo identificados quais séo
as possibilidades disponiveis para ele segundo o que ja lhe aconteceu. “A compreensao
projeta (Entwirft) o ser do Dasein para a sua destinacdo de maneira tdo originaria quanto
para a significacdo” (SZ, 2015, p. 200-201). Entdo surge o segundo sentido de
Verstehen: o Ser-o-ai em relacdo aos entes, e sua situacdo de disposicdo ao que vem ao
seu encontro chega em determinado momento ao “nada”, o esgotamento de sentidos. Do
mundo que prové ao ente 0os modos de existéncia, com seus multiplos significados, em
determinada ocasido, podem cessar as significagcdes que “satisfacam” o Dasein. Esta
condicdo do “nada” ¢, porém, intervalo que cria, segundo Heidegger, um valioso
proporcionador de disponibilidade para que o Dasein descubra uma nova significacéo.
Diz Heidegger que “a significatividade (Bedeusamkeit) é aquilo em relagdo a que o
mundo ¢ aberto” (SZ, p. 143), e essa significatividade se funda na compreensao.

Por ultimo, como um terceiro modo de ser junto aos outros dois, a reflexdo sobre
0 seu proprio Ser se dard, seja na impessoalidade ou quando o Dasein desvelar nova
significacdo, numa elaboracdo discursiva, no discurso (em alemao, Rede). Rede tem
algumas direcdes em Ser e tempo, mas seu nucleo na estrutura da Abertura é expressdo
e comunicacao, estabelecidas em tudo que comunique, ou seja, no pensar, no falar, no
silenciar ou no representar. Estd mais ligado a elaboracdo discursiva em si do que o
conteddo propriamente do discurso.

O Dasein se ocupa involuntariamente com as coisas e com 0s outros, 0 que quer
dizer que esta sempre em direcdo a eles, tanto quanto os entes estdo em direcdo ao
Dasein, e € aqui gque se evidencia a abertura de ambos. O mundo nao s esta diante do
Dasein humano como o Dasein recepciona 0 mundo, possuindo uma abertura para o
mundo (Weltoffenheit), que compbe a descoberta de si mesmo. Em retomada, é em
razdo do Dasein comportar-se em relagdo ao mundo cotidianamente no modo aberto da
instrumentalidade, que os entes do interior do mundo se revelam como entes a mao
(Zuhanden) e o ser utilizavel da coisa se mostra, como também os demais modos de ser

das coisas podem vir a determinarem-se.

2.1.2 Da decadéncia a cura e a verdade



Encontramos no 8§44 que “A constituicio-de-ser do Dasein pertence
essencialmente a abertura em geral. Esta, abrange o todo da estrutura-de-ser que é
explicitada pelo fenébmeno do Cuidado” (SZ, 2012, p. 613). O cuidado ou cura (Sorge)
é um elemento que explica, portanto, a estrutura de ser do Dasein. Em nada se refere a
certa atencdo do ato de cuidar, no sentido de zelo ou cautela, mas é o elemento que tem
preso em si todos os cordBes de sustentacdo do modo de ser que esta em direcéo a si
mesmo, a plenitude do fendmeno de sua auto compreensao.

Enquanto Dasein interage com o mundo, voltado para descobrir si mesmo, ele
encontra os entes que lhe compde desde o seu “dar-se contar”, de modo que tudo o que
0 Dasein “ja foi” esta acessivel, presente nesta abertura. Mas como o seu voltar-Se para
si objetiva, ndo um retorno, mas um avangar, 0 Dasein € em projecdes do seu ser, com
base nesta presenca do que ja um dia foi. Essa dinamica é a que Heidegger denomina
projeto (Entwuf), projeto do que ele fara de si mesmo em relacdo as possibilidades que
se apresentam no mundo sob o horizonte temporal, ou seja, tendo em vista o que lhe
“resta de existéncia”. Nesta dimensdo, o Dasein terd como Cura o poder de refletir e
projetar a si mesmo, quando se depara com uma circunstancia que nao lhe satisfaz mais,
ou seja, em funcdo de uma necessidade.

Surge uma necessidade e ela convoca a Cura, e a Cura é como uma resolucao de
si mesmo. Mais prévio ainda € retomar que Dasein é, como Ser, sempre um poder-ser, 0
que lhe conclama, constantemente, a voltar-se para a existéncia de maneira responsavel.
Este modo é um modo de preocupacdo que é proprio do Dasein com a sua existéncia, e
com o que fazer com ela, além de ja e sempre se questionar também sobre sua origem, o
seu sentido ou propdsito na existéncia etc. Este chamado apelo da consciéncia, contudo,
sO pode surgir, para a nossa perspectiva dissertante, no presente trabalho, apds um giro
ontoldgico pela constituicdo pendular do modo de ser préprio e impréprio do Dasein,
construida na primeira parte de Ser e tempo. Fato é que, no fenémeno da Cura, se
encontra manifesta a abertura do Dasein enquanto ser-no-mundo, qual Heidegger
correlacionou no 844 como o fenémeno mais-originario da verdade, como a frente
poderemos chegar.

O primeiro modo fundamental de ser-no-mundo é a relevancia para a afetacéo
deste mundo se dar ao Dasein acompanhado de um ser-com os outros. O principio dos
88 25 e 26 de Ser e tempo € de que o Ser-0-ai assim como ndo é dado sem o mundo,
também ndo o é isolado dos outros. Portanto, na harmonia de toda a obra de 1927 em

gue o Dasein esta diretamente ligado ao sujeito individual, Heidegger esclarece agora



como o0 mundo ja esta e sempre compartilhado com os outros, e, como ja citado no
primeiro capitulo, Umwelt abrange o Mitwelt, os outros estdo presentes de modo t&o
imediato quanto nossa propria existéncia. A questdo & mostrar os desdobramentos do
compartilhamento do mundo sob o olhar éntico e fica clara a relevancia do outro no
sentido de ser cotidiano.

Assim que desenvolvido, como também com breves colocacdo ao problema do
subjetivismo, no 8§27 Heidegger afirma que, como implicagdo do modo de ser-com-os-
outros, surge certa “convivéncia guiada” ao Dasein, pela circunstancia em que se
encontra sujeito aos outros. O Ser-o-ai, se esta em constante lidar com os outros, tem
sua disposicéo afetada por certa preocupacdo no sentido de consideragdo com 0s outros,
tanto positivamente (interesse) quando no modo da indiferenca (deficiéncia, auséncia).
E, sob tamanho interesse, encontrado na constituicdo fundamental do ser-o-ai, ele se
comporta em direcdo a tentativa de suprimir diferencas que causem separacdo, muitas
delas, na critica de Heidegger, quase inddmitas, mas convenientemente forcadas,
momento qual o ser-o-ai acaba se deixando ser absorvido pelo mundo préprio dos
outros. Tal fendmeno, fruto da convivéncia, Heidegger denomina das Man, o impessoal,
que corresponde a um vocabulo no portugués bem préximo ao sentido original alemao,
a expressao “a gente”. O a gente ndo deve ser traduzido pelo pronome “nods”, ou em
alguns outros que fizessem determinar os sujeitos, em razdo de que o que Heidegger se
refere ndo aponta para a colocacdo de sujeitos, mas para o sentido de ser. A gente é
exatamente a indeterminacdo na qual o si mesmo, na maior parte do tempo esté langado,
e esta, neste modo, encontrando nela certo abrigo. Uma definicdo assim, talvez poética,
se da em razdo do proprio sentido de ser, pois estdo presentes neste “abrigar-se” no
impessoal o sentido de fuga do ser-si-mesmo.

Absorvido, entdo, na convivéncia, o ser-o-ai € tomado pelo modo de ser
daqueles com quem convive. Nao ¢ em nada util a reflexdo que estes “outros” sejam
identificados, o enfoque esta propriamente no dominio que o impessoal consegue
exercer sobre o poder-ser-si-mesmo, como também o fato do impessoal ser assumido
sem reservas pelo poder-ser-si-mesmo, sem que ele, enquanto ser-com, se dé conta
disso. E exatamente o modo de comportar-se tal como os outros, que Heidegger
denomina de impessoal, ou seja, 0 impessoal ndo sdo os outros, a existéncia dos outros,
mas 0 modo de ser que eles exercem, tal como o ser-com exerce também quando o seu

ser proprio ¢ dissolvido num modo de ser comum a todos, e “cada outro ¢ como o outro,



de tal maneira que 0s outros desaparecem mais e mais em sua diferenciacdo e
expressividade” (SZ, 2012, p. 365).

Mas entdo, isso seria dizer que o Dasein, enquanto o ente que é voltado para o
seu proprio ser, “sofre” uma espécie de solvéncia e o que estd em jogo agora nao ¢ mais
0 seu préprio ser? E, neste caso, ndo se trataria mais de Dasein mas de outro ente
cognoscente? A resposta para isso estd na retomada das duas determinagdes
fundamentais de ser-o-ai dadas por Heidegger no 89 de Ser e tempo. Uma delas
constitui o que poderiamos chamar de “principio possessorio” do Ser-0-ai, quando ele
diz “o ser que, para esse ente, estd em jogo em seu ser ¢, cada vez, o meu” (2012, p.
141). Sendo determinado no existir (na existencia), e ndo sendo algo aleatoriamente
dado, o ser deste ente, que sou eu mesmo, € meu, e somente porque o ser deste ente que
é 0 ser-o-ai pode pertencer (no caso, a mim), pode se estabelecer ai uma relacdo de
propriedade e impropriedade. Ele explica que para as demais coisas no mundo, que nao
0 cognoscente, 0 ser de tais coisas € indiferente, mas o ser do ser-o-ai pode decidir se
relacionar ou ndo com 0 seu proprio ser, com as suas proprias possibilidades, num
sentido de poder “escolher-se” (escolher ser a si mesmo) ou ndo. Dai provem a
possibilidade da impessoalidade do ser-o-ai, que, sendo analisado por um método que
ndo passa por alto a sua existéncia cotidiana, encontra 0 modo impessoal como uma das
possibilidades essenciais do ser-0-ai. Como também ¢ mostrada a “possibilidade de ser
proprio” do ser-0-ai, que Heidegger também denomina “apropriar-se de si mesmo” e
“ser-si-mesmo propriamente” (SZ, 2012, p. 141, 145)%,

Até aqui, o importante é verificar que o impessoal, como é descrito no §27,
também faz parte do modo de ser fundamental do Dasein em razdo do mundo, pois o
mundo, que ja é sempre compartilhado, oferece familiaridade e seguranca, e nele ja
sempre estd o ser-o-ai arranjando-se de varios modos, gerado da afetacdo deste
comparilhamento. Heidegger néo atribui valor moral ao impessoal, como se totalmente
negativo, ja que ele ja pertence a constituicdo dos entes que podem ter o carater de ser-
no-mundo, entdo este ente s6 é em funcdo desta familiaridade que é o impessoal. O
detalhe, nesta perspectiva, é notar que o ser-no-mundo mais préprio e imediato é o ser-
impessoal (Man-selbst).

Ocorre, porém, que 0 modo impessoal também é dotado de abertura, e 0 seu

acesso ao mundo ocorre em uma imediata compreensdo, que é sempre superficial, e que

52 NUNES, Benedito. Heidegger e Ser e tempo, 3% Ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2010, p. 5-6.



é totalmente inversa a experiencia originadora dos entes. A interpretacdo tida neste
modo impessoal, do a gente, é dotada de uma imediatez da suposi¢do de conhecer a
totalidade do mundo dos entes, e que ndao provém daquela, ja vista, experiencia
originéria da significacdo dos entes. Esta constatacdo é também, e ainda mais,
importante para a perspectiva da relacdo entre verdade e abertura do ser, quando
conectada ao fato de que a existéncia impessoal constitui o estado mais imediato do ser-
o-ai, pois 0 impessoal é 0 modo de ser do ser-0-ai mais intimo da cotidianidade.>

Portanto, faz parte do ser-o-ai uma condicdo primariamente submetida e
marcada por um modo ilusério de sentir-se conhecedor e dominante de tudo o que esta
ao seu redor. lluséria em razdo de que a sua relacdo com o mundo, na constancia do
impessoal, é uma relacdo superficial com os entes, no seio da abertura, e, tomado nesta
superficialidade daquilo que tdo somente encontra, o ser-o-ai ndo realiza, nem consigo
mesmo, nem com 0s entes que lhe vem ao encontro, a experiencia originadora do ente.
Assim sendo, o modo mais proprio do ser cotidiano como impessoal ¢ “obscurecedor”
do ente, deixa velado a propriedade (o mais proprio) dos entes que Ihe vem ao encontro.

Apbs haver desenvolvido a perspectiva do ser-no-mundo, passando por seu
elemento fundamental de ser-com os outros, portanto, Heidegger se move para a
perspectiva do conhecimento, do que é compartilhado e transmitido pelo
comportamento do Dasein com o mundo. Nesta perspectiva, sdo encontrados os efeitos,
por exemplo, do ser-com-os-outros, que sucede a abertura do impessoal do Dasein e o
obscurecimento ou deixar-encoberto em relagdo a fenomenalidade dos entes®*.

Com uma atitude anénima e silenciosa, o impessoal, derivado do ser-com 0s
outros, vai regulando de modo a sujeitar o ser-o-ai a outras atitudes que ndo as que lhe
sdo proprias®®, circunstancia esta que vai nivelando-o a um modo de ser comum a todos.
E neste como que “dominio”, certa igualdade ¢ estabelecida, uma igualdade como preco
pela correspondéncia com a companhia de seus proximos.

Fazendo uma retomada, o fendbmeno da abertura, que Heidegger liga ao
fendbmeno mais origindrio da verdade, contempla a apreensdo da facticidade do

cognoscente, que consiste na condi¢do cotidiana do ente que é o seu ai. H4, contudo,

58 Lembrando também que o ser-o-ai, portanto, nio “atinge” o impessoal em seu existindo.
Enguanto ser-no-mundo, j& e sempre lancado, o ser-o-ai se encontra primariamente no modo impessoal, 0
que poderiamos chamar do modo mais intimo da facticidade.

5 Utilizamos os vocabulos “obscuro” e “obscurecimento” como usado por Zeljko Loparic em
Heidegger. Rio de Janeiro: Zahar, 2004.

55 Propriedade, também conhecida como autenticidade, é uma existencial heideggeriana que
trataremos a diante.



uma dimensdo co-originaria na abertura do ser-o-ai quando este ndo se volta para si-
proprio e esta no modo de ser impessoal. Tem-se que o modo de ser da abertura do Ser-
o-ai é constituida fundamentalmente da afetividade, da compreenséo e do discurso, que
vem a serem modificados, quando da impessoalidade, para certos correspondentes®®.

Dentre os tantos fendmenos observaveis na dicotomia de ser-si-mesmo, que
quando tomado pela multidao, é vertido ao modo impessoal, gostaria de destacar dois
deles, cada um em direta correspondéncia ao nivel 6ntico e ontoldgico-existencial que
se acompanha das elaborag6es sobre a verdade no 844, e que caminham até elas.

A primeira, € alinhavada pelo prof. Daniel Dahlstrom em sua obra Heidegger’s
concept of truth. Como dito, Heidegger descreve os correspondentes de modalidade da
abertura do ser-proprio do Dasein e da abertura do ser impessoal, mas em ambos, a sua
condicdo ¢ ja e sempre elaborada discursivamente. O discurso “segura” ou “contém” o
que o ente mostra na propriedade ou impropriedade de si. O discurso na impropriedade
é boato ou falatério, sempre expresso. J& o discurso do ser-proprio do Dasein é a
elaboracdo articulada do encontro e compreensdo da condicdo de existéncia de si
mesmo, ainda que ndo pronunciado, mas sempre pensado/elaborado. Todavia, como
visto, é o falatorio o que se primeiro encontra na tomada da facticidade do poder-ser-si-
mesmo, 0 homem imerso e participante deste falatério, de modo que a cotidianidade é
caracterizada por ele. Nela vigora uma comunicagdo que é compreendida amplamente
sem que 0s comunicantes raciocinem a origem de sentido que aquele discurso tras. O
que é compreendido, tdo somente, estd aproximado, ou corresponde superficialmente
aquilo de que se fala. No modo mais agudo, nem mesmo ocorre 0 que se poderia chamar
de compreensdo, quando a comunicacdo se resume a repeticdo daquilo que se ouviu, se
tem ouvido.

Assim sendo, Heidegger deixa engatilhado no §35 como o ser do discurso que se

remete & descoberta originaria de determinado ente é obscurecido pelo falatorio.

% Para cada modalidade da abertura do Dasein ha um correspondente no nivel do modo de ser
pessoal, préprio/auténtico (eigentlich) e no nivel do impessoal, ndo-proprio/inauténtico (uneigentlich): no
ambito da Befindlichkeit, o estar triste, alegre, calmo, irritado, etc., mas especialmente o
desespero/ambiguidade (Zweideutigkeit) — em contraposicdo a angustia como afetividade originaria; no
caso da compreensdo, a curiosidade (Neugier) — que fala do entregar-se a bisbilhotice prépria do que
interessa a todo mundo, do que cativa e distrai a atencdo de todos, em contraposicdo ao projeto existencial
—, € 0 boato ou falatério (Gerede) — um discurso que nada fala de essencial, mas que apenas dita regras
irrefletidas, como o exemplificam a opinido puablica e o politicamente correto. Ao boato se contrapfe a
reticéncia, isto é, a atitude de quem hesita em dizer expressamente 0 seu pensamento, em dar um parecer,
uma espécie de siléncio obstinado. Esses trés modos sdo correspondentes 6nticos na cotidianidade média
do Dasein daquelas trés estruturas ontoldgicas do Dasein” R.f. Heidegger, SZ 2012, §§34-38; Prof. Phd.
Wendell E. Soares Lopes em suas aulas de Filosofia na Universidade Federal de Mato Grosso entre abril
e junho de 2021.



Fazendo uso das determinacdes, ouvindo e repetindo sem se deter ao que aquela
determinacdo se refere originalmente, a atividade comunicativa do cotidiano sucede
uma incompreensdo existencial, ficando dispensada a abertura para a originalidade do
que é dito, para 0 que esta existindo ou querendo ser comunicado. A compreensao em
muito se distancia da experiencia auténtica com o ente de algo e prefere se manter na
familiaridade do que é ja conhecido, e, nesta convivéncia mediana cotidiana, vai
desaparecendo a tendencia ontoldgica das interacdes, tirada do lugar pelo tdo somente
querer dizer, opinar (DAHLSTROM, 2001, p. 206-207).

Para Dahlstrom, este tipo de comportamento, como descrito, € o que da impulso
e sustenta o conceito tradicional de verdade como caracteristica das proposi¢des. No
ambito comunicativo das relagdes sociais, ambito esse que guarda interesse pelas
verdades, é possivel observar como a impessoalidade do falatério trabalha reduzindo a
multiplicidade de fenémenos do ente. O modo impessoal do Dasein gera esta situacgéo,
principalmente, se proposigéo e verdade mantém somente uma relagdo de concordancia,
tendo como cerne um ente que estd simplesmente dado, elaborado e contido na
preposicdo. Uma vez que a comunicacao consista no mero repetir e no passar adiante o
que é dito, o cerne do falatorio tornasse o discursar, que vai contra a posicdo do
discurso enquanto instrumento da elaboracdo do existente. Podendo se falar na
proposicdo como este discursar, e sendo eles a ocorréncia do ja conhecido simplesmente
dado, esta pronto o solo para que se suceda um acesso as coisas por meio da suficiéncia
do dito, que é entdo tomado como objeto para lhe ser tirado algum valor de verdade.
Dahlstrom entende radicalmente que a predominancia do falatdrio torna o preconceito
l6gico irresistivel (2001, p. 286).

O falatorio, portanto, ndo tem o modo de ser em que algo € apresentado
conscientemente como algo, e a superficialidade é o que estd na abertura do impessoal.
Segundo Heidegger, todavia, esta abertura corresponde a um verdadeiro “fechamento”

ao ente proprio da coisa

O sem solo ser-dito e ser-transmitido acaba fazendo com que o abrir se
converta em um fechar (Verschlief3en), pois o dito é sempre entendido de
imediato como "dizendo algo”, isto é, como descobridor (entdeckendes).
Dessa maneira, ndo retornando ao fundamento daquilo sobre o que discorre,
o falatdrio é sempre um fechamento a partir de si mesmo e conforme o
préprio abandono (SZ, 2012, p. 477).



Aqui ao menos duas correlagdes com o 844 estdo a tona. Se, como ele vem a
declarar, ser-verdadeiro tem o carater da abertura do Dasein e, por isso, é aberta a
originalidade do ente para acesso, por outro lado, nesta abertura também se manifesta
uma nédo-verdade, quando o Dasein ¢ solvido pelo impessoal ¢ o falatorio “fecha” o
acesso-de-si do ente na proposicdo. Verdade e nao-verdade estdo presentes, pois, na
abertura do Dasein, como ele afirma no 844, e a presen¢a da impessoalidade (do
falatorio) é reconhecida em meio a desenvoltura da verdade existencial®’.

Eu espero que, ainda que com as ressalvas do que me é conhecido, as minhas
tendencias naturais de intercessdo para um dos lados de algo ndo tenham deixado
confundir a descricdo trazida até aqui dos efeitos concernentes aos modos de
propriedade e impropriedade do Dasein, sobre os quais Heidegger, em sua virtuosidade
argumentativa, sempre tenha deixado clara a ineréncia da impessoalidade ao Dasein,
bem como, que este fechamento e impessoalidade nao estdo a indicar a ocorréncia de
uma total inacessibilidade aos entes, sendo, aponta para um modo limitado (superficial)
do dar-se dos entes, que nunca alcanga o seu volume, mas que é Unica abertura para que
o Dasein seja entendedor do seu mundo (2012, p. 495). Mais ainda, a possibilidade do
fechamento ndo pode ser evitada ja que constitui o0 modo fundamental de ser-no-mundo,
no qual o Dasein mesmo j& esta e sempre langado, como também ndo pode ser
“eliminada”, pois o Dasein sempre esta precedido do mundo.

Contudo, como segundo ponto da questdo aqui, ao fim do 827 é colocada a
ponte de retorno ao ser-si-mesmo, em contraponto ao modo imediato da
impessoalidade, que é o préprio voltar-se para si, todavia, esclarecido e declarado o
carater remoto da sua ocorréncia. Ou seja, 0 ser-si-mesmo é mais raro do que se pode
pensar. O ser-si-mesmo é uma existéncia mais remota, em razdo da condi¢do sempre
desarraigada do ser-o-ai que as relacGes e condi¢cdes do cotidiano Ihe causam, como
também enquanto nada neste estado de suposta auto evidéncia da realidade Ihe causar
problemas. Este estado, como predito, composto ainda do que Heidegger denomina a
curiosidade e a ambiguidade, desencadeiam o modo de ser improprio, ou decadente
(Verfallen) do Dasein.

A decadéncia é uma perspectiva que correlaciona o comportamento do Dasein a

outra, e contréria, situacdo - qual abordaremos a diante. Por hora, o que ele quer

57 «“Q pleno sentido ontoldgico existenciario da proposi¢do “o Dasein é na verdade” diz, com
igual originalidade: “o Dasein é na ndo-verdade”. Mas s6 na medida em que é aberto, o Dasein é também
fechado; e na medida em que o ente do interior-do-mundo é cada vez descoberto com o Dasein, esse ente,
podendo vir- de encontro no-interior-do-mundo, é encoberto (oculto) ou dissimulado” (SZ, 2012, p. 615).



sublinhar é a condicéo do proprio ser-o-ai com 0 mundo ao perder o que lhe é de mais
préprio (ou autentico), ou seja, ao perder-se, no empenho exercido em prol dos outros e
das coisas com 0s quais se preocupa e se ocupa diariamente. Assim, a decadéncia torna
explicito o modo de ser da impropriedade, chamado de o ndo-ser-si-mesmo.

Contudo, e novamente, a decadéncia, ainda que o proprio termo apele, ndo é
colocada como uma alternativa negativa de existéncia. N&o se trata de uma alternativa
pela sua ineréncia, como ja dito. E ndo é descrita como negativa porque, para
Heidegger, ela resultam em algo “positivo” ao Dasein (a0 ser-si-mesmo): “quando o
falatorio encobridor se tenha tornado ineficaz ¢ o interesse “comum” tenha morrido”
(SZ, 2012, p. 489). Este é, com certeza, o principal motivo para o seu empenho de
afugentar toda e qualquer conotacdo negativa que atrapalhe a visdo ontolégica da
questdo em torno da decadéncia. Na sincronia observada por Heidegger, o ser decadente
€ 0 modo mais proximo do ser do ser-o-ai, pois € 0 modo que mais prevalece e se
encontra imediatamente perto quando o ente que se volta para sua propria existéncia (o
ser-0-ai) se desvela. Ela ¢, portanto, uma determinagdo da existéncia, constituindo uma
possibilidade essencial do acesso, pela facticidade, ao ente do humano enguanto
existente, imerso em seu dia a dia. Ela é precisamente o0 seu inicio e esta presente na
maior parte das vezes.

Heidegger destaca ainda que o ser da decadéncia é essencialmente tranquilo
(beruhigend), em razdo da abertura do impessoal gerar uma atitude de certeza das
possibilidades com o que lhe esta ao alcance, em razdo de supostamente tudo-ter-visto e
tudo-ter-entendido, mas isso é o que exatamente difunde uma crescente indiferenca ao
modo proprio de entender no encontrar-se. Todavia, ao ser-no-mundo, a decadéncia é
verdadeiramente tentadora em razdo de ofertar um estado de tranquilidade.

Heidegger aponta ocorrer uma antinomia entre esta oferta de tranquilidade e o
comportamento do Dasein no impessoal. Quanto mais decaido de si mesmo, quanto
mais longe de auto questionar-se sobre sua existéncia, e, mesmo quando reagindo a isso
ao procurar cada vez mais lancar-se em direcdo a impessoalidade de outras culturas e
vivencias, testemunha-se um agir do Dasein de “desenfreada atividade” (SZ, 2012, p.
498-499). Explica:

Uma curiosidade multiforme e um inquieto querer tudo conhecer levam a
crenca em um ilusério entendimento-universal-do-Dasein. Mas permanece,
no fundo, indeterminado, e ndo se indaga que é propriamente o que se ha de

entender; permanece ndo entendido que o entender ele mesmo é um poder-ser
que unicamente no Dasein mais-préprio deve tornar-se livre. (Mas) Nesse



tranquilizado comparar-se com tudo, que tudo “entende”, o Dasein é
arrastado para um estranhamento (SZ, 2012, p. 499).

Aqui, completamos o0 nosso contorno. O que vem a ocorrer com 0 Dasein no
modo impessoal é explicado por Heidegger no capitulo da elucidacdo da Cura (Sorge).
Como ja iniciado neste capitulo, fora necessario, partindo das declara¢des do fil6sofo
sobre a relacdo de verdade e Dasein, caminhar com o Dasein em seu sentido de ser-
préprio, no qual estdo presentes 0os componentes de sua abertura a0 mundo - a
afetividade, a compreensao e o discurso. Ocorre que neste contorno, que acompanha a
narrativa que a propria Ser e tempo estabeleceu, no qual o ser improprio do Dasein €
apresentado sO apos a elucidacdo do seu ser-préprio, entdo, se pode chegar a abordagem
do modo “libertador” de Dasein impessoal, um fendmeno que o conduz da
impropriedade “de volta” ao ser-si-mesmo. O mecanismo fundamental que comporta
este “retorno” ¢ denominado Cura. E a necessidade que convoca a cura €, pois, uma
circunstancia prévia de resolucao de si mesmo (STEIN, 1993, p. 235).

Na mesma ordem da obra, 0 que temos € que o ser do Dasein € sempre um
poder-ser, segundo a compreensdo de si (Verstehen), e Heidegger fala dos elementos
que de alguma forma limitam ou condicionam essa poténcia infinita de compreensao de
passado e possibilidades futuras, dos quais a primeira é a evidente finitude do Dasein.
No conjunto de possibilidades do Dasein, sdo fundamentais dois fatores que
correspondem a finitude: (1) o fato de ndo ser si mesmo enquanto um perder-se, um
entregar-se a vida impessoal do “agente”; (2) e com impossibilidade de ser ou morte
(desenvolvido depois do §44).

A primeira, na qual iremos nos deter, refere-se ao modo-de-ndo-ser, que, como
ja explicitado, € o modo de ser impessoal que dilui o ser-si-mesmo, mas que comp&e o0
perimetro de sua analitica. Heidegger explica que quando o sentido de ser ndo esta para
si mesmo, e em projetos de si, Dasein vive e se comporta como a maioria de seus
iguais, no modo da impessoalidade, mas que, na aparente tranquilidade da sua condicdo,
ele é tomado de muita inquietude.

Com o fator da morte, apenas para citar, a reflexao se refere a percepcdo de sua
fatalidade, que, quando manifesta, gera entdo o apelo para o voltar-se para si mesmo.
Como vem a explicitar nos 88 46 a 48, o Dasein se percebe ser-até-a-morte, ou ser-ante-

a-morte, reconhecendo a sua finitude.



O importante é que, até o 844, o que faz, pois, com que haja este movimento
pendular entre o deixar-se decair (Verfallenheit) para o despertar de sua condicdo
existencial que o leva para si-proprio sdo os componentes da Cura.

Como se realmente constituisse um “processo de cura”, Heidegger descreve que
o retorno para si mesmo se da na sequéncia da “nadidade” (Nichtigkeit), seguida da
angustia (Angst), entdo culpa/responsabilidade (Schud), que, finalmente, desponta na
abertura (Erschlossenheit) da propriedade de si mesmo enquanto ser-no-mundo.

Quando em estado impessoal, a totalidade de significacbes do mundo, com o
qual esta lidando, chega a um momento de “nada”, ou seja, os entes instrumentais,
usados no existir, em determinada ocasido, cessam de oferecer sua utilidade. Neste
momento o Dasein é tomado por angustia (Angst). A angustia se comunica diretamente
com a afetividade originaria do Dasein, em relacdo ao que esta ao seu redor e Ihe serve,
porque, diferente da certeza da tranquilidade, as coisas no mundo enquanto arroladas no
tempo nem sempre favorecem ao Dasein, a tal ponto de Ihe esgotar as determinacdes e
resolugcbes do mundo que o circunda. E importante, porém, ressaltar que, segundo
Heidegger, esta angustia inquietante também por vezes € a razdo para a fuga do Dasein
para a impessoalidade.

Aquilo com que a angustia se angustia é o préprio causador dela. A angustia se
angustia com dado esgotamento das determinacdes de sentido para a sua situagdo. Por
vezes nao contar com nenhum subsistente, nenhum ente ja determinado no interior do
mundo para lhe corresponder. Isso quer dizer que a angustia ndo se trata de um
sentimento “ruim”, possivel ao Dasein. Raiva, medo, dor, todos sdo passiveis de um
subsistente ja conhecido (determinado) no mundo com o qual sdo relacionados. O
desconhecimento é o que produz a angustia, a total falta de um subsistente para que o
ser se determine - e, com isso, se justifique de alguma forma.

Por outro lado, segundo Heidegger, a disposicdo fundamental da angustia é a
Abertura, um privilégio do ser-o-ai. Afetado pela angustia exprimida do mundo, o
Dasein impessoal “suspende” o seu mundo conhecido, o mundo que lhe ¢ familiar, e em
gue o ser-0-ai se encontra desde o inicio, com frequéncia absorvido. E entdo, no seio da
abertura, a facticidade da existéncia vem a tona, o que tem o ser do Dasein de mais
proprio, que é o dar-se conta, de repente, de sua condicéo, da sua situacéo, e entdo o seu
“ai” fica as claras. Esta €, pois, a Cura do Dasein.

Este panorama aberto da analitica do Dasein em correlacdo & ontologia da

verdade € o meio necessario para ser possivel a compreensdo da linha que parte da



abertura do ser-o-ai e encontra o sentido grego de alétheia. Porém, até aqui vimos que
h& um contato prévio com os entes que precede a elaboragdo de juizos sobre agcguma
coisa. Esse contato ja estd em curso na ocupacdo, no envolvimento pratico do ser-o-ai
com o que lhe vem ao encontro. Mas o préprio "vir ao encontro” sO é possivel, so
acontece, em razdo de um contexto referencial, que € o ja estar no mundo do Dasein.
Isso quer dizer que em toda descoberta dos entes, desde o inicio da existéncia, com a
afetacdo do mundo, j& estd pressuposta uma abertura (Erschlossenheit) na “relagdo”
“Dasein e mundo®. Essa abertura é o nlcleo na descricdo fenomenolégica do ser-em,
na abordagem de Dasein enquanto ser-no-mundo.

Com essas descricdes do que Heidegger chama de analise preparatoria do
Dasein, em especial, sobre a abertura do Dasein, e, com vista a compreender como €
percebido por ele o fendbmeno mais originario da verdade no tema da abertura,
entendemos que Heidegger indicara dois modos essenciais como abertura: a afetividade
(Befindlichkeit) e a compreensdo (Verstehen), cuja articulagcdo desenvolvida consiste no
discurso (Rede). A partir delas, passa-se agora a descrever esta relagdo da abertura com
0 desvelamento, que ele aponta estar presente no nivel mais estrutural do Ser-o-ai, 0
mesmo desvelamento estudado até aqui, enquanto 0 modo de ser-descobridor.

Na conjuntura do despertar para a sua situacdo e o entendimento dela, voltado
para si, €, a0 mesmo tempo, elaborando as possibilidades acessiveis para a sua
existéncia a diante, esta abertura a si-proprio e para o mundo, pode lhe fazer
protagonizar uma descoberta, 0 Dasein pode desvelar uma nova significacdo que nao
havia acessado ainda, e que venha a lhe oferecer uma "saida", da falta de "direcdo" que
0 que esté a diante o faz experimentar (requerendo dele).

Como ja abordado, o ser-o-ai encontra de si uma harmonia incipiente com o
estado do mundo, de modo que a sua existéncia acompanha (como produz) a existéncia
do mundo. O ser-o-ai ndo controla essa estrutura, € a sua situagdo. E, pois, nesta
sintonia que ele, por vezes, “experimenta que existe”. Mas também, por vezes, a
existéncia lhe imprime certo peso, a angustia quando lhe parece faltar explicacdes
suficientes em face de “continuar tendo que” agir, viver, prosseguir etc. “Como ente
entregue a responsabilidade de seu ser, ele é entregue também a responsabilidade de ja

ter sido sempre encontrado - encontrado em um encontrar-se que ao invés de surgir de

%8 Coloco entre paréntesis porque no esta correta a frase, ontologicamente falando, em razdo de
que mundo (Welt) como referido estd “dentro”, na composi¢cdo, de Dasein. Por vezes, ao longo da
dissertacdo, utilizamos didaticamente certas predicages em prol da explicagdo torna-se mais imagética.



uma busca direta, surge de uma fuga (SZ, 2012, p. 387). A condicdo fatica do ser-o-ai,
aberta na disposi¢do, ndo é o mesmo que falar da mera facticidade de um ente dentro do
mundo e que € acessivel ao ser observado. A facticidade, como também ja abordado, é o
carater ontologico do ser-o-ai e ndo se trata de uma mera observacao de alguém para si
mesmo. O que ocorre com o Dasein nesta relacdo sintonizada ao mundo aproxima-se
mais de uma “sentir, privilegiado”. E 0 que surge com a abertura enquanto abrir da
afetividade (da sua condigdo disposta) ¢ um “peso” também Ontico. Os motivos para
este peso, que me abre a minha existéncia, podem ser variados. A questdo é entender
que este caminho de ser em direcdo a si mesmo parte de determinada angustia, mas que,
o tempo todo, € evitada em razdo do desconforto que proporciona, que se direciona para
a busca por alivios ou mesmo certa superacdo, todas constantes no que Heidegger
chama de estado decaido ou improprio, no qual eu prefiro a impessoalidade dos
diversos entes intramundanos a qualquer tipo de distanciamento do conhecido.

E importante frisar que angstia, mais primariamente, ¢ o encontro com a
propria facticidade, € dela que o ser humano se esquiva essencialmente e ndo de outra
coisa. Lembrando que este esquivar-se ndo € uma atitude, premeditada, mas se revela na
disposicdo, no estar afetado, pois, quando angustiado, é de seu préprio ser que se abre
esse humor, do qual entdo quer se esquivar, fugir. Em suma, a afetividade ¢ no modo
aberto, ou seja, ela se abre para revelar o ser-o-ai na sua condi¢do de estar-lancado
(Geworfenheit) onde se da certo apelo em prol da existéncia que se emolda na forma de
responsabilidade e que, antes de tudo, lhe imprime um peso do qual quer prontamente
fugir ou esquivar-se. Um destaque é também para o fato de que, enquanto apenas um
existencial (algo que compBe) o ser-o-ai, a afetividade estd distante de qualquer
apreensdo reflexiva e ndo se trada de uma constatacdo, um conceito. Heidegger descreve
de um modo como se fossemos “assaltados”, como a melhor forma de ver a afetagao.
Antes, portanto, de especificar a angustia, que vem a gerar um misto de temor-estimulo,
Heidegger enfatiza como a abertura da afetividade consiste nesta sensibilidade (Sz,
2012, p. 387-388).

Conjuntamente, diria, em “nivel proporcional”, estd a compreensao (Vestehen).
Essa compreensdo distingue-se longinquamente do conhecer da tradi¢do filosofica, do
intuir e do pensamento que sdo sempre tematicos e elaborados, e, no caso, séo
resultados, derivados, do ser-no-mundo. No modo existencial fundamental, Verstehen
estd sempre proporcional ao estar-disposto, em harmonia, que indica uma espécie de

“saber lidar”. Heidegger a explica indicando as vezes que, ao afirmar que sabermos ou



compreendemos algo € porque comunicamos que Somos aptos para manejar aquele algo.
E nesta reflexdo que Heidegger encontra o exercicio manual como o meio de acesso
inicial das coisas, aquele imediato, sem que se tenha havido qualquer elaboracéo sobre
ele, que podem ou ndo lhe suceder ao longo desta lida com as coisas. Entdo,
inicialmente compreendemaos as coisas a medida que sabemos o que fazer com elas.

Isso equivale, primariamente e do mesmo modo, a lida com nés mesmos. O
Dasein humano é aquele que avanca com base no sentimento de aptiddo de lidar
consigo mesmo, manejando o seu presente e futuro com base ao que ja acessou sobre si
mesmo. Assim, ¢ a ideia de ‘“‘saber-lidar” que Heidegger transpde para um conceito
existencial, ou seja, de auto compreenséo, sendo o “objeto” 0 0 qué o Dasein pode lidar
a sua propria existéncia, o seu ser, o seu existir. Nesta esteira ele subdivide Verstandnis
que € o puro saber-lidar em razdo do que ja foi lidado, de Entwurf.

Este elemento do modo da abertura é que traz a analitica, mais
aproximadamente, a questdo do tempo existencial em Heidegger, pois Verstehen,
enquanto um desdobramento de autocompreensdes de seu existir, a0 mesmo tempo,
movimenta-se em projecOes de si mesmo nesta existéncia, projeta (Entwurf) as suas
possibilidades de ser. Ao projetar o ser do ser-o-ai para algum destino, a compreensao
consiste num campo de possibilidade onde caberd as sele¢bes de importancia e
significancia. Assim sendo, somente porque o ser-0-ai, a0 compreender-se, importa em
tomar posicao em relacdo ao mundo, elaborando possibilidades de ser no tempo de vida
que lhe resta é que se abre um campo onde se determinardo os entes, entes estes que
correspondem a esta projecéo diretamente.

Aqui esta, na conjuntura do despertar para a sua situacao, e o entendimento dela,
em direcdo a si, que entdo, tomando-se a si mesmo em sentido a diante, a abertura do
Dasein protagoniza, pois, o desvelamento de algo “novo”, que possa corresponder e
satisfazer a ja ndo serventia do que estd no mundo. As determinacdes, os entes abrigam-
se na abertura da compreensdo. O ser-no-mundo tem, portanto, visdo (Sicht), como
perspectivas, o que Heidegger explica dizendo que “ndo significa somente perceber com
os olhos do corpo, e também n&o a pura percep¢do nao-sensivel de um subsistente (...),
(e sim) aquela peculiaridade do ver que faz vir-de-encontro o ente em si mesmo néo-
encoberto, que o torna acessivel”. Assim, a projecdo do compreender é o que faz ver 0s
entes, como um “olhar selecionador”, ou seja, ele s6 vé o ente que corresponde ao
projeto. Dai que “isso ocorre com todo “sentido” no interior do seu genuino ambito-de-

descoberta (Entdeckunggsbezirkes)” (SZ, 2012, 417).



Ou seja, 0 que a compreensdo enquanto projetar-se apanhara em seu projeto ndo
é a totalidade de entes enquanto simplesmente possiveis, ja que, como ja abordado, o
ente ndo se abre por si, ele é desencoberto pelo Dasein, o que significa que, longe dos
conceitos categorizados em geral, a projecdo é a parte fundamental que apanha o ser
(que atrai o sentido de ser) dos entes, e todos em prol da projecdo dessa propriedade do
Dasein.

De modo igualmente originario Befindlichkeit e Verstehen caracterizam, pois, a
abertura do ser-no-mundo quando ele articula (raciocina) o seu ser (seus modos de ser),
quando ele discursar o seu ser-em em um mundo, de modo elaborado. Em retomada, a
afetividade esta ja sempre aberta como condicdo de possibilidade da afec¢do, enquanto
aberto também o mundo circundante, e o entender-de-si que projeta as suas
possibilidades de ser o faz pela abertura. E em razdo do Dasein reunir em si o que jé Ihe
aconteceu, esta totalidade constar “no seio do aberto”, ou seja, visivel, vivo ou
“consciente”, que o seu ser ¢ sempre a sucessiao das projegoes de si, que, por sua vez,
desvelaram os entes que lhe fossem necessarios para avancar, e agora o ser projetado do
Dasein proprio é na apropriacdo deste desvelamento. O descobrir (Entdecken) como o
fendmeno mais-originario da verdade, se funda a Abertura do mundo, segundo o 8§44
(Sz, 2012, p. 611).



CAPITULO 3 - VERDADE ENQUANTO EXISTIR

Com o objetivo de continuar as consideracfes heideggerianas sobre verdade, que
podem ser encontradas em textos subsequentes a Ser e tempo, principalmente, a fim de
verificar até onde Heidegger gostaria de chegar com a questdo, nos desafiamos ainda a
analise deste momento postumo a obra de 1927. Dentre os que podemos acessar, este
trabalho optou por selecionar e considerar dois deles, nos quais acredita encontrar uma
importante ampliagdo e desenvolvimento do assunto, completando com alguma
profundidade a questdo. S&o eles: a conferéncia de 1930, publicada como texto em uma
colecdo em 1943 e revisada em 1967, uma versdo final apds esta conferéncia ser
repetida diversas vezes entre esses anos, chamada “Vom Wesen der Wahrheit” (“Sobre
a esséncia da verdade”, GA vol. 09); e algumas consideracGes de dentro do curso de
semestre de inverno de 1937/1938, publicado em 1984 como livro, de titulo
Grundfragen der Philosophie. Ausgewahlte "Probleme™ der "Logik" (As questdes
fundamentais da Filosofia: “Problemas” seletos da “Légica”, GA 45).%°

Ambos os textos, além de rondarem a temaética, também tém em comum a sua
apresentacdo dada a partir da década de 1930, marco colocado pelo préprio Heidegger
como um novo momento de seu pensamento filoséfico.

Como comenta Wendell Lopes (2021, p. 319), os reais motivos para esse novo
momento de seu pensamento ainda € matéria controversa, como também o que ele de
fato significa. Explica Ernildo Stein que Heidegger passou por uma crise pessoal em
meados de 1928-1929 que atingiria sua filosofia, a partir de seu retorno a Freiburg para
assumir a catedra de Husserl, que se aposentava. Em 1929 o mundo econémico estava
abalado, fato que chegava a atingir ainda que as menores regifes da Europa. Ja na
circunferéncia de sua profissdo, Heidegger agora carregava as implicacbes de sua
ruptura com o catolicismo - como o fato da critica a neoescolastica estar j& pressuposta
em seus cursos e textos - como também o romper de certo compromisso de sua
fenomenologia em responder ao neokantismo. Conjuntamente, apresentava uma postura
mais declarada em relacdo a politica, com particular interesse nos desdobramentos da

reforma universitaria da educagdo alema (1993, p. 215-216).

% Tal como em outros momentos nesta dissertacdo, para nos referirmos aos dois textos,
usaremos por vezes o seu titulo traduzido, como também a referéncia do ano proeminente de sua
exposi¢ao. Assim, para “Sobre a esséncia da verdade” nos referiremos também como “a conferéncia de
19307”. Ja para As questdes fundamentais da filosofia, usaremos, por vezes, “o curso de 1938”.



Ernildo Stein (1993) em uma tentativa de encontrar a ponta da linha que da
inicio ao “segundo Heidegger”, coloca que Heidegger ndo se contentava com as obras
de Husserl serem t&o desprovidas de um estudo mais apurado de histéria da Filosofia, e
desaprovava a soma deste fator com a ndo superacdo de Husserl do uso do eu
transcendental - para Husserl este eu transcendental € que, em atos conscientes, busca
as formas logicas puras, e que se difere, mas ndo totalmente, do eu das formas a priori
de Kant, e também do eu empirico. Heidegger, neste ponto, estava pronto para
perguntar o que sustentaria este eu transcendental. Este € um dos fatores principais de
sua ruptura com Husserl no cerne da tentativa de resolucdo do problema do
conhecimento. Para Stein, neste enfoque, fica evidente o papel da analitica do Dasein
como ser-no-mundo em Ser e tempo, e que tem como nucleo a facticidade funcionando
como uma espécie de chave hermenéutica para o problema, e que agora, a partir de
1929, daria um segundo passo. De dentro da analitica, o ser voltado para o seu proprio
ser estaria disperso para o seu limite.

Heidegger passa a perceber, mais claramente do que ele percebera em Ser e
tempo, que o ser humano como Dasein, ndo sendo mais subjetividade, sujeito
que se afirma como fundamento absoluto do conhecimento e da verdade, néo
¢ tdo poderoso assim; ndo basta dizer “ele compreende o ser e esta tudo
resolvido”. Ndo. O ser humano tem elementos que limitam a sua propria
compreensdo de si mesmo. Ele jamais se tem totalmente transparente diante
de si e compreendido inteiramente. Por qué? Porque existe uma historia que é
anterior a ele que limita a sua compreenséo do ser. E a histéria do ser. Esta
historia do ser que sera, exatamente, o divisor de aguas entre compreensao do
ser que é afirmada até 1930, e, a histéria do ser que vem a corrigir a ideia de
compreensdo do ser (...), esta compreensdo do ser é limitada por uma histéria

da qual o ser humano (individuo) ndo da conta, e, contudo, na qual ele
mergulha (STEIN, 1993, p. 236-237).

Esta tese tornou-se popular entre os pesquisadores. Para Mac Dowell, em
sintese, tratou-se de determinada necessidade de superar um certo idealismo subjetivista
qguanto ao Dasein, que ainda seria residual na posicao filosofica heideggeriana (MAC
DOWELL, 2000, apud LOPES, 2021, p. 319).

Mas estariamos dizendo entdo que continuar a acompanhar a empresa
heideggeriana sobre a verdade seria desvendar o que foi esta mudanca (chamada pela
traducdo de viragem ou reversdo [Kehre]) do pensamento de Heidegger? N&o. Nos
referimos somente a um acréscimo ao solo que sustenta o tema, ou melhor, a uma
mudangca no objetivo do filésofo apOs a apresentacdo de Ser e tempo, e que,
concordando com a opinido de Otto Poggeler (1975, p. 96), consistiu na verdade apenas

em um retorno, em uma retomada agora, ao objetivo primeiro e original de Heidegger



que era a busca pelo Ser, ou a recolocacao do Ser como problema filosofico, em virtude
de um esquecimento/distanciamento praticado pela Metafisica. E exatamente o que
Heidegger explica em Cartas sobre o humanismo em 1946, justificando que a viragem
constituiria terminar a escrita da terceira sessdo da primeira parte de Ser e tempo,
denominada "Tempo e Ser”, mas que, este texto, que materializa um passo avante,
fracassava quando tentava realizd-lo com o auxilio da linguagem metafisica. Esta
reversdo ndo consistiria numa mudanca do ponto de vista de Ser e tempo, e sim o
momento em que o pensar ousado alcancaria o lugar do ambito a partir do qual Ser e
tempo fora compreendido, que havido se dado a partir da experiencia fundamental do
esquecimento do ser. Heidegger afirma entdo que "a conferéncia Sobre a esséncia da
verdade, pensada e levada a publico em 1930, mas apenas impressa em 1943, oferece
uma certa perspectiva sobre o pensamento da reversao (...).” (HEIDEGGER, 1976, p.
428).

Por estes motivos, ndo é possivel o debrucar-se sobre os textos apresentados
apos 1930 sem levar em consideracgdo o contexto da reversdo heideggeriana ou viragem,
e este momento mesmo, como também em uma visdo associativa dos textos que
selecionamos com outros ainda mais proeminentes do ponto de vista da Kehre, € entdo
possivel uma compreensdo expandida do tema, uma compreensdo de que O
desvelamento, tomado no nivel dntico como o0 mero estar descoberto do ente das coisas,
é observado como um comportamento estabelecido, cuja tradu¢do poderia denominar
“desocultidade” do ente (Unverborgenheit), encontrado no nivel mais estrutural do

Dasein enquanto Ser-0-ai, como também em seu ambito coletivo, na humanidade.

3.1 “SOBRE A ESSENCIA DA VERDADE” E A SUA PERSPECTIVA PARA ALEM
DO DASEIN

O seminario “Sobre a esséncia da verdade” parte de quase as exatas questoes
levantadas no inicio do 844, destacando-se a proposta aqui de se pensar uma esséncia
(Wesen)®°. Usando do método fenomenoldgico, esta esséncia da verdade (Wahrheit)
deve ser pensada a partir da caracterizacdo da verdade, a partir do que se apresenta

como verdadeiro (Wahre). Assim, segundo o conceito mais usual, verdade é o que € real

80 Luigi Pareyson em Ontologia della Liberta (Torino, 1995) aponta o que estava em jogo para
Heidegger ao trabalhar o problema da verdade e da liberdade nos cursos entre 1927 e 1930, sobretudo,
relacionado ao objetivo de responder a obra de Friedrich Schelling.



como também o que é auténtico (ele usa o exemplo que evidencia a relagdo entre
verdadeiro e auténtico com o ouro auténtico). O que todos tem em comum &,
novamente, a atribuicdo da verdade as enunciagfes (Aussagen), bem como a
notoriedade de uma relacdo de concordancia em jogo (Ubereinstimmung), e “uma
enunciacao é verdadeira quando aquilo que ela designa e exprime esta conforme a coisa
sobre a qual se pronuncia” (GA 9, 1999, p. 155).

Um segundo destaque é para uma colocagdo mais detalhada da concepcdo de
verdade na filosofia do periodo medieval, quando a definicdo foi estabelecida em
“Veritas est adaequatio rei et intellectus”. Apontando para como 0 Seu sentido
prevalece na filosofia moderna, como ja mencionado, fica claro que a adaequatio sé €
possivel a partir da ideia prévia de intellectus divinus. Entdo, supostamente os tempos
modernos e o seu distanciamento da pressuposicdo de divindade faria dissolver este
conceito, porém, Heidegger pontua para provocar uma reflexdo essencial do carater
aparentemente eterno e também superior, ou seja, transcendental, do abstrato sujeito
cognoscente da légica moderna, que utiliza essa sua capacidade para registrar e
organizar as coisas dadas a ele, fazendo permanecer o sistema em que verdade continua
sendo a relacdo de concordancia (ou ndo) entre o objeto real e o seu conceito essencial
tal como o “espirito”, que é a razdo, uma vez o concebera - a sUposi¢cdo de uma razdo
universal (mathesis universali) (GA 9, 1999, p. 156).

Nesta perspectiva, 0 mundo significa cada vez mais uma concepc¢do autbnoma e
objetiva, a partir de um sujeito cognoscente abstrato. Entdo, gerada nesta suposta
autonomia, a verdade da enunciagdo também é um conceito independente e disponivel.
Assim, o conceito ndo mudara, 0 que mudou foi a sua justificativa fundamental, do
espirito divino para o espirito humano. Na subjetividade transcendental de Kant,
encontramos o critério Ultimo da veracidade das coisas por meio do raciocinio ldgico.
Um jeito de pensar em que se eu digo, por exemplo, que a cadeira-azul € vermelha,
estaria evidentemente errado, pois se estaria rompendo com o principio da razdo, no
qual eu ndo preciso mais me perguntar se Deus (uma divindade) fez a cadeira azul ou
vermelha, preciso somente partir do principio da minha razdo, que me obriga a ver que
se algo é azul ndo pode ser vermelho ao mesmo tempo. O problema nédo esta, como ja
dito, na elaboracéo racional, que é perfeitamente real e possivel, mas no contentamento
desta posicdo como o modo ou a esséncia de toda verdade. Segundo o trabalho

ontoldgico de Heidegger, ndo restam evidencias que sustentam esses conceitos quando



uma ontologia da adequacéo/concordancia é realizada, e a esséncia (Wesen) da verdade
ndo é encontrada em alguma superioridade transcendental. (GA 9, 1999, p. 157).

Na mesma via dupla, como construida em Ser e tempo, segue em questdo ndo s6
o problema da verdade nas proposi¢des, como também o problema do fundamento da
verdade, apresentado no fendmeno da abertura do ser-no-mundo. Nesta conferéncia,
encontram-se ampliacGes importantes para ambas.

Sobre as enunciacdes, €, pois, na experiéncia com a coisa e a evidéncia do
fendmeno da mostracdo enquanto representacéo produzida pelo enunciado, que alguma
relacdo € encontrada. Estava em jogo tanto a aparicdo de uma legitima relacdo entre
verdade e enunciado (uma concordéncia [die Einstimmingkeit] entre o que dela
previamente se presume e um enunciar sobre ela), como a apari¢do de alguma legitima
relagdo de conformidade (die Ubereinstimmung) entre a coisa e o enunciado. Mas 0
problema desta forma levantado mostra o quanto tudo isso ndo passa do limite das
relagOes, se tratando da procura tdo somente por conformidade (Richtgkeit) (L.
SOMBRA, 2007, p. 04).

Questionando ontologicamente as enunciagoes, Heidegger enfatiza agora como o
modo de ser apofantico do enunciado é de um re-presentar (Vors-tellen) a coisa, no
sentido de um re-apresentar ou apresentar novamente o ente da coisa em si mesmo. Ele
resume a questdo dizendo “o re-presentar (Vers-tellen) significa, no descartar de todos
os preconceitos “psicologistas” e “epistemologicos”, o fato de deixar surgir a coisa (das
Ding) diante de nds enquanto objeto (als Gegenstand)®* (GA 9, p. 184).

Haviamos encontrado até Ser e tempo que o0 enunciado esta a servico do ser do
objeto, do que se mostra, e voltado para ele, de modo que o sentido de ser do enunciado
é de desencobridor do ser do objeto, e que vai de encontro ao modo de ser de ser-
descoberto do proprio objeto na experiencia de comprovacdo. Em razdo de nao haver
uma verdade a ser encontrada, mas um modo de ser verdadeiro que se evidencia, como
entendiam o0s gregos, ser-verdadeiro € o0 modo de ser do enunciado porque descobre o
ser da coisa em si mesmo, é o fazer ver (andéeavoig). Contudo, é imprescindivel lembrar
que o ser-descobridor (Entdeckend-sein) é, na verdade, o modo de ser daquele que esta
protagonizando a descoberta no uso da enunciagdo, que, como j& abordado, trata-se do

Dasein, seja ele em seu modo préprio ou no modo impessoal. O desvelamento &,

61 A tradugéo para Gegenstand é de algo que esta a diante no sentido de acessivel, visivel, real. E
importante verificar que para Heidegger existe a coisa, seja ela na minha frente ou pressuposta, mas existe
o ser da coisa e este ente ¢ que “volta” a estar diante de nos possibilitado pela enunciagao.



portanto, um fluxo entre vir-a-ser e permanecer, que da ao ente a sua presenca, e que é
re-apresentada pelo enunciado.

Porém, o que havia sido deixado para tras, mesmo em meio a tantas
explanacdes, é a posicdo da relacdo, seja de concordancia ou de qualquer outro tipo,
pois a relacdo esta presente na experiencia de verificacdo, constituindo o enunciado.
“Enquanto esta “rela¢do” permanecer indeterminada e infundada em sua esséncia, toda
e qualquer discusséo sobre a possibilidade ou impossibilidade, sobre a natureza e o grau
desta adequacdo, se desenvolve no vazio” (GA 9, 1999, p. 158).

Querendo resolver esta questdo, Heidegger entende que deve ser procurada a
natureza da relagéo, e ser refutada a imediatez em defini-la como concordéncia ou
igualdade. No caso usado por ele, o enunciado se relaciona com a coisa quando ele a
representa, entdo no estado em que o enunciado representa (Vorstellen) a coisa que tem
seu ente nele descoberto aparece a relacdo. Mas ja que a enunciacdo esta voltada para a
coisa em uma condi¢do de possibilidade, Heidegger aponta que € nesta “inten¢do” do
enunciar em representar a coisa “assim como” ela ¢ que a enunciacdo “se pretende”
adequada a coisa real.

Acrescenta entdo que a esséncia desta relacdo da enunciacao apresentativa com a
coisa € o realizar de uma referéncia (Verhaltnisses). Por sua vez, o ponto de interesse
passa a ser 0 estado da constancia desta referenciacdo, que vem a impulsionar a analise
de condicdes de possibilidade, pois ele diz “a relacdo da enunciagdo apresentativa com a
coisa € a realizacdo desta referéncia; esta se realiza originalmente e cada vez com o
desencadear de um comportamento (...). O comportamento esta aberto (manifesto) sobre
0 ente. Toda relacdo de abertura (manifestacdo), pela qual se instaura a abertura para
algo, ¢ um comportamento” (GA 9, 1999, p. 158). A partir de entdo, o &mbito mais
existencial da analise é impreterivel.

Apos ficar claro, pois, que a enunciagcdo possui sim uma relacdo com a coisa
real, e que Heidegger esta tentando como que contribuir com a tradicdo realizando a
ontologia deste componente do conceito tradicional, coloca que esta relagcdo entre a
coisa e 0 enunciado € a de representar o ser da coisa - que é um deixar surgir a coisa
diante de mim como objeto. Sé entdo, volta-se a algo que compde a analitica existencial
de 1927. Para que este deixar surgir seja possivel, é necessaria uma abertura (Offene),
que tem uma melhor traducdo por um manifestar-se. Esta manifestacdo, diz ele, é um
comportamento da coisa, portanto, ndo foi criada pela enunciagdo. Mas a enunciagédo

assume este comportamento, pois 0 manifestar-se do ser da coisa é obviamente



essencial para que o enunciado possa reapresentar o ente, de modo que o enunciado
assume o manifestar-se da coisa na relagcdo, em que procura estar adequado a ela.

Mas como pode a coisa se comportar? E comportar-se de modo a se manifestar
de si mesma e que isto consista em uma proposta de descricdo puramente existencial (e
ndo metafisica ou sobrenatural)? A questao, isolada desta forma, parece deixar de fora o
fator essencial que é sobre quem protagoniza a enunciacao, ou seja, € necessario estar
sempre desperta na analise a relagcdo do enunciado com o enunciador, que, no ambito
filoséfico aqui, trata-se do Dasein. Contudo, Heidegger ndo recorre ao Dasein de
imediato para explicar o comportamento da manifestalidade da coisa - ou como este
comportamento € assumido pelas enunciacdes, porque ja estd pressuposto que o
cognoscente é o Unico sujeito capaz da percepcdo das coisas no sentido em que elas se
dao, e que € capaz ndo sé de conhecé-las, mas possui um modo prévio de percepcao que
capta 0 que esta manifesto antes de precisar realizar qualquer elaboracdo sobre ele.
Portanto, como uma questdo ja resolvida®? Heidegger parte logo para explicar a
condigdo mais essencial da possibilidade deste comportamento da manifestalidade das
coisas, que é a liberdade (Freiheit). “A esséncia da verdade ¢ a liberdade” (GA 9, 1999,
p. 160).

Apobs algumas importantes consideragdes entre liberdade como atributo e a
pergunta por sua esséncia, o que a liberdade significa enquanto esséncia da verdade é
explicado no entendimento de duas partes. Partindo da relagdo com a enunciacéo, tanto
0 ser descoberto da coisa (a coisa a doar-se) quanto a enunciacdo que assume este

comportamento de manifestar-se da coisa, e a representa, ambos sé assim realizam

62 Na elaboragédo sobre o ser-com com os outros realizada na obra Introducio a Filosofia, dos
semindrios de 1928/1929, Heidegger aprofunda e explica o sentido de "deixar-ser" das coisas, sentido
essencial para a compreensdo da liberdade que viria a ser exposta nos Seminario a partir de 1930.
Segundo ele, eu ndo tenho acesso a coisa em si mesma porque isso importaria dizer ter a totalidade da
coisa. Heidegger concorda com Kant neste aspecto, que a coisa em si significa a sua totalidade, e que
somente um ser infinito poderia chegar a conhecé-la assim. Isso posto, o foco é que a percepgdo de um
elemento no processo de conhecimento quase que sutil: Na apari¢do da coisa para nds, cognoscentes, a
coisa ndo precisa das minhas categorias do conhecimento para aparecer (para mim), para ser vista, porque
mesmo quando eu ainda nem elaborei qualquer significacdo sobre a coisa ela surge diante de mim e surge
como ela é - ainda que eu ndo possa ver a sua totalidade. Isso é possivel porque o cognoscente, diferente
dos demais seres vivos, possui algo mais prévio do que uma "reacdo" as coisas que aparecem para ele. Ao
surgir a coisa diante, € justamente pela capacidade humana de simplesmente vé-la sem a necessidade de
uma imediata elaboracdo - que é uma reacdo - que permite & coisa 0 manifestar-se como ela é. Este é o
significado do deixar-ser, que € a esséncia da liberdade em Heidegger. A Unica coisa que compde essa
mera percepcao é a diferenca, € saber que aquilo que surge é aquilo e ndo outra coisa, ou seja, uma
capacidade de percepcdo fracionaria, em que o mundo real ndo é indistinto, como uma massa homogénea
(Ex.: quando o dono joga uma bolinha para o seu cachorro, o cdo costuma somente reagir ao dono como
com qualquer outro estimulo de atividade, pois ndo sabe distinguir que existe bola e existe o dono que é
diferente da bola). R.f. HEIDEGGER, M. Introducdo a Filosofia. S&o Paulo: Martins Fontes, 2008.



enquanto livres, sendo que esta liberdade é somente outra forma de dizer que a coisa se
da, pois ela sempre que se doa o faz livremente. A “liberdade foi primeiramente
determinada como liberdade daquilo que ¢ manifesto no seio da “manifestalidade”
(Offenbarem)” (GA 9, 1999, p. 159), ou seja, algo se manifesta (é descoberto) no meio
deste comportamento de manifestalidade, indicando a manifestalidade como que um
“espaco”. Entdo ali tudo o que serd manifesta o serd essencialmente livre. Somente para
ser didatico, no seio da manifestalidade “a liberdade libera” o ente para ser o que €.

O segundo passo ¢ que “a liberdade se revela entdo como o que deixa-ser (Sein-
lassen) o ente” e Heidegger altera propositalmente este nicleo do deixar-ser na lingua
alemd, de Sein-lassen, para usar Sicheinlassen como o sentido mais exato: o deixar-ser é
um abandonar para entregar-se, em que aquele que capta o ente que livremente é si
mesmo no seio da manifestalidade, se entrega a este ente, ao ente diante de si, somente
porque ‘“deixou” (entregou) qualquer relacdo imediata com outro ente, “deixando”,
assim que o ente seja si mesmo. Em sintese,

deixar-ser o ente - a saber, como ente que ele é - significa entregar-se ao
aberto e a sua abertura, na qual todo ente entra e permanece, e que cada ente
traz, por assim dizer, consigo. Este aberto foi concebido pelo pensamento
ocidental, desde o seu comeco, como ta aléthea, o desvelado. Se traduzimos
a palavra alétheia por "desvelamento”, em lugar de "verdade", esta traducéo
ndo é somente mais "literal”, mas ela compreende a indicagdo de repensar

mais originalmente a nocéo corrente de verdade como conformidade da
enunciacgdo (GA 9, 1999, p. 161)%

Surge entdo a referéncia com alétheia, uma conexdo que passa a ser feita entre
verdade enquanto desvelamento e o deixar-se enquanto comportamento no seio da
manifestalidade. A esséncia do deixar-ser € a qualidade em que eu deixo a coisa ser ela
mesma, ou seja, em que ela pode aparecer como é. Ele diz que este deixar-ser €, pois, a
liberdade aqui estudada. Entdo a liberdade (o deixar-ser) € o que esta garantido o expor-
se ao ente, como também é o que garante que o ente seja desvelado como tal. Assim, “o
carater de ser desvelado do ente se encontra preservado pelo deixar do existir”, ou seja,
“gracas a este deixar, o ente é 0 que ¢” (tradugdo nossa) (GA 9, 1999, p. 189). E assim
que a liberdade (Sicheinlassen) é a esséncia (o fundamento da possibilidade intrinseca)

da verdade.

83 A palavra ek-sistencia para existéncia é um signo para o tratado em Ser e tempo, e que aqui vai
se confundir com a prépria liberdade humana. A ek-sistencia é a esséncia do Dasein (SZ), fazendo aqui a
conexao da esséncia do Dasein, que é a existéncia, com a liberdade, que, por sua vez, é entendida como a
exposi¢ao ao carater desvelado do ente (deixado ser, Eingelassenheit) enquanto tal.



Ora, o comportamento em direcdo a manifestalidade da coisa € o0 comportamento
de desencobrir 0 ente da coisa, que € 0 mesmo que dizer que esse ente se d& no seio da
abertura do Dasein (0 Dasein é sempre ja aberto ao que vem ao seu encontro). Este
comportamento € o modo de ser do Dasein enquanto ser-descobridor. Contudo,
Heidegger ndo opta por centralizar o Dasein aqui para explicar a liberdade como
esséncia. Justamente este desvio dos elementos da analitica do Dasein caracterizam o
novo modo de abordagem heideggeriano apds 1930. Neste curso, Heidegger explora o
desvelamento nos moldes de um comportamento, como uma perspectiva amadurecida
no sentido de ndo dependente do instrumento do Dasein, mas que carrega
implicitamente a experiencia em que o modo de ser do Dasein esta disposto em direcdo
aos entes. O que ocorreu é que a primeira parte de Ser e tempo acabou por evidenciar
um problema paradoxal entre 0 acesso a uma totalidade do ente, um fundamento de
possibilidade, e a autocompreensdo de finitude do Dasein, que o Dasein tem. Pensando
em finitude e historicidade (e ndo mais a temporalidade somente como um horizonte),
com um acento no Ser, Heidegger desenvolve uma ampliacdo ao conceito de verdade
enguanto desvelamento sob a perspectiva do comportamento, do ja estabelecido modo
de existir enquanto desocultidade (Unverborgenheit), sendo que os existenciais da
abertura - abordados no Capitulo Dois - tdo somente detalham e especificam as “partes”

deste comportamento desvelador.

3.2 0 COMPORTAMENTO DESVELADOR NA RELACAO COM A EXISTENCIA

No topico 4 de “Sobre a esséncia da verdade”, que consideramos central para o
contorno do problema do conhecimento, ali abordado, como também de uma transicéo
para além dele, Heidegger faz uma colocacdo complexa, e um tanto quanto polémica, na
correlacdo entre desvelamento, existéncia e histéria. J& tendo antes predito que a
abordagem da liberdade enquanto esséncia, em algum momento, tocaria no assunto da
esséncia do proprio homem (humanidade), ele afirma que “a existéncia do homem
historial comeca naquele momento em que o primeiro pensador é tocado pelo
desvelamento do ente e se pergunta o que o ente ¢” (GA 9, 1999, p. 162). A historia,
implicita na afirmagdo, ndo significa o apanhamento de qualquer acontecimento do
passado, ou mesmo o0 conceito de histéria como reunido de acontecimentos

cronologicamente determinados, mas é algo trabalhado depois de Ser e tempo como



historia do Ser (Seinsgeschichte), o interesse pela perspectiva historica-ontolégica do
acontecer dos entes em geral.

A partir de 1930, a chamada viragem ou viravolta heideggeriana, conhecida por
Kehre, é caracterizada, neste ponto, por uma ampliacdo que nao parte mais da analitica
do Dasein para falar da verdade enquanto desvelamento, para ser colocado no cerne das
discussbes o fator da historicidade que comporta o acontecer do ser. Este passo se
justifica, entre outros, no proprio contexto histérico de Heidegger que assistia ao avango
técnico da maquinacdo e do conhecimento cientifico, como também alguns novos
horizontes da linguagem e da arte®®. O aparente paradoxo entre a finitude do Dasein
diante da multiplicidade dos entes, do ente em sentido total, aparece no seminario
Problemas basicos da fenomenologia: mundo, finitude e soliddo em 1927, e o caminho
tomado explica como é em razdo da finitude humana que o Dasein, na projecdo de seu
ser, se coloca em direcdo aos entes ainda ndo presenciados, mas agora em uma
amplitude do Dasein como coletivo, como a humanidade, que levanta os olhos da
circunstancia quotidiana em busca de ainda mais respostas.

Antes, € importante enfatizar que o presente trabalho acompanha a opinido da
parcela de comentaristas para quem a viragem ndo se trata de uma antinomia contra o
trabalho realizado por Heidegger até 1927, mas de uma segunda parte ampliativa da sua
proposta filoséfica, que pode ser assim compreendido das suas préprias afirmacdes
sobre o0 assunto. A mais direta delas surge em Cartas sobre o humanismo em 1946, que
revela ele mesmo determinando uma divisdo de suas fases filosoficas, denominando
kehre, e no qual faz referéncia a conferéncia “Sobre a esséncia da verdade” como
contendo o primeiro despontar das diferencas. A outra € a verificagdo ja possivel no fim
do 844 e inicio do 845 de Ser e tempo, de que a analitica do Dasein objetivava uma
analitica preparatdria, que construisse as condi¢cdes para se pensar mais originariamente
o problema do Ser, problema este que é o cerne de sua empresa filosofica desde o inicio
(81 e 82 de SZ), e que ndo se altera com a viragem, pelo contrario, € mais intensamente
apontado a partir de entdo. Como comenta o prof. Edgar Lyra em seu artigo, o
seminario "Sobre a esséncia da Verdade" foi a manha desta mudanca™ (2006, p. 341).

Mas ainda que assim justificada a razdo da centralidade do Dasein na resolucéo

do Ser como uma preparacéo, a viragem nao significou sua inutilidade em prol da oferta

8 Comentarios e panorama de Heidegger em 1930 por Zeljco Loparic em seu artigo A
fabrica¢do dos humanos. Manuscrito - Revista Internacional de Filosofia, Campinas, v. 28, n. 2, p. 391-
415, jul-dez. 2005. Disponivel em <https://philpapers.org/rec/LOPAFD>



de um outro conjunto de estruturas. O comportamento e a evidenciacdo do deixar-ser
(Eingelassen) precisam do solo do Dasein para serem compreendidos. Assim,
continuaremos e finalizaremos esta anélise trazendo o Dasein para uso como o ente do
experimento que testa esta abertura enquanto manifestalidade a que Heidegger se refere
e propde como profundidade do iniciado em Ser e tempo, enquanto mais essencial no
fendmeno da verdade.

Em Sobre a esséncia da verdade fica claro que a liberdade ndo é uma escolha do
homem, do Dasein, mas um existencial estrutural da abertura (Erschlossenheit), tanto
quando da manifestalidade das coisas do mundo, de tal modo que o Dasein é na
liberdade da abertura do mundo, ou seja, ndo € o homem que dispGe da liberdade, mas
a liberdade que tem o homem (a possibilidade intrinseca para o reconhecimento de si
mesmo como homem). Tem-se entdo que a relacdo evidente entre o carater livre da
manifestalidade e o carater livre da abertura do Dasein, ambos como um
comportamento de mostragdo, sdo o seu sentido de ser mais intrinseco. Este carater de
mostrar-se, que, por isso, abre, e que s6 o faz porque € livre, é 0 que originalmente 0s
gregos entendiam como a-letheia, o qual Heidegger leva, assim, as maiores
profundezas, ao carater de desocultar-se, de sair da ocultidade, que denomina
Unverborgenheit.

Do texto resta ainda falar da questéo da finitude. Do ponto de vista do Dasein, a
esséncia da liberdade é a exposicdo do Dasein ao ente enquanto desvelado segundo o
que é propriamente, porém, este ente-ele-mesmo ndo pode ser a totalidade do ente, a
totalidade da coisa como assim indicava Kant, devido a finitude do Dasein. Como ja
visto, é intrinseco ao Dasein o reconhecer-se limitado, finito, o que faz com que a parte
velada do ente, ainda que velada, esteja presente enquanto reconhecivel. Este arremate
SO € possivel aqui em 1930 dada a compreensédo de verdade e ndo-verdade trazida desde
Ser e tempo, cuja discussdo, principalmente na direcdo de responder ao kantismo,
envolve uma ontologia do nada e a resposta a duras criticas dirigidas a Heidegger entre
1927 e 1930. Mas, ndo sendo aqui pertinente elencar mais algumas teses
heideggerianas, com o exposto até aqui € possivel reconhecer que se ha ja e sempre uma
abertura enquanto comportamento de desocultidade constante na relagdo do homem e as
coisas, e dado o reconhecimento da limitacdo finita do homem na sua propria
compreensdo (Verstehen: Verstandnis e Entwurf), urge no seio deste movimento o
também sempre obscurecimento do ente em alguma medida. Urge mais ainda o ja e

sempre obscurecimento da totalidade do ente como ainda mais anterior, originario, que



a desocultidade dos entes individuais, o que justifica ainda mais o quanto a ndo-verdade
compde a esséncia da verdade.

Da mesma forma que a verdade possui 0 homem enquanto existente, ja langado
ao que esta aberto, esclarecido e conhecido, como ja visto, a ndo-verdade também
possui 0 homem pois este mesmo "ja conhecido” importa na ocultacdo de sua
experiencia originadora, do seu original sentido de ser, a acomodacdo tal qual a
decadéncia, que acarreta ao Dasein.

O que Heidegger objetiva, pois, com esta tese, no caminhar para o final do
seminario de 1930, é também fundamentar a critica ao esquecimento do Ser pela
Metafisica. E esta retomada do problema do Ser que retne o problema do esquecimento
do Ser é outro evidenciador da viragem. O esquecimento do Ser se deu em favor do
ente, constituido em um contentamento e apego ao ambito puramente dntico da relacédo
do ente e da relacdo entre os entes, € no qual algo como a ndo-verdade significa
inadequacdo e erro, sendo impossivel ser entendida como co-originaria com a verdade.
Porém, o estado de encobrimento da totalidade é, ontologicamente, o estado mais
original, tanto quanto possibilitador, tal como a léthe € parte essencial de a-létheia.
Entdo, a partir deste estado de completo encobrimento, assim pressuposto, “a existéncia
do homem historial comeca naquele momento em que o primeiro pensador é tocado
pelo desvelamento do ente e se pergunta o que o ente €’ (GA 9, 1999, p. 162). Ainda
gue aqui possa se supor haver uma posi¢do quista por Heidegger de que a historia da
humanidade tenha comecado com 0s gregos antigos, dotados da atividade filosofica,
fundamentadores, cuja influéncia registrada alcancou toda a Filosofia, o importante é
observar que, em um pressuposto estado de quase completo encobrimento do que as
coisas sdo, a perspectiva existencial da historia € de um desencadeamento do
desvelamento dos entes, e sua prevaléncia por meio da linguagem.

Em Ser e tempo, vimos que o Dasein se mantém, quase que na maior parte de
seu periodo de existéncia, no modo impessoal (das Man), e o que compde este modo
impessoal € um mundo conhecido, é o ente (no sentido geral) ja previamente desvelado.
Unwelt foi formado pelo desvelamento dos entes, e que carregam consigo O Seu
acontecimento inaugurador, ainda que ndo aparente. Entdo é possivel entender que o
acontecimento inaugural dos entes, dotado de liberdade, como Heidegger desenvolve, €
0 que, de modo constante, propulsiona o desdobramento da historia, de forma que a
chamada histéria do pensamento ocidental, por exemplo, consiste em uma sucessao dos

modos de ser, determinados e prevalecidos pela linguagem, que tanto é a medida do



impessoal de Dasein, em funcdo da sua involuntaria sintonia com o que existe, como

tornam a medida com a qual novos entes podem vir a ser desvelados.

Pelo fato de todo comportamento humano sempre estar aberto a seu modo e
se pdr em harmonia com aquilo a que se refere, o comportamento
fundamental do deixar-ser, quer dizer, a liberdade, lhe comunicou como o
dom a diretiva intrinseca de conformar sua apresentacao ao ente (GA 9, 1999,
p. 163).

Contudo, é importante ressaltar que a viragem importa no levantar os olhos do
Dasein individual para o cerne do Ser. Como visto no fim do Capitulo 2, dentro da
analitica do Dasein, na conjuntura do despertar para a sua situacdo e o entendimento
dela, em dire¢do a si, é quando, tomando-se a si mesmo em sentido a diante, a abertura
do Dasein protagoniza o desvelamento de algo “novo”, que possa
corresponder/satisfazer a j ndo serventia para si do que estd no mundo, do conhecido,
impulsionada pela experimentacéo de angustia, do esgotamento de significacéo.

E assim que, em razdo de ser dotado de vis&o (Sicht), algo que é fundamental ao
seu projetar-se de si (Entwuf), o Dasein, no modo aberto do comportamento desvelador,
pode ser capaz de desocutar uma significacdo ainda ndo encontrada no interior do
mundo.

Agora, porém, como explica Gianni Vatimo, é mais essencial ao projeto de
resgate do Ser a perspectiva para além, ou anterior, ao Dasein, na qual o que ja se
encontra desvelado enquanto conjuntura do mundo (Welt) e enquanto fundamento da
historia, este mesmo que, por vezes, acarreta a angustia no Dasein individual, sé assim
foi possivel porque o Ser ¢ sempre algo que “ha de acontecer”, um antncio, um
movimentar-se em direcdo (ao futuro). Nesta perspectiva, o problema levantado desde
0s Primeiros Seminarios Friburguenses, contido também em Ser e tempo, quanto a
temporalidade do Ser, encontra como que um principio de solugdo, com a emersdo do
carater “epocal” do Ser: a historia existe, isto €, existem €épocas, que assim acontecem
em funcéo da inquietude do Dasein coletivo, que também se entende finito, fazendo da
existéncia uma busca, que, por sua vez, ndo permite a petrificacdo do mundo, mas antes,
tanto quanto a finitude abre o Dasein, a inquietacdo causa uma abertura na historia, para
que se realize (VATTIMO, 1996, p. 146).

O homem ek-siste significa agora: a historia das possibilidades essénciais da

humanidade historial se encontra protegida e conservada para ela no
desvelamento (Unvergorgenheit). Conforme a maneira do desdobramento



originario da esséncia da verdade, irrompem as raras, simples e capitais
decisOes da historia (GA 09, 1999, p. 163)

A cada novo passo dado pela humanidade estd em jogo o desvelamento, dotado
de liberdade e abertura, que, sob outra perspectiva, é chamado de transcurso da historia.
As decisBes nas quais Heidegger se refere ndo consistem no ato direto de um arbitrio, ja
que aqui ele aborda a questdo a partir de um Dasein coletivo. Ele também néo se refere
a uma atitude unificada, para ele os comportamentos desveladores e o existir sdo plurais
e diversos. Ele se refere as decisfes acontecidas, como no fim de uma partida esportiva,
onde algo fora decidido ao chegar a algum resultado segundo os esforcos plurais dos
jogadores.

Em 1938, em As questdes fundamentais da Filosofia, Heidegger diz
expressamente entender que, diferentemente de se fazer consideracgdes historiologicas,
de fatos passados, a historia visa tdo somente ao acontecer, de modo que o que esta por
vir é a sua origem, e ele se refere a capacidade da expectativa humana, que pode fazer
gerar atitudes no presente do que ainda nem se tem realmente. O sentido, neste pequeno
trecho, pode muito ser remetido ao que Heidegger esbocou em 1921 no exame dos
textos do Novo Testamento e trouxe no seminério sobre a facticidade dos cristdos
primitivos, em que, na leitura da experiencia deles com a parousia, o apdstolo os
incentivava a uma condicdo que achava-lhes perfeitamente possivel, que consistia em
viver no presente, em funcdo de uma experiencia ja conhecida, as atitudes do que estaria
por vir (o retorno do Cristo Deus). Aquilo, pois, que o apdstolo cria ser possivel, e,
portanto, aconselhava, é para Heidegger a possibilidade que a estrutura existencial
humana da expectativa, derivada da compreensdo (Verstehen), de maneira individual ou
coletiva, movimenta dia a dia na existéncia.

E deste modo que em uma tentativa contributiva ao conceito corrente de
verdade, a problematica continéncia na linguagem (sentencas e enunciados) da
expressdo das coisas ao nosso redor, Heidegger viu a possibilidade de seguir uma trilha
menos iluminada, fruto de seu comportamento meditante, que, em atencdo ao
movimento cotidiano de nds mesmo, percebe certo desespero pelo invisivel e,
supostamente, a caminho, que denuncia a insatisfacdo continuada, um comportamento
ansioso de querer acelerar o encontro com o desconhecido, uma inquietude pelo que

tem dentro, que, para alcangar, precisa se esforgar e abrir.



CONCLUSAO

A filosofia do ocidente, enquanto Metafisica, edificou-se sobre o fundamento da
mente. A possibilidade do conhecimento sempre esteve vinculada ao intellectus e sua
complexidade ainda ndo totalmente conhecida. Nela, muito se manteve do intellectum,
ainda que com o advento da modernidade, a mente divina como natureza justificadora
para esta capacidade de pressupor a verdade das coisas. Bastaria que algo assegurasse
certa transparéncia para que a mente fizesse o seu trabalho de colher dele a verdade
sobre ele. Este manter a transparéncia implicava ainda em certa estabilidade quanto ao
estado das coisas e quanto a verdade. Além disso, a verdade ela mesma nunca foi
somente uma tese sobre o que existe, mas é invocada como algo em si mesma, A
Verdade, como algo possivel de ser encontrado por povos em diversos localidade, e,
diante das variadas experiencias da vida, ela é algo que permanece, algo a ser buscado
em prol deste asseguramento que proporciona, e nada gera mais conforto do que “saber
0 jeito como as coisas sao”.

Um modo de pensar que desestabiliza essas formas consolidadas de entender a
verdade é colocada por Heidegger a partir de 1924. Mas, sem que elas sejam totalmente
contrapostas, ja que o esforco filoséfico de Heidegger € ontoldgico, é no sentido de
mostrar as bases do pensamento, a partir das quais as questdes como Ser e verdade
podem ser entendidos distintamente. Vimos que na fenomenologia de Heidegger,
fundada em Husserl e na disposicdo em encontrar uma alternativa ao subjetivismo
cientificista, tido na Metafisica, a consciéncia ndo é excluida. O raciocinio é tomado no
sentido de intencionalidade. Com isso em méos, Heidegger navega rumo a abordagem
do Ser e do sentido de Ser, em seu modo agudo de multiplicidade de questBes e
observacdes, nesta que para ele é como deve ser a forma mais pura do filosofar, a
ontologia. Neste rumo, existe como que uma entrada lateral disponivel se o objetivo for
investigar a quest@o da verdade.

O primeiro passo € a eleicdo do método que sera utilizado, e, estando para ele
consolidado o método fenomenologico, passa a abrir as portas de retorno em busca do
sentido mais original de um signo ou subsistente. Para o proprio Heidegger, este é o eco
do conselho pauliano aos primeiros crentes, um retornar ao inicio como solucdo para o
que se precisa. Foi desta forma que ele, como qualquer um o pode, encontrou o carater

apofantico do logos, que fundamenta o dizer dos enunciados, e a funcdo de conter ou



ndo a verdade. Heidegger, como Paulo, aconselha essa reminiscéncia para as
enunciagdes a partir da laténcia de que todo vocdbulo tem uma origem.

O proximo passo é como o encontro fatico com o modo de ser das coisas, em
uma experiencia de verificacdo - experimentacdo tal como o conhecimento cientifico -
proporciona 0 destaque para a manifestalidade-desocultacdo, e, entdo, coisa e
enunciado sé&o no mesmo sentido. Evidencia também o lugar da verdade, que ndo esta
na enunciacdo ela mesma, mas no modo de ser do enunciado quando ele mostra e esta
voltado para a coisa. SO apds esclarecer as partes dessa analise ontoldgica, como
abordado na primeira parte do Capitulo Dois, Heidegger tem a estrada pavimentada para
conseguir falar sobre outros “lugares” da verdade.

A relagdo do ser-o-ai com o mundo é necesséria, passando-se por todo o seu
contorno. Mundo € tdo imediato quanto a existéncia, de modo a desfazer a necessidade
da transposicdo do limite humano (o humano é sempre finito) em prol de um eu
independente e eterno para que o mundo exterior seja acessado, 0 mundo ja estd. O
mundo j& esta enquanto estou aprendendo, quando falo, quando planejo, quando ndo me
percebo e quando me relaciono. Nisto reside exatamente o sentido do ser-no-mundo: o
“no” comporta a tamanha complexidade da relacdo concreta com o mundo enquanto
ocupagdo cotidiana, o “no” comporta a relagdo com a existéncia. Esta relagdo é,
primariamente, involuntaria, e sé possivel por ser livre no mais inteiro sentido, relagéo
esta que Heidegger denomina abertura (Erschlossenheit). Aqui, esclarece-se que ao
chamar de relacédo involuntaria, como um modo vitreo de falar da abertura, quer se
enfatizar a involuntariedade, ja que toda relacdo, inclusive as abordadas por Heidegger,
ndo sdo indisponiveis como esta €, sdo todas passiveis de arbitrio. Ja a abertura (como
também a ocultacdo) ndo é controlavel, e descreve o modo de ser do préprio existir.

E nela, como visto, esta contida a triplice estrutura que constitui o ser do Ser-o-
ai. O ser-0-ai, que é o ente voltado para 0 seu proprio ser, tem em seu &mago, ainda
mais, o0 estar voltado para o seu poder-ser. Assim, a triplice estrutura resume-se em o
ser-adiante-de-si-mesmo em razdo de ja-e-sempre-ser-em um mundo junto-aos-entes
que ele pode elaborar. Nele, futuro e passado emanam o presente, modo qual a
temporalidade é pensada nos escritos de Heidegger. Este Ser temporal é, pois, 0
fundamento intransponivel da sua filosofia, um fundamento, todavia, contingencial, a
deriva, como todo o resto, a aquele que realmente ndo pode ser alvo da existéncia: o

tempo, o que propriamente poderia ser chamado de transcendente.



O importante € que a tese heideggeriana, ainda que ndo impositiva, resulta nas
rupturas com um fundamento transparente e seguro, onde, cedo ou tarde estariam
encostas certas teorias de verdades absolutas e verdades eternas - como nos conta a sua
historia até aqui. Na medida em que se trata de uma teoria dos pressupostos existenciais
gue acompanham o conhecimento sobre algo, a verdade aqui, e toda ela, é de carater
finito.

De modo geral, o estudo realizado sobre a verdade em Heidegger, procurou
levantar alguns aspectos centrais desde os quais a filosofia heideggeriana sobre a
verdade pode ser vista, e ndo como uma nova teoria da verdade. E, antes, uma
problematizacdo dos fundamentos ontoldgicos pressupostos nas teorias da verdade
existentes.

No nivel da possibilidade da existéncia, e as condi¢des para isso, no qual o
problema da verdade com as proposicdes fica para tras, o desvelamento passou a ser
tido como um elemento da estrutura. Como abordado no Capitulo Dois, Heidegger
opera essa transposicao, ainda, da “desocultidade” para a “involuntariedade”, e ela ndo é
mais pensada na relacdo, e, assim como o Ser, ela adquire um carater fundamental, e
este € 0 manifesto do mais-originario da verdade (urspriinglichste Wahrheit) (SZ, 2012,
p. 409, 609-610). Esta verdade enquanto fenémeno, responde ela, pois, pela
manifestalidade (verdade) dos entes desvelados pelo sujeito, no nivel de conceder ja e
sempre a condigdo de possibilidade para o “mundo-percepcional” para 0 sujeito que
desvela algo. Aqui é importante destacar a justificativa para o espaco maior dado neste
trabalho ao esboco dos componentes e existenciais como abertura, afetividade,
compreensdo, como tambem a decadéncia e a cura, sem as quais, bem elucidadas, ndo
seria possivel se fazer enxergar este plano.

Uma verdade mais origindria indica a sua presenca no nivel mais fundo de uma
analitica. 1sso significa que, em nenhum grau, Heidegger substitui “uma verdade” por
outra, a verdade das proposicdes pelo desocultidade sempre dada (aberta), ou pela
verdade mais originaria. Um nivel mais estrutural é possivel ser visto depois de se haver
explicada a ocupacdo prévia e manifestante dos entes, e 0 comportamento comunicativo
do Dasein (sempre aberto, j& e sempre em relagdo com o mundo). Isto posto, 0s temas
esbocados no Capitulo Dois, tomando bastante espago, séo como instrumentos a serem
sincronizados para que a lente fique precisa quando se quer enxergar a relacdo do
desvelamento com a existéncia, que, para dizer mais claramente, é com a marcha da

existéncia, pois esta existéncia é o existir em propulséo.



O alvo que se pretendia, apds todas as consideracfes da discussdo existenciaria
da verdade em Heidegger, se estabelece na relagdo entre 0 modo existente de Dasein
como projeto (Entwuf) e a facticidade (sachlich) do Dasein. Retomando esta parte,
lembramos que Verstehen, em seu infinitivo, significa “entender”, e bifurca-se em dois
sentidos que seguem juntos. Em relacdo a reunidao de entes, de tudo que pode ser
entendido, o Ser-0-ai é Verstandnis, isto €, 0 modo de ser que que recebe o que vem de
encontro. Exatamente por poder compreender, o Dasein identifica-se no tempo a fim de
verificar suas possibilidades, suas alternativas de ser. Assim, o ser proprio que é o
Dasein se determina em projecdes de ser para o futuro (Entwurf), havendo identificado
quais sdo as possibilidades disponiveis para ele segundo o que ja lhe aconteceu.
Hedegger diz que “a compreensdo projeta (Entwirft) o ser do Dasein para a sua
destinagdo de maneira tdo originaria quanto para a significacao” (SZ, 2015, p. 200-201).
Ou seja, a compreensao € assim uma interpretacdo antecipatoria das possibilidades de
ser, que langa si mesmo como projecBes de seu ser. Entendemos nds que o
desvelamento €, tanto quanto, antecipatério neste momento, ao Heidegger afirmar que o
fendmeno da verdade esta na abertura da Cura, da qual procede o projetar-se.

Ja o estado factual do Dasein (sachlich), apresentado desde o inicio de sua
carreira, consiste na auto compreensdo de ja e sempre estar lancado em um mundo
determinado, como também em uma época determinada. Apds a viragem heideggeriana,
a facticidade é suprimida por uma nova forma de olhar o fato situacional do existente, e
ganha forca a histdria do ser. Tem-se uma ampliacdo, e o enfoque deixa a situacdo do
Dasein, e passa para como a condicao factual importa ainda mais previamente em um
momento histdrico, de um ser que se determina mais ainda em funcdo de que o seu aqui
e agora (sua facticidade) € ele mesmo determinado por uma historia, e que acha-se em
movimento enquanto historia do Ser.

Neste modo ampliado, com a viragem, é possivel observar como isso afeta as
determinag6es do modo triplice da abertura da Cura. A consideracao historica é o que
estard implicito agora na definicdo de Verstehen, por exemplo. A interpretacdo
antecipatdria das possibilidades de ser se d& em funcdo do que o Ser foi, em fungéo da
historico do Ser, dado no mundo e diluido nele. O homem, uma vez e sempre ja afetado
pelo mundo, e que é aberto aos entes que lhe encontram e os conhece, de um mundo ja
determinado espaco-temporalmente, tem que o projeto (Entwuf) de Dasein € em funcgéo
da historia, o ambito mais prévio e “causador” do mundo determinado como esta, e dos

entes que lhe vem ao encontro. Com a problematizacdo da historia do ser ele reduz o



projeto do Dasein, colocando-lhe um limite: ndo basta mais falar que o Dasein
compreende 0 ser no seu horizonte de projecdo e também se compreende a partir dele;
h& uma histéria do Ser, que ja e sempre o limita e o conduz.

Ora, enquanto o Dasein projeta 0 seu ser atendendo a um apelo da sua
consciéncia existencial, que o incube de continuar existindo, ao sobrevir a angustia do
esgotamento de significdncia do mundo, o que ocorre no seio desta abertura ao mundo é
inicialmente a presenca de todos os sentidos de ser conhecido sobre a coisa (0s entes),
tanto quanto dos sentidos de seu préprio ser, seus jeitos, seu saber lidar, fica latente o
que é conhecido “no seio desta abertura”, para que sé entdo lhe suceder a insuficiéncia
de todos eles e a necessidade de voltar para si a procura do que lhe é mais proprio, e,
dai, se possa ser desvelados outros significados.

Para Dahlstrom, Heidegger caracteriza a abertura da Cura como “o fenémeno
mais originario da verdade” porque a verdade aqui € o estarem manifestos estes entes no
seio da abertura, ou, de outra forma, o Dasein reconhecer os entes na abertura do
mundo, entes em seu modo manifesto. Entdo urspriinglichste Wahrheit é o modo
aberto-manifesto do mundo quando se manifestam todos os sentidos de ser na ansia de
um sentido util (2001, p. 292). Em razdo da afetacdo do mundo no Dasein, que, como
dito, é o encontrar-se afetado pela historia, a afetacdo do Dasein € uma disposicao, ou o
estado de “risco”, risco de sempre precisar desvelar outros e novos modos de ser.
(DAHLSTROM, 2001, p. 301).

A existéncia é historia, bem como historial, porque parte de uma reflexdo da
historia. A histdria é inquieta, entdo inquietadora a aquele cujo ser esta sintonizado a
ela, ou seja, todos nos.

Antes ainda de finalizar, entendemos a importancia de falar sobre quais 0s
possiveis caminhos podem ser trilhados a partir do estudo até aqui. Podemos dizer que
quando abordamos na Ultima parte do Capitulo Trés o como a estrutura do Dasein pode
proporcionar o desvelamento de uma nova significacdo, sucedido da angustia enquanto
ser-no-mundo, e que pode consistir em uma descoberta alteradora do modo como ja
estruturado o mundo, entendemos muito pertinente o avanco do estudo nesta direcdo, a
afim de abordar como esta descoberta pode gerar o seu desvelamento ao nivel historial,
tornar-se uma verdade (veritas) na qual, a partir de seu estar no mundo, motiva 0s
chamados “episodios marcantes” da historia. Outra dire¢do, a ser mais bem esclarecida,
importa em um recorte deste tema com relagdo a refutagéo do subjetivismo, que precisa

responder quando uma significacdo é uma verdade para além de uma pessoa, para além



do significado permitido pelo meu mundo circundante. E, para além destes caminhos, ha
um vasto campo despido pelo avanco tecnoldgico e das comunicacdes, para qual o tema

da verdade e o seu “uso” divide opinides.



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Obras de Martin Heidegger

As obras de Heidegger séo citadas neste trabalho a partir das edi¢cdes completas
de Heidegger (Gesamtausgabe), publicadas pela Vittorio Klostermann. Cada volume
sera citado por meio da sigla GA, seguida de seu nimero de volume. Como a dissertante
optou pelo método de citacdo autor-data, as citacbes ao longo do texto ocorreram de
duas formas: 1) quando referido a edicdo alema das obras completas, original, é citada a
sigla GA, seguida do nimero do volume, e a pagina correspondente; 2) quando referido
a alguma edicdo traduzida, é citada a sigla GA, seguida do niumero do volume, seguidos
do ano da edicdo da traducdo, seguido da pagina. A Unica excec¢do para 0 uso da sigla
GA sera quanto a obra Ser e Tempo, que é substituida pela sigla SZ conforme a edigéo
da Max Niemeyer que assim estipulou para o uso universal. As obras citadas e
consultadas foram:

HEIDEGGER, M. Sein und Zeit. (GA 2) Tibingen: Max Niemeyer Verlag,
1967. Digital copy 2002.

HEIDEGGER, Martin. Aletheia (Heréaclito, Fragmento 16) (GA 7). In: Ensaios e
Conferéncias. 82 ed. Trad. Marcia Sa Cavalcante Schuback. Petrépolis-RJ: Vozes, 2012.

HEIDEGGER, Martin. As Questdes Fundamentais da Filosofia: “Problemas
Seletos da Logica” (GA 45). 1° ed. Sdo Paulo: Martins fontes, 2017.

HEIDEGGER, Martin. Cartas sobre o humanismo (GA 9). 22 edicédo ver. Trad.
Rubens Eduardo Frias. S&o Paulo: Centauro, 2005.

HEIDEGGER, Martin. Grundfragen der Philosophie. Ausgewahlte "Probleme™
der "Logik™ (GA 45). ed. Friedrich-Wilhelm von Herrmann, 1984, 2nd ed. 1992, XIV,
234p.

HEIDEGGER, Martin. History of the Concept of Time: Prolegomena (GA 20):
Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs). Traducdo: Theodore Kisiel.
Bloomington, Indiana University Press, 1985.

HEIDEGGER, Martin. Interpretaciones fenomenologicas sobre Aristoteles:
Indicacion de la situacion hermenéutica [Informe Natorp] (GA 62). Trad. Jesus Adrian
Escudero. Madrid: Editorail Trotta, 2002.

HEIDEGGER, Martin. Introdugdo a Filosofia (GA 27). 12 ed. Trad. Marco
Antonio Casanova. Rev. Eurides Avance de Souza. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2008.

HEIDEGGER, Martin. Logik: Die Frage nach der Wahrheit (GA 21) (WS
1925/26), hrsg. W. Biemel, 2. Auflage. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1995.



HEIDEGGER, Martin. O meu caminho na fenomenologia (GA 14).
Phainomenon, [S.l.], n. 18-19, p. 281-288, oct. 2009. ISSN 2183-0142. Available at:
<http://phainomenon-journal.pt/index.php/phainomenon/article/view/199>. Date
accessed: 06 mar. 2023.

HEIDEGGER, Martin. Ontologie. Hermeneutik der Faktizitat (GA 63) (Summer
semester 1923), hrsg. K. Brocker-Oltmanns, 2. Auflage. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 1995.

HEIDEGGER, M. Platdo: O sofista (GA 19). Trad. Marco Antonio Casanova.
Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2012.

HEIDEGGER, Martin. Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs (GA 20)
(SS 1925), hrsg. P. Jaeger, 3. Auflage. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1994.

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. 10. ed. 12 reimp. Traducdo: Marcia Sa
Cavalcante Schuback. Petropolis-RJ: Vozes Editora; Braganga Paulista-SP: Editora
Universitaria S&o Francisco, 2015.

HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo, versdo bilingui alemao/portugués. Trad.
Fausto Castilho. Campinas/Petropolis: Editora da Unicamp/Ed. Vozes, 2012.

HEIDEGGER, Martin. Sobre A Esséncia Da Verdade (GA 9). 22 ed. Trad.
Ernildo Stein, In: Colecdo Os Pensadores - Heidegger. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1999.

HEIDEGGER, Martin. Wegmarken (1919-1961): Vom Wesen der Wahrheit
(GA 9). ed. Friedrich-Wilhelm von Herrmann, 1976, 2nd ed. 1996, 3rd ed. 2004, X,
488p.

HEIDEGGER, Martin. Zur Sache des Denkens (GA 14), hrsg. F.-W. von
Herrmann. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 2007.

Obras de demais fil6sofos e autores

AQUINO, Tomas de. Primeira Questdo — Sobre a Verdade. In: Verdade e
conhecimento. Traducdo de Mario Bruno Sproviero. S&o Paulo: Martins Fontes, 1999.

ARISTOTELES. Categories and De Interpretatione. Translated with notes by J.
L. Ackrill. Oxford: Clarendon Press, 1963. Reprinted 2002.

ARISTOTELES. Metafisica. Trad. Leonel Vallandro e Gerd Bornheim da
versdo inglesa de W. A. Pickard. 22 Ed. — S&o Paulo, Ed: Abril Cultural, 1983.

ARISTOTELES. Nicomachean Ethics. Translated and Edited by Roger Crisp.
Cambridge, UK: Cambridge University Press, 2004.



BATISTA, Jodo Bosco. Verdade e linguagem em Heidegger. In: Heidegger: A
questdo da verdade do ser e sua incidéncia no conjunto da sua obra. Organizador Pe.
Jodo A. Mac Dowell. 12 ed. Rio de Janeiro-RJ: Via Verita, 2014.

CARNEIRO LEAO, Emmanuel. A historia na filosofia grega. In: Scintilla:
Revista de Filosofia e Mistica Medieval. Curitiba, Vol. I, N.1 — 2004, pp. 7-18.

CASANOVA, Marco Antonio. Compreender Heidegger. Petropolis: Editora
Vozes, 2009.

DAHLSTROM, Daniel O. Heidegger’s concept of truth. New York: Cambridge
University Press, 2001.

DA SILVA, Felipe Maia. Os limites do enunciado apofantico e a posi¢éo
ontologica da logica: uma interpretacdo do §33 de Sein und Zeit. Ekstasis: Revista de
Hermenéutica e Fenomenologia, [S.l.], v. 8, n. 1, p. 83-116, dez. 2019. ISSN 2316-
4786. Disponivel em: <https://www.e-
publicacoes.uerj.br/index.php/Ekstasis/article/view/42722>. Acesso em: 20 abr. 2023.
doi:https://doi.org/10.12957/ek.2019.42722.

DASTUR, Francoise. Heidegger: La question du logos. Paris: J. Vrin, 2007

DILTHEY, Wilhelm. A constru¢cdo do mundo histérico nas ciéncias humanas.
Traducdo Marco Casanova. Sdo Paulo: Editora UNESP, 2006.

ESCUDERO, Jesus Adrian. El joven Heidegger: Asimilacion y radicalizacion de
la filosofia préactica de Aristoteles. Logos. Anales del Seminario de Metafisica, n.3,
2001, pp. 179-221.

FERNANDES, Marcos Aurélio. A Clareira do Ser: Da Fenomenologia da
Intencionalidade a Abertura da Existéncia. Teresépolis, RJ: Daimon, 2011.

FERNANDES, Marcos Aurélio. Da necessidade do desnecessario. In: Scintilla:
Revista de Filosofia e Mistica Medieval. Curitiba, volume especial, n. 6.3, 2009, pp.
123-154.

FIGAL. Gunter. Heidegger’s Philosophy of Language in an Aristotelian
Context: Dynamis meta logou. HYLAND, Drew & MANOUSSAKIS, John (ed.).
Heidegger and the Greeks: interpretive essays. Bloomington, IN: Indiana Press
University, 2006, pp. 83-92. Disponivel em https://muse.jhu.edu/book/4031

GRUPILLO, Arthur C. Fenomenologia da vida religiosa: histéria e método na
interpretacdo das epistolas paulinas do jovem Heidegger. Numen 29, v. 17, n. 2. Pg. 73-
98. 2014.

HABERMAS, J. Entre Naturalismo e Religido. Rio de Janeiro: Tempo
Brasileiro, 2007.



HUSSERL, E. A ideia da fenomenologia. Lisboa: Edi¢des 70, 1992.

HUSSERL, E. Investigagbes Logicas. Segundo volume, Parte | e |II.
InvestigagOes para a Fenomenologia e a Teoria do Conhecimento. Lisboa: Centro de
Filosofia da Universidade de Lisboa, 2007

HUSSERL, Edmund. Ideen zu einer reinen Phanomenologie und
phanomenologischen Philosophie. 1976. Versao traduzida A idéia da fenomenologia.
Lisboa: Ed. 70, 2000.

INWOOD, Michael. Dicionario Heidegger. Trad. Luisa Buarque de Holanda.
Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2002.

KANT, Immanuel. Critica da razdo pura. 3 ed. Lisboa: Fundacdo Calouste
Gulbenkian, 1994,

KIRCHNER, Renato. Heidegger: da filosofia fenomenoldgica & fenomenologia
da religido. Numen: revista de estudo e pesquisa da religido, Juiz de Fora, v. 17, n. 2, p.
135-168, 2015. Disponivel em:
https://periodicos.ufjf.br/index.php/numen/issue/view/934. Acesso em 31/10/2022.

KISIEL, Theodore. The Genesis of Heidegger's "Being and Time”. Berkerley:
University of California Press, 1995.

LOPARIC, Zeljko. Da representacdo das coisas as coisas elas mesmas. Revista
Representaciones, Cordoba, v. 1, n.1, p. 37-58, 2005.

LOPARIC, Zeljko. Heidegger. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2004.

LOPES, Wendell E. S. Heidegger, a técnica e a histdria do ser. In: CAROZZI,
Ann. Org. Minas e horizonte do pensamento: escritos em homenagem a lvan
Domingues. Sdo Leopoldo: Unisinos Ed, 2021.

LYRA, Edgar. Heidegger, historia e alteridade: sobre a esséncia da verdade
como ponto de partida. Nat. hum. [online]. 2006, vol.8, n.2, pp. 337-356 . Disponivel
em: <http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1517-
24302006000200004 &Ing=pt&nrm=iso>. ISSN 1517-2430.

MACDOWELL, Jodo A. A génese da ontologia fundamental de Martin
Heidegger. Sdo Paulo: Loyola, 1993.

MISSAGGIA, Juliana. Heidegger em confronto com a tradi¢éo: o problema da
vida factica e a destruicdo fenomenoldgica contra Natorp e Dilthey. Ekstasis: Revista de
Hermenéutica e Fenomenologia da PUC-RS. Vol. 2, N° 01, 2013, P. 100-126,
disponivel em <https://www.e-
publicacoes.uerj.br/index.php/Ekstasis/issue/view/443/showToc> Ultimo acesso em
20/02/2023.



MOURA, Carlos Alberto Ribeiro de. Husserl: significacdo e fendbmeno. Revista
DoisPontos. Curitiba, Séo Carlos, v. 3, n. 1, p. 37-61, abril, 2006.

NUNES, Benedito. Heidegger e Aristoteles. In: Aristotelismo, antiaristotelismo
e ensino de filosofia. Rio de Janeiro: Ed. Agora da Ilha, 2000.

NUNES, Benedito. Heidegger e ser e tempo. Rio de Janeiro, Jorge Zahar, col,
Filosofia Passo-a-Passo, 2002.

NUNES, Benedito. Passagem para o poético. S0 Paulo-SP: Editora Atica,
1986.

OTT, Hugo. Martin Heidegger: O caminho da sua biografia. 1% ed. Portugal:
Instituto Piaget, 2000.

PAISANA, Jodo Mirrado. Fenomenologia e Hermenéutica: A relagdo entre as
filosofias de Husserl e Heidegger. Lisboa: Editorial Presenca, 1992.

PAISANA, Jodo. Fenomenologia e hermenéutica. A relacdo entre as filosofias
de Husserl e Heidegger. Lisboa: Editorial Presenca, 1992.

POGGELER, Otto. Being as appropriation. Philosophy today, Syracuse NY, V.
19, n. 2, p. 152-178, summer  of 1975. Disponivel em
<https://doi.org/10.5840/philtoday197519237> Acesso em 14 mar. 2023.

REIS, Robson Ramos dos. Verdade e indicacdo formal: a hermenéutica
dial6gica do primeiro Heidegger. In: Veritas, v. 46, n. 4, 2001, p. 607-620.

REIS, Rébson Ramos dos. Verdade e interpretacdo fenomenolégica: nota
sintética. In: Finitude e Transcendéncia. In: Festschrift em homenagem a Ernildo Stein.
Porto. Alegre/Petropolis: EDIPUCRS/Vozes, 1995, p. 674-681.

SAFRANSKI, Rudiger. Heidegger: Um Mestre da Alemanha entre o bem e o
mal. 3% ed. Sdo Paulo: Geracdo Editorial, 2019.

SANTOS, Pe. Pedro Paulo Alves dos. «A4A5q6sio» algumas “influéncias” greco-
helenisticas na construcdo de um antigo conceito nas tradicdes literarias do
cristianismo primitivo. Revista Principia n. XLIII, UERJ, Rio de Janeiro, N. 43, p. 27-
44, 2021.

SOMBRA, L. L. O caminho para a virada: uma interpretacdo da conferéncia
“Sobre a esséncia da verdade”, de Martin Heidegger. Natureza Humana - Revista
Internacional de Filosofia e Psicanalise, [S. I.], v. 18, n. 1, 2016. Disponivel em:
https://revistas.dwwe.com.br/index.php/NH/article/view/220. Acesso em: 20 fev. 2023.

STEIN, Ernildo. Seis Estudos Sobre “Ser e Tempo”. 5% Ed. Petrépolis: Vozes,
2014,



STEIN, Ernildo. Seminario Sobre a Verdade: ligdes preliminares sobre o artigo
44 de Sein und Zeit. Petrdpolis-RJ: Vozes, 1993.

VATTIMO, Gianni. Adeus a verdade. 1% ed. Trad. Jodo Batista Kreuch.
Petrépolis-RJ: Vozes, 2016.

VATTIMO, Gianni. Da Realidade: Finalidade da filosofia. 12 ed. Petropolis-RJ:
Vozes, 2019.

WU, R. A apreensdo fenomenolégica da vida factica em Heidegger.
APRENDER - Caderno de Filosofia e Psicologia da Educacao, [S. I.], v. 1, n. 10, 2018.
Disponivel — em:  https://periodicos2.uesb.br/index.php/aprender/article/view/3136.
Acesso em: 2 abr. 2023.



	85872c8b37d4ddc5561c42bd51bfd310092050fd1a55f775113d108041a39a5b.pdf
	db329fbbd4f7d722e62791d7aba7884c85a7f608f2ef78a23714a73a483f6caa.pdf

	fd91f8b7bc4dc6d37d0e230cc6dfdfa2c4938a5476eaa0f4285ab7bb37635b60.pdf
	2822151d65c5435b3b2dec670679a17eec4a05541fb5d7e7da02c9b57fd99e3d.pdf
	MESTRADO - Folha de Aprovação 5771984

	85872c8b37d4ddc5561c42bd51bfd310092050fd1a55f775113d108041a39a5b.pdf
	db329fbbd4f7d722e62791d7aba7884c85a7f608f2ef78a23714a73a483f6caa.pdf


