
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO 

INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

Programa de Pós-graduação em Filosofia 

 

 

 

 

 

 

 

 

HEIDEGGER E VERDADE: DO JUÍZO À RELAÇÃO 

DESVELADORA COM A EXISTÊNCIA 

 

 

 

TRIANA GONÇALVES RAMIRES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CUIABÁ 

2023



 

 

TRIANA GONÇALVES RAMIRES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

HEIDEGGER E VERDADE: DO JUÍZO À RELAÇÃO 

DESVELADORA COM A EXISTÊNCIA 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

graduação em Filosofia da Universidade Federal de 

Mato Grosso como requisito para a obtenção do 

título de Mestre em Filosofia 

 

Linha de Pesquisa: Epistemologia, Mente e 

Linguagem 

 

Orientador: Prof. Dr. Wendell Evangelista Soares 

Lopes 

 

 

 

 

 

 

 

CUIABÁ 

2023



Dados Internacionais de Catalogação na Fonte.
 
 

 
 
 
 

Ficha catalográfica elaborada automaticamente de acordo com os dados fornecidos pelo(a) autor(a).
 

Permitida a reprodução parcial ou total, desde que citada a fonte.

 
 

R173h    Ramires, Triana Gonçalves.
Heidegger e Verdade [recurso eletrônico] : Do juízo à relação

desveladora com a existência / Triana Gonçalves Ramires. -- Dados
eletrônicos (1 arquivo : 117 f.,  pdf). -- 2023.

       Orientador: Wendell Evangelista Soares Lopes.
       Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Mato Grosso,
Instituto de Ciências Humanas e Sociais, Programa de Pós-Graduação em
Filosofia, Cuiabá, 2023.
       Modo de acesso: World Wide Web: https://ri.ufmt.br.
       Inclui bibliografia.

       1. Verdade. 2. ontologia. 3. fenômeno. 4. ser-o-aí. 5. existência. I.
Lopes, Wendell Evangelista Soares, orientador. II. Título.



MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO

UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO

PRÓ-REITORIA DE ENSINO DE PÓS-GRADUAÇÃO

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA

 

 

FOLHA DE APROVAÇÃO

TÍTULO: “Heidegger e Verdade: Do juízo à relação desveladora com a
existência ”
 

AUTOR (A): MESTRANDO (A) Triana Gonçalves Ramires
 

Dissertação defendida e aprovada em 05 de maio  de 2023.

 

COMPOSIÇÃO DA BANCA EXAMINADORA
 

Prof. Dr. Wendell Evangelista Soares Lopes (Presidente)
Prof. Dr.Mario Spezzapria (Examinador interno)

Prof. Dr. Jelson Roberto de Oliveira– PUC -PR (Examinador Externo)
Prof. Dr. Rodrigo Marcos de Jesus (Examinador Suplente)

 

CUIABÁ, 05/05/2023.

Documento assinado eletronicamente por JELSON R OLIVEIRA registrado(a) civilmente como
Jelson Roberto de Oliveira, Usuário Externo, em 08/05/2023, às 17:58, conforme horário oficial de
Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Documento assinado eletronicamente por MARIO SPEZZAPRIA, Docente da Universidade Federal
de Mato Grosso, em 09/05/2023, às 09:45, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no §
3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Documento assinado eletronicamente por WENDELL EVANGELISTA SOARES LOPES , Docente
da Universidade Federal de Mato Grosso, em 09/05/2023, às 10:00, conforme horário oficial de
Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

MESTRADO - Folha de Aprovação 5771984         SEI 23108.029487/2023-12 / pg. 3

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm


Documento assinado eletronicamente por ADRIANO BUENO KURLE, Coordenador(a) do
Programa de Pós-Graduação em Filosofia / ICHS - UFMT, em 10/05/2023, às 14:53, conforme
horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro
de 2020.

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site
http://sei.ufmt.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0,
informando o código verificador 5771984 e o código CRC 9F720A1E.

Referência: Processo nº 23108.029487/2023-12 SEI nº 5771984

MESTRADO - Folha de Aprovação 5771984         SEI 23108.029487/2023-12 / pg. 4

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://sei.ufmt.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0


 

 

RESUMO 

 

O presente trabalho se debruçou sobre textos selecionados da fase inicial do 

filósofo Martin Heidegger que fundamentam o caminho de uma ontologia para o 

conceito de verdade, que pretendeu o filósofo ao reunir denso conjunto de críticas ao 

chamado conceito tradicional de verdade, que vigorou na Filosofia desde o período 

medievo sem o que ele indica como uma devida analítica. Através do método 

fenomenológico, e tendo por pano de fundo a recolocação do problema do Ser para a 

ontologia fundamental, um recorte dos seus textos dos Primeiros Seminários 

Friburguenses até sua obra Ser e Tempo é realizado nos capítulos I e II, e são levantados 

os aspectos gerais que evidenciam a necessidade de mudança do modo de pensar a 

verdade e qual é o seu fundamento. Então, no capítulo III e na Conclusão, sob a leitura 

do texto de transição “Sobre a Essência da Verdade” (1931), tentamos aponta o  

desenvolvimento da verdade como desvelamento em ambos os níveis da analítica: 

quanto aos enunciados e quanto a história do homem, a existência. O objetivo se divide 

em: mostrar como as pretensões de Heidegger não eram oferecer um diferente ou 

melhor conceito de verdade, que viria a rivalizar com os já existentes; ele também 

intentou reposicionar o conceito tradicional lógico-semântico para um nível secundário 

frente a um modo de pensar que estabelece um fundamento, antes nunca apresentado. 

Para tanto, Heidegger busca realizar um retorno a leitura dos filósofos gregos antigos, e 

neles traz a lume o sentido original de verdade como alétheia, que significa “retirar algo 

da ocultação”, “descoberta”. Em uma analítica existencial, mostra então como alétheia 

constitui o aspecto da abertura do Ser-o-aí, e como esta abertura é o elemento que atrela 

todo o conhecer a dinamicidade da própria existência, e como esse panorama justifica a 

impossibilidade de verdades absolutas. 

 

Palavras-chave: verdade, ontologia, fenômeno, ser-o-aí, existência. 

 

 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

 

The present work focused on selected texts from the initial phase of the 

philosopher Martin Heidegger that support the path of an ontology for the concept of 

truth, which the philosopher intended to gather a dense set of criticisms of the so-called 

traditional concept of truth, which has prevailed in Philosophy since the medieval 

period without what he indicates as an analytical due. Through the phenomenological 

method, and having as a backdrop the replacement of the problem of Being for 

fundamental ontology, an excerpt of his texts from the First Seminars of Freiburg to his 

work Being and Time is carried out in chapters I and II, and aspects general points that 

show the need to change the way of thinking about the truth and what is its foundation. 

Then, in Chapter III and in the Conclusion, under the reading of the transitional text 

“On the Essence of Truth” (1931), we try to point out the development of truth as 

unveiling at both levels of analytics: in terms of statements and in terms of human 

history, existence. The objective is divided into: showing how Heidegger's pretensions 

were not to offer a different or better concept of truth, which would rival the existing 

ones; he also tried to reposition the traditional logical-semantic concept to a secondary 

level in the face of a way of thinking that establishes a foundation, never presented 

before. To this end, Heidegger seeks to carry out a return to the reading of ancient 

Greek philosophers, and in them he brings to light the original sense of truth as aletheia, 

which means “to remove something from concealment”, “discovery”. In an existential 

analysis, it then shows how aletheia constitutes the aspect of the opening of Being-o-

there, and how this opening is the element that links all knowledge to the dynamicity of 

existence itself, and how this panorama justifies the impossibility of absolute truths. 

 

Keywords: truth, ontology, phenomenon, being-there, existence. 

 

 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

A primazia de todo o meu agradecimento é a Deus, fonte de vida e propósito, 

como também de secreta companhia e suma cumplicidade, principalmente, nos 

momentos mais difíceis. 

Agradeço imensamente ao meu Orientador e professor, Dr. Wendell E. Soares 

Lopes, responsável por uma oficial introdução à Heidegger na minha vida de estudos, 

pela paciência, pela inspiração de excelência que transmite, e pela fé que depositou em 

mim para concluir este trabalho. 

Ao PPGFIL desta Universidade, à Coordenação e servidores, por toda e sempre 

solicitude. Também aos professores e colegas que se tornaram amigos nesta caminhada 

no Programa. 

Agradeço muito ao Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e 

Tecnológico (CNPq) pelo suporte financeiro concedido durante todo este estudo. Foi 

uma ajuda significativa, que deu estímulo e condição para que esta pesquisa fosse 

realizada. 

Meu sempre agradecimento ao mestre e jurista brasileiro Jacinto Nelson de 

Miranda Coutinho, desde o dia que me recebeu em seu escritório pela primeira vez e 

não me deixou sair antes de super entusiasmar o meu sonho de me tornar pesquisadora e 

professora, mesmo conhecendo a minha origem, e da sua tutela que segue ainda que à 

distância, sempre me incentivando a continuar. 

Agradeço grandemente ao UNASP, na pessoa do meu Professor Dr. Alessandro 

Jacomini, por me fazer adorar Martin Heidegger e a sua filosofia, antes que eu pudesse 

saber de todos os desafios. 

Aos meus pais Silvan Ramires e Tânia Gonçalves, pela vida e pelas condições 

que com muita dificuldade me proporcionam em amor, e por acreditarem tanto em mim. 

Aos meus irmãos Silvan R. Filho e Reno Tiago, pela nossa amizade preciosa. 

À minha incomparável vovó Luci Ramires, por absolutamente tudo. Que, 

especialmente nos dias em que eu produzia esta pesquisa, me tirava de casa todos os 

sábados e me fazia levá-la à beira do rio de Cáceres para, assistindo ao pôr-do-sol, me 

inculcar sobre as coisas da vida que realmente valem à pena. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Uma das coisas que aprendi é que se deve 

viver apesar de. Apesar de, se deve comer. Apesar 

de, se deve amar. Apesar de, se deve morrer. 

Inclusive muitas vezes é o próprio apesar de que nos 

empurra para a frente. Foi o apesar de que me deu 

uma angústia, que, insatisfeita, foi a criadora de 

minha própria vida. 

 

Clarice Lispector 

(Uma Aprendizagem ou o Livro dos Prazeres, 1998) 

 

 

Uma caraterística de todas essas conexões é 

que nunca podemos ter o conhecimento delas do 

mesmo modo que detemos um conhecimento 

qualquer. Ao contrário, sou sempre eu que preciso 

me apropriar delas uma vez mais e, em meio a essa 

nova apropriação, sempre me deparo com um novo 

abismo. A essência do simples e do auto evidente é 

que constitui o lugar propriamente dito para o 

caráter abismal do mundo. E esse abismo só se abre 

se filosofamos, não se acreditamos já saber do que 

estamos falando. 

 

Martin Heidegger 

(Introdução a Filosofia, 2008) 

 



7 

 

SUMÁRIO 
 

INTRODUÇÃO 8 

CAPÍTULO 1 - FUNDAMENTOS PARA UMA ONTOLOGIA DA 

VERDADE ANTES DE SER E TEMPO (1927) 14 

1.1 HUSSERL E HEIDEGGER 16 

1.2 OS FUNDAMENTOS NOS PRIMEIROS SEMINÁRIOS 22 

1.2.1 Do histórico ao fático e ao mundo 24 

1.2.2 Do histórico ao fático e ao tempo 35 

1.3 ARISTÓTELES E HEIDEGGER 39 

CAPÍTULO 2 - A VERDADE FUNDADA E O FUNDAMENTO DA 

VERDADE 49 

2.1 JUIZO E VERDADE 50 

2.2 VERDADE E DASEIN 69 

2.1.1 Os fundamentos que compõe o Ser-no-mundo 71 

2.1.2 Da decadência à cura e à verdade 76 

CAPÍTULO 3 - VERDADE ENQUANTO EXISTIR 91 

3.1 “SOBRE A ESSÊNCIA DA VERDADE” E A SUA 

PERSPECTIVA PARA ALÉM DO DASEIN 93 

3.2 O COMPORTAMENTO DESVELADOR NA RELAÇÃO COM A 

EXISTÊNCIA 99 

CONCLUSÃO 99 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 111 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

O objetivo desta pesquisa começou com a vontade de entender se Heidegger 

havia apresentado algum diferenciado conceito de verdade para a Filosofia, em Ser e 

tempo, obra robusta, desafiadora e que mostra muito da virtuosidade de Heidegger 

enquanto filósofo, o que justifica o ainda grande interesse de muitos em pesquisar sobre 

ele. Porém, como é de se esperar do bom andamento de uma pesquisa, os assuntos 

encontrados em Heidegger parecem ter facilidade em se multiplicar, já que, como 

comenta Renato Kirchner, Heidegger tem um costume de constantemente retomar algo 

já declarado, e, por vezes, nesta ocasião, inovar os modos de se tratar um tema, com 

novos elementos, o que aprofunda a questão, mas faz com que cada assunto do conjunto 

de suas obras parece incentivar uma infinidade de pesquisas possíveis (2015, p. 02). 

Assim sendo, o objetivo passou a rumar para não só conseguir explicar o que a verdade 

significa em Heidegger, mas estabelecer alguma ordem das suas colocações em prol do 

objeto, partindo de sua chamada fase inicial, até os meados de 1930.  

Isso depreenderia algumas regras para a pesquisa. A primeira é a atenção a 

cronologia de suas obras, à datação dos cursos e seminários que é diferente da data de 

suas publicações. Desta regra, de acessar as obras na ordem de seu surgimento (e não da 

publicação), vemos ser a maneira mais eficaz para a compreensão, pois, no avançar de 

suas apresentações, vão se justificando os motivos para certos comentários do filósofo, 

para perguntas, que, muitas vezes, o faziam abrir um caminho em compromisso às suas 

implicações. A segunda atenção, tida neste trabalho, foi quanto ao próprio contexto de 

Heidegger, sobretudo, o reconhecimento das circunstâncias que suscitaram a direção de 

seus questionamentos. Então, nos três capítulos se encontra, aqui ou ali, algum 

comentário que identifica um período de suas vivencias, tomadas das biografias sobre 

ele, ou de comentadores. Um destaque para o Primeiro Capítulo, em que um recorte 

histórico maior é apresentado, a partir do início da jornada como filósofo, e com o 

mesmo objetivo de deixar à mostra as origens de muitas de suas colocações. 

Assim, a ordem dos capítulos, e seus tópicos, procura acertar o montante de 

assuntos que entendemos estarem latentes à Heidegger diante da questão da verdade. E, 

em razão do volume ainda maior de outros assuntos que suas obras abordam, buscamos 

selecionar quais deles poderiam compor a fileira, seja porque o próprio Heidegger lhes 



9 

 

fez referência, seja pela recepção das descobertas de alguns estudiosos de Heidegger, 

que notaram conexões. 

O que nos levou a estes critérios não foram outras senão as próprias páginas 

introdutórias dos textos que escolhemos trabalhar, de modo que alguns contornos, as 

vezes longos, por outros textos ou partes anteriores, objetivam a ampliação do cenário e 

rigidez do fundamento; do que estaria em jogo quando determinada tese é afirmada nos 

textos principais. Estes textos principais analisados são o §44 de Ser e tempo (1927), o 

texto “Sobre a essência da verdade” (1930), e o §13 de As questões fundamentais da 

filosofia (1938). 

A sua seleção, de uma gama bem maior de obras nas quais conhecemos que a 

questão da verdade foi trabalhada, tendo em vista a já mencionada virtuosidade dos 

escritos heideggerianos, mostra que foi necessário fazer escolhas, em detrimento de 

outros aspectos também muito importantes, ou interessantes, ao tema. Porém, todos os 

tidos essenciais para o deslinde da questão foram trazidos. Utilizamos, pois, dos 

seguintes critérios para tudo isso: de pertinência, de coerência e de exequibilidade. A 

pertinência junta os fatores de a) ser esta a nossa primeira pesquisa específica sobre 

Heidegger, com b) a vontade por encontrar o início do problema da verdade, e partir 

dele - que não significou encontrar o conteúdo da obra que primeiro abordou o tema - a 

fim de que o trabalho venha a contribuir com a fase inicial de Heidegger, que é, 

conjuntamente, essencial ao problema da verdade. A fase do jovem Heidegger, como se 

verá, marcada pela transição da fenomenologia de Husserl, em que apresenta conceitos 

de história, temporalidade, mundo, entre outros, como enfatiza o método 

fenomenológico e a necessidade de se rever certos fundamentos referenciados aos 

filósofos gregos antigos, é, pois, tão importante para a discussão do problema da 

verdade quanto o é para os problemas principais da totalidade de sua filosofia, que são o 

tempo e o Ser. Ser, tempo e verdade são os principais motivos da obra heideggeriana. 

O fator que me refiro como coerência consistiu no desafio de selecionar os 

textos em detrimento de outros, e, dentro deles, selecionar os assuntos que nos 

permitissem criar uma narrativa coerente entre si. Uma narrativa que também indica um 

progresso, que vai tomando proporções enquanto se conecta com outros temas dentro de 

sua filosofia. O título da presente pesquisa importa na relevância desta narrativa, que, 

dentre os assuntos selecionados, encontra um desenvolvimento da própria questão da 

verdade, como é observado por Daniel Dahlstron em sua obra Heidegger’s concept of 

truth, e por Ernildo Stein em Seminários sobre a verdade. Heidegger tem especial 



10 

 

interesse pela referência à Aristóteles como o precursor do conceito tradicional de 

verdade para a Filosofia, ao supostamente haver desenvolvido que "verdade é a 

concordância entre a proposição e a coisa". Heidegger demonstra conhecer bem a 

citação em questão na obra aristotélica Da Interpretação, e ao abrirmos o texto de 

Aristóteles, a investigação mostra como o próprio Aristóteles menciona reconhecer a 

distinção entre enunciados que podem ser julgados como verdadeiros ou falsos de 

outras sentenças, que sejam meramente expressivas. As sentenças que possuem 

predicação, que concordam ou não com um sujeito, são também chamadas de juízos 

(em alemão Urteil). No §44 temos tanto o juízo como termo para proposição, se 

referindo a essas sentenças judicativas (Urteilsgehalt), como temos menção a execução 

do juízo como pensar, o julgar (Urteilen). Heidegger se demorará nas primeiras páginas 

do §44, como também no início do texto “Sobre a essência da verdade”, com como a 

real concordância encontrada se dá entre o enunciado (atividade do intelecto) e um 

objeto ideado, que já se encontra na mente, como conhecido. Em poucas linhas, 

Heidegger evidencia uma complexa discussão envolvendo a atividade cognitiva, o 

conteúdo já presente na mente, e a atividade expressiva do pensar chamada de julgar. 

É deste modo que o momento mais primário da discussão em relação a verdade, 

na visão de Heidegger, ou seja, o ponto de partida para o problema é a relação de 

verdade e juízo. E, nela, a partir do problema com essa "pré-ciência" do homem das 

coisas, que compete com o espaço do conhecimento novo, da experiencia com algo que 

mostra-se de si mesmo. Esta é a razão de nos referirmos ao juízo no título desta 

dissertação, a partir do qual acompanhamos Heidegger ir caminhando rumo a encontrar 

a alétheia grega (termo antigo para verdade) em um nível existencial do conhecimento 

das coisas, no âmbito ontológico em que o ser do homem enquanto ser descobridor do 

mundo, reunindo passado e projeções de futuro, é um conhecer que acompanha a 

dinamicidade da existência, do existir que tece a história. 

A presente pesquisa buscou compreender o conceito de verdade para Heidegger 

na presciência de que o que Heidegger estava interessado em seus escritos não se tratava 

da verdade factual tal como encontrada, predominantemente, na Epistemologia. 

Todavia, esses textos têm como ponto inicial o problema com o conceito tradicional de 

verdade, da tradição filosófica, e que ele denuncia já fazer parte de várias outras áreas 

para além da filosofia, sobretudo, encontrado no uso cotidiano da linguagem, nas 

relações. 



11 

 

Na introdução desses textos, são encontradas referências a escolas filosóficas (o 

Idealismo, o Realismo, a Neoescolástica, o Neokantismo, etc), bem como a filósofos 

fundamentais (Platão, Aristóteles, São Tomás, Kant, Hegel, etc). São encontras ainda 

citações e trechos de filósofos contemporâneos a sua filosofia (Brentano, Scheling, 

Bonzano, Dilthey, Husserl). Uma segunda leitura observa a relevância do estudo 

filológico quisto por Heidegger, da origem e história do conceito de verdade que 

contorna a sua tradução e etimologia. Uma terceira leitura requerer maior espaço a fim 

de compor o seu observado objetivo principal ao fazer a tarefa que cobrara de outras 

vertentes filosóficas: uma ontologia do conceito de verdade e a apresentação do que é 

encontrado quando se questiona o que é a concordância, o que é o juízo, o que é a 

comprovação ou a verificação, o que é a proposição, entre outros. E, só então, se pode 

fazer uma quarta leitura em que se observa a inerência do problema do Ser na questão, o 

seu tema central e sempre subjacente em qualquer pesquisa em Heidegger. Tais 

camadas encontradas nos textos lidos não são assim delimitadas por Heidegger, como 

também não foram assim fracionadas na presente dissertação. O que fazemos, portanto, 

é o desafio de uma narrativa que entrelaçasse todos eles no sentido e para os objetivos 

quistos por Heidegger. 

Assim, e com o desejo de apresentar um estudo descritivo com alguma 

rigorosidade - que o próprio Heidegger inspira - essas camadas de leitura para os textos 

selecionados, somadas aos demais critérios mencionados e mais alguns fatores que se 

verão, compuseram o desafio desta pesquisa. 

O §44 de Ser e tempo ficou comumente conhecido como o depositário do 

conceito de verdade em Heidegger, tal como o §43 comporta o conceito em Heidegger 

de realidade. Todavia, a mínima observação de sua obra como um todo faz verificar que 

ele já havia levanto a questão, que aqui ali era apresentada de certo modo já 

desenvolvida. Porém, o §44 proporciona um ponto de partida necessário ao 

entendimento do que Heidegger pretende com o tema, em que ele fragmenta o chamado 

conceito tradicional em três máximas, e de cada uma delas coloca um âmbito a ser 

investigado. O Capitulo Um da presente dissertação partirá deste mesmo ponto, 

tomando a sua primeira referencia sobre Aristóteles como o farol que remete às críticas 

de Heidegger ao aristotelismo, já sido lançadas nos outros parágrafos de Ser e tempo, 

bem como a reminiscência de Heidegger ao seu mais primário contato com a Filosofia 

quando mais novo, em que abraçou com muito interesse a conexão filosófica entre 

Aristóteles através da obra de Brentano por ocasião de encontra-los na obra de Edmund 



12 

 

Husserl. Faremos um contorno sobre a história deste início de Heidegger e pontuaremos 

alguns outros momentos relevantes ao que ele viria a desenvolver até completar a sua 

formação em Freiburg. Ao elencar os seus primeiros problemas filosóficos trazidos nos 

chamados Primeiros Seminários, ficará mais claro como Husserl foi importante para a 

sua filosofia e para o estabelecimento dos elementos existenciais que constituem a 

ontologia de Heidegger. Dedicamos então um tópico para as contribuições muito caras 

de Aristóteles a Heidegger - assunto este bem maior do que esta dissertação poderia 

compor - fazendo um recorte daquilo que virá a compor as bases do problema da 

verdade quando Heidegger cita Aristóteles no §44. 

O Capítulo Dois parte exatamente das apreensões heideggerianas de Aristóteles 

quanto ao logos apofantikós, tema fundamental para o advento da discussão de verdade 

e proposição. Também destacamos a conexão do §7º de Ser e tempo servindo como uma 

introdução ou sinopse do que ele pretendia e viria a se tornar o §44. A partir de então, já 

tendo lançado boa parte das explicações preparatórias, é possível apresentar como 

Heidegger prevê uma distinção para a tratativa do tema, que primeiro busca entender 

como a verdade é um atributo das enunciações por ser encontrada nestas predicações - 

que consiste o conceito tradicional - e como a verdadeira contribuição de Aristóteles ao 

tema, já que assim o utiliza, consiste no sentido de verdade não ser o de concordância, 

mas sim de um desvelamento (Entdeckung). Esta é a revelação de uma verdade fundada, 

em que se trabalha com o retorno a sua condição mais original a fim de procurar por seu 

primeiro sentido, e que foi perdido ao longo dos anos. Neste estudo, se destaca o 

resultado de uma ontologia da concordância, e o desvelamento enquanto modo-de-ser 

encontra alguma real relação com os objetos, que na verdade se dá no nível ôntico, dos 

entes, quando o ser do objeto e o ser do enunciado estão “apontados” para o mesmo 

sentido, o de mostrarem-se. Deste modo, se pretende esclarece o nível da relação 

possível entre juízo e verdade. A investigação mostra um resultado, mas tal resultado, 

principalmente por se tratar de uma nova análise de um conceito filosófico em vigor, 

não apresenta um contraponto dissolutório. 

Fica solidificado que o conceito de verdade em Heidegger não se trata do 

conceito de verdade de Heidegger, mas antes é uma problematização dos fundamentos 

ontológicos pressupostos pelas teorias já existentes. Por este motivo, é que não foi feito 

um trabalho comparativo com os conceitos de verdade já existentes ou com as teorias da 

verdade de outros vieses filosóficos. Assim como Heidegger não o faz, esta tarefa, se 



13 

 

realizada na presente dissertação, estaria demonstrando a incompreensão da perspectiva 

heideggeriana. 

No tópico seguinte do Capítulo Dois, um contorno maior e mais profundo é real 

é necessário, a fim de acompanhar Heidegger, a partir do problema do acesso às coisas 

que existem, e em refutação ao subjetivismo e a transcendentalidade, demonstrar como 

este desvelamento faz parte da analítica do ser que disponibiliza este acesso. Nos 

empenhamos no mesmo contorno que Heidegger realiza na Primeira Parte de Ser e 

tempo para conhecermos o que é o Dasein, e como a sua constituição é dotada do 

reconhecimento dos vários elementos explicados no primeiro capítulo: facticidade, 

temporalidade e relação com o mundo, e que promove esta mesma visão para as coisas 

que existem, a sua não independência de um estado prévio de vínculo a existência, que é 

a conjuntura de como as coisas já são previamente. É nesta relação do ente do homem 

com um já prévio estado das coisas, que também expõe os pormenores deste modo de 

ser do homem, que um nível mais existencial da verdade emerge. 

Chegaremos então ao Capítulo Três aptos a compreender um pouco mais deste 

âmbito ontológico da verdade, para agora a encontrarmos estruturando o mecanismo 

que movimenta a própria história do homem e as suas implicações dadas pelo ensaio 

“Sobre a essência da verdade” e no §13 de As questões fundamentais da filosofia, um 

alinhamento com os fundamentos da historicidade já estudado e aqui ampliados, 

demonstrando o protagonismo do desvelar para a existência. 

 

 

 

 

 

 

 



14 

 

CAPÍTULO 1 - FUNDAMENTOS PARA UMA ONTOLOGIA DA 

VERDADE ANTES DE SER E TEMPO (1927) 

 

Diz Heidegger nas primeiras linhas do §44 de Ser e tempo: “a filosofia há muito 

que juntou verdade e Ser” (2012, p. 591), se referindo aos achados dos fragmentos dos 

pré-socráticos, antigos filósofos gregos. O termo para verdade ali trata-se de ἀληθεία 

(alétheia)1. Contudo, sua semântica não condiz exatamente com o termo em alemão 

Wahheit para que pudesse ser entendida como verdade ou verdadeiro, que são as formas 

usuais de classificar as coisas que concordam com a realidade. Mas antes de se 

preocupar em traduzir alétheia ou falar como ela está ou não ligada a Wahheit, é 

necessário observar que Heidegger foi um filósofo preocupado com a ordem que as 

ideias precisavam ser colocadas. 

Ao menos dois detalhes dentro de Ser e tempo corroboram para isso. O primeiro 

se vê na ordem em que os assuntos são apresentados em relação a História da Filosofia. 

Partindo de uma discussão próxima a sua época, Heidegger procura reconstruir uma 

questão segundo a cronologia do próprio tema, como será mostrado neste trabalho, o 

que lhe exigiu muita pesquisa e domínio do conhecimento histórico. E, nesta tarefa, ele 

busca tomar o cuidado de não colocar um termo ou problema – como a palavra alétheia, 

por exemplo – antes que já o tivesse desenvolvido. Ele mesmo atesta isso no início do 

§44, ao dizer que a questão do fenômeno da verdade (Wahrheitsphänomen) já tinha 

aparecido nas análises feitas até ali, embora não expressamente sob a indicação de 

alétheia (SZ, 2012, p. 593).  

É no §44 que Heidegger escolhe reunir as questões relacionadas ao significado 

de verdade, tema este relevante e já há muito tomado pela Filosofia, e, a partir de seu 

conceito tradicional, caminhará entre o modo habitual de seu uso, passando por quais 

escolas filosóficas tomaram o tema para estudo, e, levantando questionamentos 

pertinentes, apresentará a relação de verdade e Ser, contribuindo com uma analítica 

existencial junto ao tema da verdade. 

Mas quando ele chega a este parágrafo, o que se verifica é a retomada de pontos 

já colocados anteriormente na obra, e que, se estiverem de antemão conhecidos pelo 

leitor, pode melhorar a elucidação do volume de temas que a verdade como problema 

 
1 Transliteração romanizada, no alfabeto latino, de ἀληεθεία que escolhemos usar ao longo deste 

trabalho, mesmo havendo o termo em português “Aleteia”. Optamos pela outra forma também por 

referência à escolha de Ernildo Stein na obra Seminário sobre a verdade (1993). 



15 

 

suscitou para Heidegger. Por isso, o presente capítulo pretende trazer, de maneira 

prévia, o que ele já havia discutido no percurso de seu caminho filosófico que se 

relaciona ao problema da verdade, quanto torna possível a compreensão de sua 

abordagem dentro de uma analítica existencial.  

Heidegger começa o parágrafo apresentando que Parmênides teria sido guiado 

pelo modo de pensar as coisas “por si mesmas”, segundo encontrou nos estudos de 

Aristóteles sobre os primeiros filósofos. Em meio a esses diálogos, Parmênides teria 

citado pela primeira vez o termo ἀληεθείας (alétheias) para verdade, envolvida no 

sentido de que esse modo de pensar se trataria de um "investigar forçados pela 

"verdade" ela mesma"2. Aristóteles recepcionou essa descoberta em sua filosofia 

concordando que tudo entre o Ser e a compreensão percipiente de Ser seria um 

“filosofar sobre a verdade”. Concomitantemente, ele também vai afirmar que a Filosofia 

é ela mesma determinada como “ciência da verdade” (SZ, 2012, p. 591). 

Toda a filosofia de Heidegger é pautada por um retorno aos antigos filósofos 

gregos, aos quais ele dedicou intensas horas de estudo, e na língua original, ao longo da 

carreira.3 Porém, aqui em Ser e tempo, ele escolhe começar pelas referências que 

Aristóteles o dá, e segue no sentido de mostrar que Aristóteles recepcionou o modo de 

pensar a verdade como Heráclito e Parmênides pensaram. Pode-se supor que um dos 

motivos para isso esteja relacionado ao conceito tradicional de verdade que, logo em 

seguida, ele apresenta. O conceito de verdade para a tradição filosófica esteve resumido 

em três sentenças, e uma delas consiste em atribuir à Aristóteles a responsabilidade pela 

relação entre verdade, enunciação e concordância. As três sentenças serão melhor 

desenvolvidas à frente nesta dissertação. A questão aqui é notar que as frases originais 

da obra Da Interpretação aparecem como por uma necessidade de serem trazidas e 

abertas à visão, a fim de que o leitor pudesse ler por si mesmo o que Aristóteles havia 

realmente declarado sobre ἀληεθεία.  

Introduzir o §44 com Aristóteles anuncia também que Heidegger pretende 

apresentar críticas às atribuições equivocadas à Aristóteles, aqui tanto quanto já esteve 

fazendo. Ao longo de Ser e tempo, mas também antes dele, Heidegger já havia 

apresentado interpretações inovadoras dos escritos aristotélicos, motivado pela condição 

 
2 Citação transliterada de Aristóteles por Heidegger em Ser e Tempo (2012, p. 591). 
3 Heidegger, à passos de sua fase tardia, ainda aprofundaria com mais detalhes os estudos em 

relação a verdade e os gregos antigos em três proeminentes textos - Platons Lehre von der Wahrheit, de 

1931-1932 (GA 9, trad. A doutrina de Platão sobre a verdade), Moira (Parmênides) de 1952 (GA 7), e 

Alétheia (Heraklit, Fragment 16), de 1954 (GA 7). A compreensão dessas obras também ganha mais 

completude após o contorno por sua fase inicial ofertado nesta dissertação. 



16 

 

de estado perpétuo de certos equívocos do chamado aristotelismo. Reler Aristóteles em 

função da Fenomenologia, nos anos em que estava prestes a deixar a carreira 

eclesiástica, suscitou nele uma intensa vontade de rebater ideias consolidadas no 

Catolicismo, como também pulverizadas por toda a tradição filosófica, em relação ao 

filósofo grego. Essa empreitada gerou grande amadurecimento dos estudos que já 

possuía em história, filosofia e teologia. A partir das obras de Husserl e os 

questionamentos em relação ao acesso ao Ser e a multiplicidade de seus modos, é 

absorvido pela necessidade de reler Aristóteles. 

 

1.1 HUSSERL E HEIDEGGER 

 

Foi a metafísica aristotélico-escolástica o caminho que conduziu ao despertar do 

pensamento de Heidegger.4 Por esse e outros motivos uma retomada histórica de sua 

gênese filosófica se faz importante. 

Ainda enquanto cursava o Liceu para seguir carreira sacerdotal, Heidegger já 

havia manifestado favoritismo e habilidades com os conhecimentos filosóficos. Em 

1907 ganhou de presente de um dos professores uma cópia da tese de doutorado do 

padre Franz Brentano, Sobre o significado múltiplo em Aristóteles (1862), sendo esta a 

primeira das três obras mais importantes de seu início. 

Influenciado e auxiliado para cursar teologia, a partir de 1909 já no curso 

teológico, sua convivência com o professor Carl Braig marca outro importante 

momento. Heidegger havia estudado sua obra Do Ser: Compêndio de Ontologia (1896) 

desde o Liceu, o que o havia familiarizado com a etimologia da Ontologia Fundamental, 

e com textos proeminentes de Aristóteles, Tomás de Aquino e Suárez sobre o problema 

do Ser (Heidegger, 2009, p. 281). Além dos constantes assuntos sobre história e 

ontologia, o contato próximo a Braig também trazia a questão dos embates entre o 

modernismo e antimodernismo, que despontava na Europa na época. Braig era um 

teólogo do antimodernismo, uma tendência filosófica para além do catolicismo e contra 

o espírito cientificista da Modernidade. Ambas as tendências cercavam Heidegger, mas 

ele achava pertinência no modo de pensar de Braig, de que o modernismo era cego para 

tudo que não é o eu, ou não serve ao próprio eu, o que faz anular o respeito pelo 

 
4 Quanto ao início e o caminho filosófico de Heidegger até suas principais obras, o Padre A. Mac 

Dowell possui uma importante contribuição brasileira com sua obra A gênesis da ontologia fundamental. 

São Paulo: Loyola, 1993. Até esta primeira edição, a gênesis de sua filosofia era conhecida pela tradução 

das obras de Franco Volpi (1976) e (1984). 



17 

 

mistério inesgotável da realidade que nos rodeia e na qual somos parte (Safranski, 2019, 

p. 44). 

Antes de deixar a carreira eclesiástica, Heidegger frequentou as aulas de 

Dogmática de Braig. Nelas ele desperta para o entrelaçamento da filosofia com a 

teologia realizado pelo catolicismo na Idade Média, o que o faz se debruçar sobre os 

volumes da History of Dogma (1890) de Adolf Harnak e a denúncia do teólogo à 

dogmatização do cristianismo primitivo, apontando as infiltrações de outros 

pensamentos, como a filosofia grega, em toda a teologia cristã. Segundo Harnak, a 

utilização de concepções filosóficas gregas nos concílios da igreja a partir do século IX 

d.C. tinham helenizado os escritos cristãos, transformando as narrativas dos evangelhos 

e das cartas de Paulo em uma construção teórica para formar dogmas, o que resultou em 

concepções bem mais complexas, e distantes, em relação a simplicidade dos ensinos de 

Jesus e dos primeiros cristãos (GA 14, 2009, p. 282). 

Esses estudos finais no Seminário em 1911 marcam o interesse de Heidegger em 

vir a contrapor a Teologia Neoescolástica em algum momento, que ainda conservava, 

em sua visão, muitas controvérsias quanto a leitura de Aristóteles, e porque Heidegger 

não só detinha um bom conhecimento, mas, sobretudo, vínculo com os textos religiosos 

e com a história da religião. Mas ainda por muito tempo guardaria este projeto, já que 

havia desistido de prosseguir no seminário teológico em prol de se dedicar inteiramente 

a filosofia, e então, a sua única forma de continuar os estudos em Freiburg, fora do 

seminário, tinha sido condicionada pela igreja a sua fidelidade à verdade eclesiástica 

nas lições da escolástica tomista (Safranski, 2019, p. 69-78). 

Essas e outras leituras estavam sempre sendo relacionadas por Heidegger a uma 

obra em especial, para qual, durante todos estes períodos entre suas graduações ele 

retornava: as Investigações Lógicas (1900-1901) de Edmund Husserl. Husserl lançara 

os fundamentos da fenomenologia na contramão da tradição filosófica, que havia 

chegado ao tempo moderno, por razões kantianas, como uma espécie de Lógica 

transcendental, como iremos ver a seguir.  

Para Heidegger, intenso período de estudos que se segue vão de 1911, passando 

pelo seu doutoramento, e chegam a 1915 com a sua titulação de Livre Docente em 

Filosofia, em Freiburg. Dentre muitos outros autores, esse período incluiu as releituras 

de Platão, Aristóteles e dos fragmentos dos pré-socráticos, da filosofia patrística, da 

escolástica, e do trabalho de Lutero, bem como dos efeitos da filosofia medieval – 

recepções e refutações – em Schelling, Hegel e em Kant, também inspirado pelos 



18 

 

estudos em hermenêutica de Dilthey. O estudo de Kant também se dá em efeito ao 

neokantismo que o cercava, junto as leituras de Heinrich Rickert, Emil Lask, Eckhart, 

dentre outros. Então, de volta a Husserl, os desdobramentos da compreensão das 

Investigações se dão através de novas publicações do fenomenólogo em 1913, e que 

prosseguiu para além de 1916, com a chegada de Husserl à Freiburg para ser professor, 

e a instantânea parceria que se formou entre os dois. 

Como já mencionado, as obras de Edmundo Husserl estiveram sempre à mão 

para Heidegger, e, com a vinda de Husserl para a universidade e este contato direto no 

chamado círculo fenomenológico juntos aos estudantes, há um desenvolvimento 

filosófico para ambos.5 Futuramente, só a partir de suas aulas em Marburg como 

professor, Heidegger acentuará suas diferenças filosófica com seu mestre. Ainda assim, 

prevalece o entendimento de que Heidegger não só mantém o devido reconhecimento a 

esta origem, como não se afastou radicalmente da obra husserliana. Pelo contrário, a 

jornada rumo a Ser e tempo não só é iniciada pelo contato com as obras, como é 

conduzida em resposta, ou em reproposta, a muito do que o seu mestre apresentara em 

Investigações lógicas, em A filosofia como ciência rigorosa e no primeiro volume da 

obra Ideias 
6
 (Kirchner, 2015, p. 145-146). 

A Filosofia na época de Husserl girava em torno de teorias da Lógica, e a 

Ontologia havia se transformado em certa analítica transcendental, de modo que Husserl 

se insere nesta tradição discutindo os elementos e estruturas formais que constituem o 

conhecimento e qual seria o seu fundamento último. É na obra Prolegomena zur 

Geschichte des Zeitbegriffs (Prolegômenos para uma História do Conceito de Tempo), 

curso de 1925, que Heidegger indica as três principais partes da tese husserliana em que 

trabalhou e ainda trabalharia: da intencionalidade, o conceito de intuição categorial e a 

concepção de a priori. Todas elas foram longamente trabalhadas por Husserl em reposta 

as questões de transcendência e subjetividade em Kant. Dentre tantas elaborações, o 

recorte das questões relevantes ao que vem a ser construído em Ser e tempo 

posteriormente até que o problema da verdade seja apresentado irá contornar o conceito 

 
5 Gadamer é quem registra a frase de Husserl que se tornou popular quanto a relação de sua 

filosofia com a de seu aluno Heidegger: “A fenomenologia somos eu e Heidegger” GADAMER, 1986 

apud STEIN, Ernildo. Compreensão e finitude: Estrutura e movimento da interrogação heideggeriana. 

Ijuí: Unijuí, 2001. P. 143. 
6 Dentre os pesquisadores brasileiros em Heidegger, Roberto Wu contribui grandemente 

reunindo em um artigo o alinhamento das contribuições husserlianas ao jovem Heidegger, dadas além de 

Ser e Tempo, também nas obras Prolegômenos à história do conceito de tempo, Lógica, e Problemas 

fundamentais da fenomenologia Cf. WU, R. A apreensão fenomenológica da vida fáctica em Heidegger. 

WU, R. Aprender: Vitória da Conquista-BA n. 10, p. 177-202, 2008. 



19 

 

de intuição, a redução fenomenológica, a significação dentro da questão do signo 

representativo, a epoché husserliana e então um desenvolvimento do conceito de 

intuição categorial, todos elaborados em Investigações lógicas. Iremos introduzir todas 

elas, e, só depois apresentadas e consolidas as questões do início da jornada de 

Heidegger e sua relação com Aristóteles, retomar estes temas, assim como Heidegger 

faz em Ser e tempo, com certo arremate a gênesis husserliana de Heidegger. 

Buscando outro caminho por enxergar problemas com a transcendentalidade, 

Husserl primeiro abandona toda a questão da essência a priori de Kant enquanto 

espelhamento pela consciência que possibilita acesso ao conhecimento7, e apresenta os 

argumentos para trabalhar com as manifestações da coisa em si, da percepção de que a 

coisa se dá de si mesma. Este contato investigativo da assimilação da realidade, que ele 

chama de intuição, caracteriza-se de certa pureza, ou seja, requisita que a atitude se 

preserve dos recursos do saber, de qualquer conhecimento definidor da coisa, de modo 

que todas as atitudes de teorização sobre ela sejam suspensas (requisito para a intuição 

que ele denomina epoché, a suspensão do juízo).8 

Husserl chama a atenção para o fato de que ao perceber as coisas é possível 

perceber a percepção, e apresenta a redução fenomenológica, um exercício de 

consciência a partir da atenção não para algo percebível, mas agora para o próprio 

processo de percepção. Nele, ao fixar-me em algo posso perceber minha percepção e 

notar que confiro àquilo, por exemplo, o atributo de real (somente se realmente estiver 

diante da coisa real).9 

Além disso, fica em evidência como essa atenção ao modo de acesso, no 

processo do conhecimento, consiste no método radical pelo qual não só a realidade, mas 

também o eu é apreendido de maneira mais pura. Isso porque, com o exercício da 

redução fenomenológica, uma chamada “percepção natural” das coisas, no sentido de 

 
7 Obra posterior ao seu tratado, a obra A ideia da fenomenologia: Cinco lições (Hua II: Die Idee 

der Phänomenologie. Nachdruck der 2., erg. Auflage. 1973), curso ministrado em Gotinga em 1907, é a 

que reúne todos os passos de sua fenomenologia, desde o platonismo, passando por Descartes e chegando 

Kant. C.f. HUSSERL, E. A ideia da fenomenologia. Lisboa: Edições 70, 1992. Por mais que Heidegger 

tenha se utilizado proeminentemente de Investigações lógicas no seu desenvolvimento, nos referenciamos 

aqui também a esta obra de 1907 por questões didáticas já que ela reúne todos os tópicos de Husserl 

utilizados por Heidegger. 
8 “(...) só se deve aceitar como fenômenos as vigências e realidades derivadas nas ciências por 

indução ou dedução a partir de hipóteses, fatos ou axiomas e fica igualmente em suspenso todo o recurso 

a qualquer saber, a qualquer conhecimento, a investigação deve manter-se no puro ver, na esfera da 

evidência pura.” (Husserl, 1992, p. 29). 
9 “A atenção fenomenológica para o mundo dos processos conscientes precisava de uma postura 

que refutasse as exigências e tramas da vida cotidiana, pois lá prestamos atenção às coisas, às pessoas e a 

nós mesmos, e não em como tudo isso nos é dado em nossa consciência” (Safranski, 2013, p. 114). 



20 

 

primária, mostra-se ilusória, já que a consciência não está fora ou vazia para então ser 

preenchida pelo conteúdo da realidade, mas aquele que intui só o faz porque pertence a 

mesma realidade, o que fica evidente com a intencionalidade da intuição, uma atitude 

optada dentre outras, e que determina o acesso as coisas. Husserl destaca como a 

consciência é sempre consciência de algo, e o esforço para apreender algo com uma 

intenção cognoscente distante seria somente uma das formas possíveis da apreensão do 

ser de algo (Husserl, 1992, p. 22, 63) 

 Já a teoria da significação, encontrada no início do segundo volume das 

Investigações Lógicas, é o tema mais essencial para Heidegger. Husserl, tendo tido 

contato direto com Gottlob Frege e suas lições sobre sentido e referência, utiliza o 

designo de signo para abordar diferenças entre representação externa e significação. Um 

signo representativo é uma indicação externa sobre o qual se raciocina, e, portanto, 

aparentemente ele é o que possibilitaria, por meio dos sentidos, o entendimento sobre 

algo. Todavia, em virtude da imaginação, da habilidade de sonho, criação, e a memória, 

o homem também consegue afirmar entendimento sobre algo que não possui 

exatamente um representante externo, mas mantém a referência com uma experiencia 

passada que ancora a questão, um signo significativo, que também é chamado de 

expressão. 

Husserl detecta que apesar de todo processo de significação estar relacionado 

com coisas que se apresentam no mundo, a significação não é restrita, necessariamente, 

a algo que é percebido pelos sentidos aqui e agora. Um exemplo matemático é a 

operação 1+1=2 que consiste em uma ideia que não só transcende a operação subjetiva 

como não é intuída de uma referência real, externa, disponível aos sentidos, por isso, é 

não perceptível. Então, ao invés de ser uma intuição sensível, ela será uma intuição que 

estabeleceu uma categoria. Reitera-se que a intuição também não está vinculada a uma 

experiencia real, enquanto intuir permanecer como a assimilação daquilo que 

simplesmente é dado. Por isso tudo absolutamente pode ser intuído (não apenas o 

mundo sensível, e não somente o que é mediado pela língua). E quanto maior 

conhecimento se requer, será preciso mais intuição.10 

A partir dessa proposta, Heidegger (GA 20) vai como que inverter a ordem dos 

acontecimentos, do observado por Husserl, num ato radical e fragmentador: nosso 

 
10 HUSSERL, E. Investigações Lógicas. Segundo volume, Parte I e II. Investigações para a 

Fenomenologia e a Teoria do Conhecimento. Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 

2007. 



21 

 

comportamento diante das coisas é determinado pela expressividade (Ausdrücklichkeit) 

delas contidas em enunciações (Aussagen), de tal forma que não falamos do que vemos, 

mas justamente o oposto, vemos somente aquilo que se fala sobre tal coisa, concluindo 

que a nossa compreensão (Erfassung) diante de algo acontece através da expressividade 

da coisa no mundo.11 Assim, entre um enunciado da expressividade e a mera percepção 

em si existe um espaço, cabendo diferenciar o que se enuncia sobre uma percepção, dos 

enunciados perceptivos (conhecidos). Por isso, para Heidegger, a percepção simples 

(Schlicht), que significa a percepção propriamente e no momento que ocorre, sem 

elaborações, contém no sentido de proporciona o conteúdo completo de algo (vollen 

Sachfehalt), pois tão somente é segundo o que já está conhecido para quem está lidando 

com ela (GA 20, 1985, p. 56-57). 

Heidegger concorda que a percepção do processo tanto se refere ao signo 

representativo, ou seja, a coisa real à diante, como também com o signo significativo. 

Todavia, a ideia de expressão prévia da coisa no mundo não permite ser conciliada com 

a epoché husserliana, pois não haverá qualquer “suspensão” de saberes, pois o homem 

já se encontra previamente no conjunto de saberes (mundo) e conhece as coisas a partir 

desse mundo expresso. 

Aponta que o enunciado sobre algo conterá mais elementos do que está 

demonstrado no signo/referencial, muitos deles não demonstráveis. No exemplo “esta 

cadeira é amarela e estofada”, a cadeira, o amarelo e o estofado são ou podem ser 

factuais, porém “esta”, o “é” e o “e” não são demonstráveis na experiencia restrita da 

percepção, fato que o permite observar que na percepção concreta e simples, o que está 

sendo dado e percebido, em sentido rigoroso, é, por exemplo, a cor amarela daquela 

cadeira, e não o ser-amarelo, que está presente, mas não é perceptível (idem, p. 58). 

Portanto, a partir do conceito de intuição categorial de Husserl, numa proposta 

de ruptura com a limitação das experienciais sensíveis, é oferecida a inclusão dos signos 

significativos enquanto referenciais, não presentes factualmente, mas que participam 

igualmente da intuição, o que resulta na percepção de que mesmo quando não estão 

presentes aos sentidos, em um processo simples de assimilação de algo, o processo só 

pode estar ocorrendo (fazendo sentido) porque os significados estão sim presentes, um 

dia foram intuídos do mundo, e a falta do seu referencial externo não os desqualifica, 

 
11 HEIDEGGER, Martin. History of the Concept of Time: Prolegomena (GA 20 - Prolegomena 

zur Geschichte des Zeitbegriffs). Tradução Theodore Kisiel. Bloomington, Indiana University Press, 

1985. P. 56. 



22 

 

bem como que estes dados que possuem significado e que permitem compreensão são 

dados pelo próprio objeto. 

Retomando ao conceito puro de intuição, se intuir significa o processo de 

assimilar o que é simplesmente dado, a presença ou não de dados sensível demonstra 

que o que está acontecendo é um processo de significação (a mera percepção indica a 

significação, antes de qualquer elaboração), de modo que toda intuição é feita de 

significação. Para Heidegger, a intuição categorial enquanto uma intuição do não 

sensível, ou seja, de outra categoria, e, portanto, de uma intelecção conexa a um 

universo de possibilidades, também chamada de essencial (essência), é condizente a 

significação que eu posso dar a este algo. Com isso, essência, significação e intuição 

andam juntas. Intuição categorial é para Heidegger, portanto, o ato em que se apreende 

a essência de algo que esta coisa é, a partir do momento em que apreendo a significação 

da coisa, − que, em Husserl, é atingido pela suspensão do juízo, e nunca pela atitude 

natural do cotidiano e do modo das ciências em lidar com a realidade. É por meio da 

atitude fenomenológica. 

Mas em que consiste uma significação para Heidegger? Qual é a relação entre 

significação e este acesso a uma totalidade de significados que possibilita algo? E como 

possibilita? É necessário explicar que Heidegger já havia elaborado muitos destes 

pensamentos retirados da obra husserliana, mas, como já mencionado, só são tratados 

nos seminários após 1923, e que, em uma análise mais ampla dos temas e questões 

pelos quais ele escolhera começar – suas primeiras aparições ao mundo – verifica-se um 

certo cuidado e continuidade didática, na apresentação dos elementos que vão 

compondo sua teoria referencial-declarativa sobre conhecimento e existência. Assim 

sendo, uma boa alternativa é seguir a ordem dos seminários heideggerianos, por 

consistirem em uma ordem também de sentido, tanto quanto didática, razão pela qual 

faremos um contorno primeiro por suas primeiras Preleções em Freiburg, para só então 

ser possível chegar a 1927. 

 

1.2 OS FUNDAMENTOS NOS PRIMEIROS SEMINÁRIOS 

 

Até aqui fora apresentado um recorte do início da jornada de Heidegger e sua 

relação filosófica com Husserl. A relevância dos dados é percebida à medida que 

adentramos nos assuntos que vêm a fazer parte do problema da verdade quando 

proposto. Entre os temas contornados por Heidegger, no início de sua carreira como 



23 

 

professor assistente, iremos nos deter em três pontos principais, que, não só ressurgem 

ao longo de Ser e tempo e dentro do próprio §44, quanto permeiam o tema da verdade 

em textos posteriores. Eles são 1) o conceito de facticidade e de mundo significacional; 

2) a temporalidade; 3) a gênesis do sentido de verdade em Aristóteles. 

Em 1919, não tendo sido escolhido para a vaga de professor titular na 

Universidade de Freiburg, Heidegger retorna da guerra e trabalha como assistente de 

Husserl. Retoma seus estudos e escritos com um novo olhar em direção ao presente e 

futuro por ocasião das experiências no alistamento. A partir deste ano, no período em 

que fica em Freiburg, Heidegger irá apresentar os cursos tidos por fundamentais em seu 

projeto inicial como filósofo, futuramente transpostos em texto, dos quais destacamos 

“Fenomenologia da Vida religiosa” (Semestre de inverno de 1920/1921 e semestre de 

verão de 1921), “Interpretações Fenomenológicas sobre Aristóteles” (Semestre de 

inverno de 1921/1922), e “Ontologia: Hermenêutica da facticidade” (Semestre de verão 

de 1923).12 

O que prepondera nestes primeiros seminários é o papel fundamental da 

Filosofia e o que está por trás ao perguntar pelo seu objeto, um panorama que reconhece 

a tradição filosófica, e um sentimento de urgência que o demanda a recolocar o Ser 

como problema filosófico ainda não totalmente resolvido, e dado naquele momento a 

partir de uma perspectiva da Filosofia enquanto ciência primeira, originária, e que tem 

como cerne a vida.  

Safranski (2019) explica que neste retorno dos serviços militares, Heidegger 

aparece deixando de lado suas reservas contra a chamada filosofia da vida, da vida 

enquanto valor transcendental, muito popular naquele final de século XIX e difundida 

perto dele por neokantianos como Heinrich Rickert (2013, p. 77). Todavia, Heidegger 

parte da discussão sobre o fenômeno da vida no curso de 1919, o qual desenvolve ainda 

na primeira parte do curso de 1921, momento em que acentua como esta vida consiste 

em uma experiência fática. E, com o objetivo de conceber uma fenomenologia própria, 

partindo do conceito de experiência fática da vida, estrutura a hermenêutica da 

 
12 Estes e mais alguns seminários compõe os volumes 56 a 63 da publicação das Obras 

Completas de Heidegger (a Gesamtausgabe), denominados de Primeiras Preleções de Freiburg (Frühe 

Freiburger Vorlesungen). Para uma melhor compreensão a partir daqui é necessário frisar dois itens: a 

referência que fizermos a estes cursos é, na verdade, de seus respectivos textos que vieram a ser 

publicados posteriormente. E, ao longo do trabalho, optamos por nos referir a cada um ora pelo título, ora 

pelo ano final do curso, como indicado. Assim, por exemplo, quando estivermos nos referindo ao curso 

“Fenomenologia da Vida religiosa” também optaremos por dizer “o curso de 1921”. 



24 

 

facticidade. O contexto que ele escolhe para elaborar essa proposta hermenêutica é tanto 

inovador quanto significativo a medida que seu teor é compreendido. 

Ele consiste em uma discussão continuada com a tradição cristã, que, num 

primeiro momento pode parecer ser aquela promessa de Heidegger em recolocar 

problemas quanto a tradição Escolástica, mas caminha radicalmente para além disso.13 

Neste curso de 1921, “Fenomenologia da Vida Religiosa” se encontra a gênesis de 

muitas das questões que circundarão o tema da verdade em Ser e tempo, sendo elas, 

sobretudo, as concepções de fenômeno e de vida fática. 

 

1.2.1 Do histórico ao fático e ao mundo 

 

No curso de 1921, antes de ir direto ao ponto, Heidegger enfatiza a circunstância 

especial ou diferenciada que deve acompanhar a Filosofia enquanto considerada uma 

ciência. A discussão em voga estava exigindo dela o papel de apresentar conceitos, de 

ter o seu cerne nesta tarefa de oferecer respostas, próprio do modo objetivista de pensar. 

Heidegger tem urgência em contrapor esse sistema. Coloca que não somente a Filosofia 

se interessa por assuntos não com o mesmo objetivo que as ciências, como os conceitos 

filosóficos possuem a peculiaridade de serem “vagos, variados, oscilantes” (GA 60, 

2005, p. 39), e é justamente pelo não compromisso com a exatidão intransigente que um 

determinado tema filosófico é passível de discussão e desenvolvimento. 

Todavia, haveria uma circunstância capaz de conter esse conceito de Filosofia 

como também o da atividade científica, e, contra a expectativa de todos que ouviam a 

Conferencia, ele apresenta a ideia de vida factual de maneira positiva e não como uma 

alternativa diretamente contrária ao modo de compreensão cientificista. A vida factual 

conduz a um fator prévio a ser percebido pelas ciências que é pré-teórico às definições. 

Obviamente muito havia que se explanar a fim de verificar o domínio desse novo fator, 

e como filosofia e ciência de fato se desenvolvem a partir dele. Fato é que à Teoria do 

Conhecimento, em sua intenção de reduzir a totalidade do mundo a conceitos básicos, 

 
13 O curso, que futuramente será editado na junção de duas partes, foi motivado por Husserl 

enquanto este trabalhava nas bases da ontologia formal e método fenomenológico. Husserl distribuiu 

entre seus assistentes a tarefa de elaborarem uma fenomenologia de categorias da realidade, e que lhe 

fossem, sobretudo, particular. No caso de Heidegger, ele estava familiarizado com a escolástica e os 

textos religiosos, escolhendo tomar o caminho para dentro da leitura do Novo Testamento, contexto que 

ele usou então para trabalhar uma própria concepção de fenomenologia. Cf.: ESCUDERO, J. Adrián. 

Fenomenologia de la vida en el joven Heidegger. II. En torno a los cursos sobre religión (1920 1921). 

Revista Pensamiento, vol. 55, nº. 213, p. 385 412, 1999. 



25 

 

Heidegger contrapõe com a experiencia fática da vida, que, embora constitua o desafio 

de apreender a experiencia do comportamento, pode ser formalmente articulada. 

No panorama bem múltiplo que nos dá Mac Dowell (2011), houvera na época de 

Heidegger um “ressurgimento” do tema da religião no cenário filosófico, após um 

período de certo distanciamento. Um retorno que o próprio Heidegger explica depois 

quando apresenta o conceito de Ereignis (acontecimento apropriador): uma vontade pela 

compreensão da plenitude histórica da formação do pensamento ocidental, que, 

indiscutivelmente, precisa passar pela compreensão do cristianismo primitivo.14 

Tanto nas conferências, quanto editado na obra, Fenomenologia da Vida 

Religiosa é introduzida por uma parte metodológica onde encontra-se propriamente as 

contraposições de Heidegger ao modelo cientificista transformado em método 

filosófico. Denuncia uma “secularização” da Filosofia, que chegara àquela época como 

uma espécie de Lógica transcendental, e que estava sendo levada adiante pelos 

neokantianos. Por isso, as desenvolturas do método fenomenológico em suas teses 

também levantam, por vezes, o problema do método para a Filosofia. 

Partindo da serventia da facticidade, Heidegger responde que a Filosofia tem por 

propriedade ser mais criteriosa que as ciências, não podendo deixar de considerar um 

fator quando existente. O que ele pretendia colocar não era somente a (re)descoberta da 

facticidade, mas a (re)descoberta do quanto ela é parte da essência da Filosofia, não da 

que está sendo incumbida de oferecer respostas certas a problemas concretos, uma 

filosofia científica, mas à tarefa de flexionar os questionamentos. Era seu desejo "que 

esta necessidade da filosofia que consiste em ir dando voltas sempre dentro de 

perguntas prévias, aumente, e se mantenha viva, até o extremo de converter-se 

realmente em uma virtude" (GA 60, 2005, p. 40). 

 Esta proposta é tão radical que a tradição filosófica enquanto história da 

filosofia não seria considerada apenas como o registro de “acontecimentos” filosóficos, 

de maneira neutra, com datações e classificações. A facticidade impele um olhar 

reflexivo, crítico e que vai revelando o quanto os sistemas propostos trataram-se 

realmente de questionamentos filosóficos, e quais se confundiram com ideias movidas 

às categorizações, inerente ao modelo científico. Contudo, para chegar a este ponto, ele 

mesmo identifica o critério de se responder como se dá uma compreensão filosófica, por 

 
14 Sobre o enfoque do aspecto religioso cristão para a tomada filosófica da história do 

pensamento ocidental também HABERMAS, J. Entre Naturalismo e Religião. Rio de Janeiro: Tempo 

Brasileiro, 2007. 



26 

 

essência, que venha a avaliar as reflexões, e cuja resposta só pode ser dada neste mesmo 

modo reflexivo. Ou seja, a Filosofia deve ter uma compreensão sobre si mesma que ela 

obtém do próprio filosofar, e não do modo que a colocaria como ocupada com 

determinado objeto (fator temático) de determinado forma (fator metodológico, 

teorético), prática que a transforma em ciência. 

Ainda assim, todo questionamento enquanto modo de filosofar, ou, a própria 

Filosofia, Heidegger propõe ter um ponto de partida, o que quase parece a ênfase em um 

elemento novo ou transcendente, mas que logo tem esta possível contradição dissolvida, 

que é a experiência fática da vida. E, finalmente, o que é essa expressão? 
15 

Ela corresponde a apreensão do fenômeno da vida em seu aqui e agora, uma 

perspectiva que Heidegger afirma ter sido adormecida ao longo da história ocidental em 

função das diversas interpretações, e um fator que as ciências desconsideram, o que as 

caracteriza enquanto ciências. É o reconhecimento da complexidade estruturada, 

dinâmica e profunda que é a vida, desde quando a recebemos, como fator para a 

compreensão do que se dá no agora (GA 60, 2005, p. 45). 

A experiencia é uma acepção com duplo significado: o eu experienciante e o 

experienciado dela, que são compreendidos simultaneamente. Outra ressalva é que essa 

experiencia não se trata do que acontece dentro da mente, no cognitivo, sentido que 

Heidegger procura refutar pois o que propõe não se direciona às estruturas da cognição 

(GA 60, 2005, p. 44). 

Os elementos que integram a facticidade da vida são as compreensões de fático, 

de mundo e de histórico. 

Heidegger apresenta que fático não está no sentido do que é natural enquanto 

efetivo, determinado pelas causalidades, ou é algo real como uma coisa, que seria o 

modo de interpretar algo a partir de pressupostos gnosiológicos. O despertar, que chega 

aos ouvintes juntamente com críticas ao modelo científico, é que é impossível às coisas 

a sua compreensão enquanto “a-históricas”, ou seja, escapadas da influência do 

discorrer ou do desdobramento da vida, e tudo para o qual se volve esta suscetível ao 

momento executivo no qual se encontra e se dá. Deste modo, seja a apreensão do 

conhecimento, seja o caminho da própria Filosofia, nada começa e se sucede apartado 

da vida fática. Isso importará dizer que para se ir de encontro a Filosofia, ou qualquer 

 
15 A partir daqui nos referimos ao §3 da Introdução Metodológica, a primeira das duas partes que 

compõe Fenomenologia da vida religiosa, nos referenciando pela versão espanhol (2005) de tradução de 

Jorge Uscatescu. Porém, por vezes também usamos a obra original da Gesamtalsgabe edição de 1995, e a 

versão brasileira de Trad. E. P. Giachini, J. Ferrandin e R. Kirchner. Petrópolis: Vozes, 2014. 



27 

 

uma de suas discussões, é muito importante uma radicalidade que obriga um retorno 

em direção à experiência fática da qual se originou, como último ou mais radical nível 

para o qual toda teoria deve ser remetida (GA 60, 2005, p. 46-47). 

Mas é importante o destaque de que “vida fática” enquanto origem da filosofia 

não deve ser compreendida como um ponto de partida meramente, refutando o sentido 

de origem ou progenitura dessa facticidade, e da qual, uma vez concebida, a Filosofia se 

emancipa. A experiência fática da vida é o lugar total, a totalidade do homem em 

relação a realidade, ao mundo, passivo e ativamente. E o que ele experimenta, o 

conteúdo experienciado, é o mundo. 

Ao mundo, Heidegger apresenta três sentidos pré originários, ou seja, que não 

devem ser compreendidos de maneira separada. Mantendo a nomenclatura mundo como 

utilizada pelos neokantianos16, Heidegger o redefine como a totalidade ou integralidade 

da existência apreendida no agora. Mundo (Welt) é onde se pode viver, havendo a noção 

integral de mundo como o mundo circundante (Umwelt) que é o reflexo da totalidade da 

experiencia fática, onde todas as coisas estão reunidas, a matéria das coisas, objetos, as 

ideias, a arte e a ciência. Há o mundo compartilhado (Mitwelt) com os outros, que 

considera parte do circundante tudo o que as relações produzem, onde há também o 

mundo do eu-mesmo (Ich-Selbst então Selbstwelt). Todas estas expressões apenas 

servem para formalizar a significação de mundo enquanto recipiente da experiência 

fática da vida, traduzido por “mundo vital” ou “mundo da vida”, e que não pode ser 

objeto de categorização, subdivisões, delimitações e exercício de controle. 

Na concepção de mundo, destacamos duas importantes distinções feitas por ele. 

O primeiro é que Heidegger entende que a ciência e a arte são experienciados enquanto 

mundo circundante. O segundo é que a experiencia é concomitante ao acesso ao quanto 

possível da totalidade do mundo vital, então só cabe questionar ou observar o modo 

desta experimentação, o como (Wie) do experienciar aqueles mundos, e que se trata de 

um sentido referencial (Bezugssinn). A experiência está ligada ao conteúdo 

experienciado, que, por sua vez, é tudo que foi possivelmente acessado no mundo e com 

as quais simplesmente vou lidando ao longo de um dia. Já o que (Was) eu faço com o 

conteúdo não faz parte da experiencia fática, sendo, no máximo compreendido a partir 

 
16 O prof. Arthur Grupilho destaca que Windelbang e então Rickert elaboraram uma doutrina 

sobre os três mundos retirada das três críticas de Kant em Crítica da Razão Pura: o mundo objetivo, o 

mundo intersubjetivo e o mundo subjetivo. Supostamente seria de onde Heidegger modelaria a explicação 

de mundo nas categorias existenciais. Cf GRUPILHO, Arthur. Fenomenologia da vida religiosa: história 

e método na interpretação das epístolas paulinas do jovem Heidegger. Numen: revista de estudos e 

pesquisa da religião, Juiz de Fora, v. 17, n. 2, p. 78. 



28 

 

dela, porque estas diversas formas de lidar com o conteúdo em si nem sequer se tornam 

conscientes, elas simplesmente vêm de encontro (es begegnet) ao lidarmos com as 

coisas (GA 60, p. 12).  

Isso evidencia a autossuficiência da experiencia fática, oposta a qualquer 

controle. Heidegger explica que tudo o que puder ser acessado do mundo assim será, lhe 

virá de encontro, a experiência fática da vida não possui ênfases ou diferenciações. Ela 

possui somente um sentido, que é total, de significatividade, que consiste em ser 

perceptível, conhecido por mim independente do modo. 

Assim sendo, os modos de experienciar, o conteúdo, a autossuficiência e a 

significatividade são fatores para a compreensão da experiencia fática.  

Estes fatores permanecem mesmo quando sou eu me perguntando sobre como 

me experiencio na experiência fática da vida. Segundo Heidegger, “eu mesmo não me 

experiencio, nem sequer um “meu eu” apartado do demais; ao contrário disso, eu estou 

preso ao mundo circundante”.17 Qualquer elaboração sobre mim mesmo em minha 

experiencia factual é carregada da “mundanidade”, de todos os significados acessados 

no mundo, e de tal forma que o mundo experienciado por mim é ele mesmo tomado de 

mundo circundante. Assim, qualquer reflexão teórica ou elaboração mental já está 

inundada da significatividade enquanto tenta descrever experiencias como “meu 

mundo”, “minha alma”, “meu corpo e alma”. Este é o motivo pelo qual abordar esses 

conceitos, ou oferecer alguma novidade sobre ele, não era do interesse de Heidegger. É 

neste sentido que o homem é o ser já lançado e jamais irrompido das fronteirado do 

mundo em que se encontra, é o ser-o-aí que quando é, o é em sua submersão a um 

mundo, anterior a ele, e que jamais pode experienciar a si mesmo separado dele, como 

veremos no §44 de Ser e tempo. 

Em função dos temas propostos, se fazia imprescindível a Heidegger conversar 

com os trabalhos de Troeltsch em relação a filosofia da história e filosofia da religião. 

Após um contorno sobre eles, o espaço fica pronto para a discussão do fator histórico, 

que começa junto ao arremate do assunto deixado no §3: que significaria dizer que o 

fenômeno da experiencia fática da vida é histórico? Heidegger afirma que histórico 

(Geschichte) é o eixo central que proporciona o sentido de todo o conteúdo do 

Seminário em torno das três ênfases: questões introdutórias, a fenomenologia e a 

religião. 

 
17 Tradução nossa (GA 60, 2005, p. 48). 



29 

 

Já que a filosofia enquanto método apreende as coisas tendo como primeira 

etapa um aproximar-se a partir de seu aqui e agora, Heidegger mesmo é encontrado em 

meio aos debates sobre cristianismo e a história do Ocidente, este é o seu presente 

filosófico. Então sua filosofia se dedica a partir desta condição, à refutação da tendencia 

decadente da submissão do religioso e do histórico à categorizações tidas por vertentes 

filosóficas, originadas no kantismo; seria junto a estes dois temas que ele desenvolveria 

sua fenomenologia. 

O ponto de partida é, como de costume, o conceito usual de histórico. Ele é 

encontrado como atributo daquilo que transcorre no tempo. Heidegger chama a atenção 

para como este significado é comum a tudo o que existe, todos os objetáveis teriam um 

começo e uma história, pois tudo está sujeito ao tempo, e isso faz com que o conceito 

una de certo modo todas as coisas. Também pode ser observado que histórico é uma 

propriedade das coisas, pois é a dimensão que aponta para a temporalidade delas. 

Portanto, um conceito subentendido de histórico vigora e pode ser observado, 

principalmente, entre os estudos filosóficos sobre o cognitivo, ainda que em busca de 

acepções eternamente válidas, de caráter “a-temporal” (GA 60, 2005, p. 63-64). 

Heidegger observa que o conceito usual de histórico carrega, em sua maioria, 

dois sentidos: a) o uso de “histórico” como uma característica para se falar sobre a 

mudança ou pluralidade das coisas e b) e que o histórico por vezes é visto como um 

fardo que as coisas carregam. Ambos os sentidos o caracterizam como um apoio no 

qual a vida está firmada, se mantém, e o fator que de algum modo pode explicar o 

presente, conforme as configurações e alterações pelas quais a vida passou. Juntamente 

a isso há um juízo de valor que considera o histórico como algo negativo em relação ao 

presente, porque o  presente “carregá-lo” no sentido de ser definido por ele, como 

também limitado a ele em potência e criatividade. 

Dentre as críticas a essa opiniões que ele colhe de sua época, Heidegger destaca 

de pronto a contradição existente entre algo ser definido como referente ao transcurso 

temporal, e, por isso, opor limites ao presente. No campo da valoração desta 

constatação, para Heidegger há, na verdade, riqueza em constatar que a história está 

aqui e agora, que está viva e surtindo efeitos no presente (unmittelbare Lebendigkeit), 

pois a percepção de sua presença constitui o ponto de partida mais próprio da existência 

quando a questão é a vontade por estabelecer (descobrir) o modo de acesso a realidade e 

ao Ser para a Filosofia. 



30 

 

Em busca de uma definição para além do atributo, Heidegger lembra que a 

filosofia, tanto quanto a ciência, não dependem do histórico – seu significado usual – 

para se realizarem historicamente. Por isso, o seu contraponto é construído com base ao 

que já explicou da própria facticidade: pensar o histórico no modo como se apresenta na 

vida como ponto de partida para que seja tomado filosoficamente. O resultado desse 

caminho levará a um modo diferente de se pensar a história como um atributo. Ele 

reinicia a pergunta: o que se designa quando se atribui a uma objetualidade a 

propriedade de ser historicamente? 

Por motivos didáticos, ao que irá elaborar, faz distinção entre objetualidade 

(Gegenstang) e objeto (Objekt). Toda objetualidade é um objeto, mas não o contrário, 

de forma que o que se entende usualmente por objeto está mais para objetualidade. As 

duas palavras significam objeto. Só que Gegenstand é formada por gegen/contra e 

stand/em pé diante, o que quer dizer que objeto é aquilo que se encontra “em pé” no 

sentido de “diante e acessível” a mim. Já Objekt é o sentido abstrato, de quando 

dizemos “tal coisa foi objeto de discussão na reunião”, e aquilo que está sendo tomado 

já em seu modo teórico. Qualquer fenômeno, até mesmo a Filosofia, pode ser tomado 

como objeto, mas nunca será uma objetualidade. Enquanto é somente tomado, escolhido 

e posto em estudo, o objeto nada diz sobre o fenômeno pois está somente sob tal 

formalidade, ou seja, o fenômeno foi deslocado de seu campo original para o seu campo 

formal, como conceito. Na opinião de Heidegger, o que a tradição tinha, por ora, 

realizado em relação aos conceitos é a sistematização das objetualidade para objetos, 

trabalhado no estabelecimento de doutrinas categoriais, e até sistemas filosóficos, e, 

com isso, deixando vários aspectos anteriores encobertos. 

Assim, aquilo que é tido como propriedades de um objeto é, na verdade, as 

propriedades de uma objetualidade, e, uma objetualidade lhe corresponde estar 

determinada temporalmente. Com isso, ela é histórica. Ela é um instrumento para servir 

a fim de evidenciar o aspecto temporal do objeto quando apreendido (GA 60, 2005, p. 

66). Com isso, a caracterização mais geral possível de uma objetualidade é sua 

historicidade. 

Pode parecer tênue a linha que separa este modo de falar da historicidade 

relacionada ao objeto, da atitude da tradição filosófica em incentivar a definição de 

histórico como propriedade. Mas, na análise geral da questão como posta por ele, é 

possível entender que o problema da história enquanto não predicativa é muito mais 

simples, em que a filosofia busca evidenciar o seu fator mais essencial, que consiste em 



31 

 

perceber que a história é prévia a qualquer elaboração, pois tudo o que existe está 

lançado e sujeito ao tempo, de modo que não são as coisas que “possuem” um histórico 

mas o contrário, a história as possui, como o “lugar” de seu surgimento, do seu ser. Na 

oportunidade de falar dessa percepção, ou mesmo, a partir dela, Heidegger sugere a 

distinção de objetualidade, a fim de instrumentalizar o modo de abordar a questão, já 

sob perspectiva da tomada de histórico como um horizonte de sentido. 

É em função de certa simplicidade, ainda que virtuosa, que caracteriza as 

percepções (e não as criações), é que Heidegger trata também de outros assuntos entre 

os parágrafos da facticidade e historicidade. Ele passa a falar sobre outro papel da 

Filosofia, que é o de luta contra determinada tendencia comum da vida. 

Ao fato de que a facticidade da vida é reduzida a uma sistematização dos 

significados do mundo em categorias genéricas e objetivas, onde o mundo se torna dois, 

três mundos em função de uma teoria, Heidegger denomina de atitude (Einstellegung). 

Esta atitude carrega uma tendencia em si, a de decair (abfallenden Tendenz der 

Lebenserfahrung). A decadência denomina uma transição, da coisa em sua 

complexidade original, que, quando denominada e reconhecida, ganha modos usuais e 

simplificados, que facilitam a sua compreensão pela coletividade. Esse ciclo, para ele, é 

de uma regulação da vida, que objetiva gerar asseguramento quanto a compreensão, 

seja da história, do tempo e de tudo o que existe.18 Assim, caberia ao filósofo a 

resistência à decadência, pois ela é uma tendencia, portanto, um comportamento natural 

da vida. O asseguramento enquanto decadência, pois, é o que ele observa da 

preocupação19 que a falta de conceitos absolutos parece causar, ou seja, que a 

perspectiva da historicidade e da contingência acarretam. 

Entre os parágrafos seguintes (GA 60, §8 e §9) ele especifica as vertentes que se 

contrapõe ao histórico em afirmação a vida, certas “vias de defesa”: a) a via da aversão 

ou a via platônica, b) a via da entrega radical, e c) a via do compromisso entre a 

aversão e a entrega. Aqui é importante resumir estas considerações por conter o 

apontamento da influência de Platão ao modo de pensar, bem como a extensão de como 

 
18 Como melhor será abordado no tópico 2.2 do Capítulo 2, a decadência para Heidegger não tem 

juízo de valor negativo, como pode aparentar. Até aqui, o seu significado é apenas a constatação do 

processo de simplificação de uma descoberta. 
19 A tradução de Jorge Uscatescu para Beunruhigung (substantivo) é “desasosiego” e 

“preocupación”, que é para Heidegger o algo (o histórico) que tira algo de seu estado estável ou de 

quietude. Por isso, optamos por traduzir por “inquietude” e “desassossego”, e, beunruhigt (adjetivo) como 

“inquietador”. Ao longo dos parágrafos, Heidegger usa ainda Bekümmerung que seria uma inquietude no 

sentido de dor ou aflição, muito relevante como início para o que ele apresentaria como elemento que é 

parte da experiencia do Dasein chamado Angst, a angústia. 



32 

 

a filosofia não só deixou de reavaliar o modo de investigação das ciências gerais e 

empíricas, como propositalmente parece refutar essa tarefa. 

Na via da aversão Heidegger faz referência ao platonismo. É um estado de 

elaboração da realidade em que a dimensão histórica não é nem a única, nem mesmo 

uma das fundamentais, que se utiliza da teorização e da lógica para definir e continuar a 

descoberta de um mundo "supra-temporal", o que remete ao mundo das ideias, em que 

existem substancias e valores eternos, em que ainda que o cognoscente assimile e 

transcorra no tempo, as proposições teóricas e a verdade prevalecem “a-

temporalmente”. Já na via da entrega total, Heidegger a associa a Oswald Spengler, e 

ela está no extremo oposto ao idealismo. Nela o histórico ocupa todos os lugares e o 

acontecer deve ser posto como objetivo, portanto, após uma tomada de compreensão do 

histórico, uma elaboração, ele “precisa” estar presente de maneira a gerar atitudes neste 

sentido. Porém, segundo Heidegger, continua fundamentada no modo da teoria do 

conhecimento, como, ao querer "historicizar" o presente com valorizações, como a 

cultura, ou um certo destino, Spengler acaba colocando a historicidade como um 

absoluto. Heidegger vê, na verdade, que ambas as vias assumem bem o esquema 

platônico. 

E em relação a via aparentemente central, ela consiste na tentativa de contrapor 

essa radicalidade de Spengler, feita por Dilthey, Rickert, Simmel e Windelband. 

Contudo, ao tentar assumir um compromisso entre as duas, não utiliza as relações que 

se verificam entre elas que possibilitaria perceber os problemas, sendo um deles, o 

estabelecimento de mais elementos absolutos.  

O aspecto que Heidegger está chamando a atenção consiste na ação irreprimível 

da história, até mesmo sobre aquele que a coloca para estudo, o que torna o assunto não 

possíveis de ser posicionado no mesmo nível que as considerações encontradas na 

tradição, vigentes nas discussões de sua época. Como ainda se abordará neste trabalho, 

na tentativa de mover a realidade história para um plano secundário, a via platônica não 

percebe que é nela que os valores se dão, e é nela que algum absoluto poderia, por 

exemplo, transparecer. Heidegger pede pela reconsideração do desfavor da história e, 

em prol do futuro, se contemplar tudo a partir do acervo universal passado e 

irreprimível, que está dentro de um processo que se auto constitui “realizante do 

humano”.20 

 
20 Tradução nossa (GA 60, 2005, p. 72-73). 



33 

 

Em resumo, as direções apontadas se relacionam para Heidegger ao postularem 

ambas pela superação do caráter inquietante (beunruhigt) do histórico. Todavia, não 

conseguem elaborar o motivo pelo qual se esforçam neste sentido. Além disso, tratam a 

realidade história como um ser objectual, levada a um estado de disponibilidade em que 

pode ser analisada. 

Neste ponto, Heidegger coloca uma importante consideração em relação ao que 

ele chama de via do conhecimento, o modo de compreensão que está contraponto, e que 

consiste em outra relação entre as três vias: a existência da tendencia à tipificação. Essa 

tendencia que ele denomina atitude teórica ou teorética, só é possível mediante o 

complexo temático (Sachzusammenhang) do objeto. Compreender, para a teoria do 

conhecimento, é uma atitude de encontrar o tipo de uma objetualidade. Quando o fator 

histórico está em jogo, ele vê que as três vias o têm como um objeto ou tema (Sache) 

diante do qual se terá uma atitude gnosiológica que procurará associa-lo ao que é do 

histórico (o conjunto de definições sobre ele) com outra questão, como a vida, por 

exemplo. Contudo, mais uma vez, essa atitude é um suspender de vez a referência viva 

(da vida) do que se quer conhecer, fator não apreciado na fórmula. Assim, compreender 

é um comportamento sistematizador, onde há uma referência humana no lidar com o 

complexo temático, pois o cognoscente executa os complexos temáticos num sentido 

lógico, ele os tipifica, e, com isso, liquida a história. “Quando se diz que o 

comportamento sistematizador é uma compreensão, pensa-se com ele uma compreensão 

atitudinal (atitude cognoscente de associar algo ao seu tipo, ao já conhecido), que nada 

tem a ver, em contraposição, com a compreensão fenomenológica” (GA 60, 2014, p. 

46). 

Já a atribuição de valor negativo ao histórico que gera uma reação contra a 

inquietude afasta a percepção do que é mais essencial do histórico: não a renúncia do 

momento executante, mas o seu caráter de imediatez, latência e de continuidade. A 

crítica de Heidegger às três vias em que classifica as discussões em sua época, 

desfiladas do papel da Filosofia para o homem que se questiona, é reelabora por ele 

como uma oportunidade, em que o ser histórico, constrangido pela dinamicidade, 

possui para se chegar àquilo que o preocupa de forma original, sendo um erro tomar a 

via de considerar a situação de inquietude uma objetualidade dentro da história, e a 

história, somente um modo de denominar certa ordenação sistemática no tempo. 

Heidegger afirma que vê, ao fazer perguntas ao modo de compreensão 

tradicional, uma refutação ao histórico em função da insistência em conseguir certa 



34 

 

novidade espiritual21, para qual o histórico é um empecilho. Este empecilho está ligado 

ao caráter inquietador que Geschichte tem, mas que nada mais é do que inerente da 

própria vida.22O homem está sendo considerado enquanto em sua preocupação por 

afirmar a si mesmo, mas a isso não cabe o modo objetal, ou mesmo uma realidade 

histórico-objetal. Se assim o for, a preocupação (Beunruhigung) que faz parte da 

procura é tida como algo a ser combatido, o que é totalmente contraproducente para o 

processo de busca e resposta sobre a vida. O empenho de Heidegger tenta mostrar quão 

autêntica é da vida a tendencia à inquietude. 

Neste intrincado problema Heidegger propõe o ser-aí fático, um modo de pensar 

por um outro lado, que não está refutando o histórico ou tendo-o por fardo. O homem é 

apreendido enquanto ser histórico por ter toda a sua capacidade de ser em função da 

história, e que é, por ela mesma, inquietado, diante da eventualidade de sua natureza. O 

método fenomenológico de Heidegger, portanto, é o que percebe não só há sempre um 

sentido ou princípio para toda definição que é feita, quanto como essa perspectiva é 

dotada do elemento da historicidade. 

As preleções de Freiburg sobre o tema da religião foram publicadas, portanto, 

sucedida de uma proposta de metodologia a partir da qual o que viria a seguir deveria 

ser compreendido, e importante para enfatizar a relação entre o esse método, a filosofia 

da vida, e a religião. É que já que a filosofia enquanto método apreende as coisas tendo 

como primeira etapa um aproximar-se a partir de seu aqui e agora, Heidegger mesmo é 

encontrado em meio aos debates sobre cristianismo e a história do Ocidente, este é o seu 

presente filosófico. Então sua filosofia se dedica a partir desta condição, à refutação da 

tendencia decadente da submissão do religioso e do histórico à categorizações tidas por 

vertentes filosóficas, originadas no kantismo; seria em meio a estes assuntos que ele 

desenvolveria melhor sua fenomenologia. E que seguem por um caminho a fim de 

mostrar como os problemas da filosofia da religião de sua época poderiam servir de uma 

espécie de espaço ideal para o arrolamento do próprio problema da Filosofia quanto ao 

método. 

 
21 No curso de semestre de verão de 1923, Ontologia. Hermenêutica da facticidade, Heidegger 

de início expõe a relevância da Fenomenologia para os empreendimentos da Filosofia no final do século 

XIX, desafiada principalmente pelas correntes do naturalismo, do anímico e religioso, e da psicologia. 

Sobre a influência destas correntes na ontologia e hermenêutica: DILTHEY, Wilhelm. A construção do 

mundo histórico nas ciências humanas. Tradução Marco Casanova. São Paulo: Editora UNESP, 2006. 
22 A vida também não está apreendida em sentido fenomenológico, por isso, está associada a 

certa positividade e dádiva, o que precisava ser revisto, e, razão pela qual o diálogo construído por 

Heidegger não se harmoniza com o histórico. 



35 

 

Para que fosse possível estabelecer um objeto da religião era preciso 

primeiramente a percepção de sua existência na história. Na segunda parte do curso, 

Heidegger escolhe o fato que denomina “experiência religiosa do cristianismo 

primitivo” para desafiar uma definição através deste método. Para isso, investiga as 

epístolas paulianas, principalmente os livros da Epístola aos Gálatas e aos 

Tessalonicenses, procurando de forma minuciosa pelo máximo de relatos do apóstolo 

quanto a sua experiencia, o que, Heidegger enfatiza, só pode ser apreendida diretamente 

dos escritos do próprio Paulo sobre si mesmo. Heidegger presta atenção a origem 

circunstancial da experiencia em si (a vida comum de Paulo de Tarso) e o que ele relata 

ver, sentir e fazer após a mudança que caracteriza a experiencia religiosa, da qual 

Heidegger destaca a conversão do cristão (entre a vida passada e a nova vida), a 

tribulação da carne, e a angústia da espera em relação ao advento de Cristo.  

 

1.2.2 Do histórico ao fático e ao tempo 

 

É na segunda parte do Seminário que acompanhamos Heidegger demonstrar 

vários elementos de sua tese mediante os relatos das cartas de Paulo. Iremos nos deter, 

em específico, aos estudos a partir do capítulo 3, da leitura das Epístolas aos 

Tessalonicenses. 

A primeira questão levantada é o problema da explicação religiosa (GA 60, 

2014, p. 65). Na comunicação de Paulo com os cristãos primitivos ele fala 

constantemente da fé, mas sem descrever exatamente o que ela é. Heidegger também 

destaca que ao estar voltado para a situação fática de Paulo, como descrita na epístola, o 

encontramos se identificando com uma comunidade formada por aqueles que “passaram 

a estar ao seu lado”. Nesta condição de relação, Paulo experencia com os 

tessalonicenses duas determinações: 1) experiencia o seu ter-se-tornado 

(Gewordensein); 2) e ele experiencia junto com eles o saber que eles tem por também 

terem-se-tornado (Ibid., p. 83). Todavia, nem a fé, nem este saber, ou mesmo o “estar ao 

seu lado” são devidamente explicados na carta. Isso acontece porque não é necessário 

explicar um saber que já se sabe. 

O que eles se tornaram? O que Heidegger quer indicar faz desta a pergunta 

errada. Paulo e os crente compartilham a conversão, encontrando-se reiteradamente nos 

versos a ênfase na lembrança da experiencia desta conversão, fato único e, portanto, 

originador. Assim, seja para alegria, seja para exortação, a carta objetiva o chamamento 



36 

 

ao presente daquilo que um dia foi experimentado, que o cristão experimentou e, por 

isso, aceitou e tornou-se, não sendo mais o que era antes, e a fim de que isso gere um 

comportamento no presente. Trazendo da leitura original em grego, Heidegger destaca a 

repetição intensa dos usos de 1) γενέσθαι [ter-se-tornado], 2) οἴδατε [sabeis], 

μνημονεύσατε [lembrais]. Esses elementos conjugam uma experiencia, que, ao mesmo 

tempo, relaciona passado e presente (“lembrar hoje o que um dia se tornaram”), e que 

repercute em atitudes que não precisam ser pormenorizadas, pois os tessalonicenses já 

sabem (GA 60, 2014, p. 83). 

Sendo esta experiencia o cerne, obviamente que componentes são trazidas neste 

chamamento da experiencia ao presente, mas sem que seja necessário pormenorizá-los, 

este é o ponto. Assim, o olhar/voltar-se para a experiencia originadora vem primeiro, é 

prévio, e independente destes componentes (detalhamento ou significados) que a 

experiência reúne, ou das atitudes que serão tomadas a partir dela. Esta é a percepção do 

primado do fenômeno em comparação a preocupação de identificar ou categorizar o que 

o compõe. Este é o feito que a Fenomenologia como método dispõe à Filosofia, e, assim 

como Paulo não está oferecendo uma teologia ou uma teoria das categorias necessárias 

sobre o que deve ser uma vida cristã em suas cartas, mas sim contando sua própria 

experiencia de vida, o ponto de partida é a vida fática, enquanto experiencia, enquanto 

vivência, como método. 

O segundo passo é que o que se sucede deste saber prévio é um comportamento 

correspondente. Heidegger elenca os vários versos da carta onde Paulo passa 

diretamente deste saber (a reconexão com a experiencia da conversão) para uma série de 

comportamentos que lhe seriam próprios, como o comportar-se “alegremente na 

tribulação”, comportar-se “como modelos para todos os fiéis...”. Tal fato demonstra 

exatamente o ponto de Heidegger quanto as preconcepções condutoras (leitenden 

Vorgriffe) e que evidenciam o caráter secundários dos conceitos (Begriffe) (GA 60, 

2014, p. 70). Ou seja, da forma como se encontra no texto, o que importa para o olhar 

filosóficos não é a descrição do que os cristãos se tornaram, ou de como irão agir a 

partir desta conversão, mas a percepção da possibilidade da apreensão a partir da 

experiencia, que, por sua vez, é suficiente enquanto saber para a lida diária com a 

realidade, para as realizações. 

Em diante, Heidegger identifica que este comportar-se concentra-se, 

basicamente, em dois sentidos: o de servir e o de esperar, baseado em 1 Ts 1:9-10. E 

eles dois constituem o sentido da realização do saber prévio em relação à paroysίa ou 



37 

 

parousia (παρουσία), o retorno do Cristo Deus a terra, tema sobre o qual os 

tessalonicenses questionavam Paulo. Por se tratar agora do assunto quanto ao tempo em 

que algo aconteceria para os cristãos, Paulo, que poderia dar outra resposta, se coloca 

apenas a remeter-se novamente ao que eles já sabem (1 Ts 5:1). Ou seja, neste saber 

muitos fatores estão em jogo.  

Uma concepção diferente de tempo também vem sendo construída ao longo da 

carta, relacionada a remissão do momento da conversão. “Tempo” e “instante”, se 

entendidos em sua maneira usual, como transcurso cronológico, parece não alcançar a 

compreensão do relato de Paulo da experimentação no presente de algo ocorrido no 

passado. A experiencia no presente não passaria de uma mera atividade cognoscente, e 

não um fenômeno sendo experenciado. Todavia não é isso o que Paulo relata ser, pois 

as atitudes dadas hoje evidenciam a presença da experiencia. 

Assim, este tempo, diz Heidegger, refere-se ao tempo da facticidade, que deve 

ser apreendido do complexo realizador da própria vida fática, ela enquanto ponto de 

partida para definir a dinâmica da situação, que, no caso de Paulo, é o mesmo momento 

vivido no presente tendo acontecido em algum ponto no passado, tornando totalmente 

“inadequado” compreender o relato a partir de uma cronologia, e não a partir de um 

“tipo” de tempo que a experiencia mesma está a sugerir. 

Heidegger coloca uma segunda peça em relação a tempo e evidencia: 

 

Toda a questão, para Paulo, não diz respeito à questão gnosiológica (porque 

vós mesmos sabeis muito bem). Ele não diz: "nesse ou naquele momento o 

Senhor virá novamente"; também não diz: "não sei quando ele voltará", mas 

ele diz: "Vós sabeis muito bem...". Este saber deve ser um saber todo 

peculiar, pois Paulo remete os tessalonicenses a si mesmos (...). A partir 

desse modo de contestar segue-se que a decisão (atitude) da "pergunta" 

depende de sua própria vida (GA 60, 2014, p. 92) 

 

Assim, se os crentes estão na vivência de uma experiencia não marcada em 

relação ao passado e presente, o perguntar pelo "quando", em si, revela algo desta 

vivência: é uma atitude da não-vivência ou do não-saber. Aquele que pergunta não só 

manifesta a vontade por saber a data do advento, mas revela o não agir de acordo com a 

sua conversão pois a conversão não fora um meio para o fim (a parousia), ela já é a 

vivência com Deus hoje da forma como se sucederá após o advento. Desta maneira, a 

atitude de ansiedade por uma resposta evidenciaria a não-vivência da conversão. 

Heidegger observa que Paulo contrapõe a pergunta falando sobre dois distintos modos 

de vida (Ts 5:3 [quando eles dizem]; Ts 5:4 [mas vós]). O primeiro, dos não-



38 

 

convertidos, é formado por uma procura por segurança, “eles dizem: “paz e segurança” 

em relação a vida, um modo de comporta-se nela onde a inquietação (Beunruhigung) 

não é desejada. Mas sobre eles advém repentina “calamidade”, que os surpreende. 

O verso pauliano exemplifica exatamente como um saber se manifesta ou é 

tomado da atitude, de caráter vinculado, e que a atitude dos não convertidos, como um 

exemplo, manifesta tanto a vontade pelo asseguramento quanto o idealismo em relação 

a ele, que não pode ser sustentado em função da  independência dos fenômenos da vida 

como a imprecisão do futuro. 

A realidade do segundo advento de Cristo demanda a vigilância (Ibid., p. 92), 

uma atitude que evidencia a referência que Paulo quer destacar: que o cerne de seu 

aconselhamento quanto ao advento não é o compartilhar dos detalhes desses 

acontecimentos futuros, mas o despertar para a iminência desta vinda, ou seja, uma 

atitude demandando por outra, e não por um saber. A vigilância evidencia então o 

despertar, que, por sua vez, evidencia a vivência com Deus a se realizar no aqui e agora. 

Assim, o que se encontra manifesto pelo convertido em relação a parousia é uma vida 

atual relacionada com o divino, cheia de retidão e demais componente que Paulo cita. A 

questão é que o manifesto desta relação com o divino, que trás para a atualidade a 

experiencia passada da conversão junto a expectativa do que está para acontecer, 

evidencia também um tempo próprio, um tempo apreendido do manifesto. Este tempo é 

para os gregos o tempo kairológico, a concepção de tempo no horizonte somente a partir 

do qual é possível compreender sua fenomenologia, o tempo existencialmente 

considerado. Nos explica Mac Dowell 

 

O sentido de “parousia” não é tanto o de um fato exterior no fim da sucessão 

do tempo natural, da vida terrena do homem. A vida nova, a ressurreição, que 

ela traz consigo, acontece já no “hoje” da decisão da fé. Esta antecipação 

existencial do futuro, do fim, da morte, que domina a antropologia do Novo 

Testamento, fornecerá a Heidegger a chave de sua concepção da 

temporalidade da existência humana. (...) O cálculo do tempo e a fixação das 

condições da salvação, que permitem dormir um sono sossegado, opõem-se 

frontalmente à vigilância crista, à espera do Senhor (...), que desperta 

continuamente o fiel para a decisão. (1993, p. 128). 

 

Heidegger responsabiliza neste ponto a dogmática cristã católica pela perda de 

sentido dos textos originais (como com a escatologia), como a do tempo, o processo 

compreendido por Harnak como helenização do cristianismo primitivo. O aspecto 

temporal sob a perspectiva fenomenológica é encontrado como a forma mais originária 

de se olhar o que o texto está descrevendo, já que “de modo algum o “quando” (Wann) é 



39 

 

apreensível objetivamente” (GA 60, 2014, p. 93) na descrição da parousia da epistola 

enquanto parte da própria experiencia de conversão vivida no agora: 

 

O sentido dessa temporariedade é também fundamental tanto para a 

experiência fática da vida quanto para problemas que dizem respeito à 

eternidade de Deus. Esses problemas deixaram de ser abordados 

originalmente na Idade Média em consequência da penetração da filosofia 

aristotélico-platônica no cristianismo, e nossa especulação atual, que trata de 

Deus, intensifica ainda mais o caos. (...) A consideração atual aborda o 

núcleo da vida cristã: o problema escatológico. Já no final do século I o 

problema escatológico foi encoberto no cristianismo. No período posterior já 

se desconhecem todos os conceitos originários cristãos. Também na filosofia 

atual, as formações conceptuais cristãs estão encobertas pelas formulações 

gregas. Seria o caso talvez de colocar em evidência os evangelhos – 

especialmente os grandes discursos escatológicos de Jesus em Mateus e 

Marcos – para extrair a posição fundamental do problema. (...) O como da 

apreensão da realidade, o como da concepção dos acontecimentos, não 

podem realizar-se de forma objetiva e atitudinal (orientadora) a partir do 

"salutar entendimento humano" (GA 60, 2014, p. 93). 

 

Para ele, será exatamente a radicalidade da fenomenologia em propor retorno 

aos fenômenos originários, que neste caso, é o contato direto com os relatos paulianos, 

uma sugestão de antídoto para que seja possível a apreensão da experiencia. Heidegger 

não se desvia, portanto, da centralidade do método fenomenológico, é ele o seu objetivo 

desde o início. O “acesso às coisas mesmas” é trazido por ele como lema do tratado das 

obras de Husserl, e que desenvolve para o acesso ao ser pelos entes por meio da 

apreensão tal como eles mostram de si mesmos, inclusive temporalmente.  

 

1.3 ARISTÓTELES E HEIDEGGER 

 

Ainda nos Primeiros Seminários Friburguenses, Heidegger expõe o seu não 

contentamento com o rumo que a Fenomenologia tomou em sua época, buscando 

mostrar como a Fenomenologia não deve ser colocada no nível de modificadora das 

matérias filosóficas, e sim que ela consiste em propor uma mudança no modo de acesso 

a essas matérias, algo, porém, que ele observava estar se degenerando para um conceito 

irrefletido, e o entendimento de fenômeno estava sendo tido em si já como uma 

categoria. 

Na segunda parte de Ontologia. Hermenêutica da facticidade (1923) Heidegger 

prioriza esclarecer que a natureza da fenomenologia é de um método, no qual as 

objetualidades (Gegenstände) se determinam tal como elas mesmas se dão, a partir de 

um retorno a origem do termo phainόmenon (φαινόμενον) (GA 63, 2012, p. 82-83). Isso 



40 

 

é importante pois Heidegger encontra em Aristóteles algo que o faz despertar para a 

relação entre o caráter de Fenomenologia e o de Alétheia.23 

Anteriormente, em Fenomenologia da vida religiosa, ele havia buscado 

responder como a Fenomenologia investiga aquilo de que trata, bem como, que já que a 

experiencia é tomada no fenômeno, o fenômeno reúne a totalidade de sentidos entre 

conteúdo, referência e execução (GA 60, 2014, p. 93). Em 1923, Heidegger vai além 

disso, e explica como o objeto temático da filosofia “conduz ao fenômeno”.24 

Para transmitir este sentido mais próprio de fenomenologia, ele direciona à 

necessidade do retorno à compreensão original grega de phainόmenon e de logos 

(λογος). Phainόmenon remete-se originalmente a phainestai, que significa mostrar-se, 

de modo que phainómenon quer dizer “aquilo que aparece”, e, mais especificamente, 

“aquilo que mostra de si mesmo ao mostrar-se”. Isso quer dizer que a coisa que se 

mostra, mostra exatamente o que é sem qualquer representação, categoria. Esta 

percepção da coisa era para os gregos phainómenon, estado presente da coisa que se dá 

ao dar-se, sobre o qual Heidegger observa ser um estado de sua condição mais presente, 

tanto quanto mais própria, determinando-o o modo de ser “objetual” de algo 

(Gegenständlichseins) (GA 63, 2012, p. 75)25. O ser objetual serve preponderantemente 

para o método descritivo da fenomenologia, tal como Husserl o propôs, a fim de se 

referir a determinação fundamental e concreta da região das vivências. Assim, até aqui, 

Heidegger não se desviara de Husserl pois fenomenologia é, de fato, o “ver, apreender o 

que se dá de si mesmo”26. Como ponto chave desta questão, ele afirma 

 

Os conceitos e as proposições sobre conceitos e proposições devem provir 

das objetualidades mesmas, por exemplo, as proposições ou enunciados 

apresentam-se como escritos ou ditos, lidos ou ouvidos. Proposições ou 

enunciados são acompanhados de vivências de pensamento ou de 

conhecimento, e estes são acompanhados de vivências de significação. Numa 

 
23 Irá se remeter a essa relação que investigava em 1963 no texto “O meu caminho a 

fenomenologia”. 
24 É importante destacar o que significa o “ir além” em Heidegger, o seu avanço em determinado 

ensino. Em qualquer elaboração sobre os desdobramentos de sua ontologia, o avanço quase sempre estará 

se referindo a introdução de um novo elemento prévio a ser percebido na analítica existencial. Ou seja, o 

ir além como um novo passo é, quase sempre, na verdade, um ir um pouco mais para trás, e perceber algo 

que se coloca dianteiro a aquilo que está sendo analisado. Aqui, por exemplo, descrevemos como 

Heidegger passa da definição de fenômeno como prévio a experiência, para objeto temático enquanto 

prévio ao fenômeno tomado em seu modo teórico. 
25 Muito importante distinguir este que é o “modo de ser” objetual das coisas, daquela distinção 

feita em Fenomenologia da Vida Religiosa entre objeto e objetualidade. Aqui Heidegger, denominando 

Gegenständlichseins, se refere a coisa tomada enquanto seu modo de ser se dá como objeto, algo que se 

dá como no modo de ser de objeto Gegenständ. 
26 HUSSERL, Edmund. Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phanomenologischen 

Philosophie. 1976. Versão traduzida A idéia da fenomenologia. Lisboa: Ed. 70, 2000, p. 77. 



41 

 

proposição ou num enunciado temos aquilo acerca do qual se diz algo, e o 

que se diz, divisão que não precisa coincidir com a de sujeito e objeto. Como 

consequência, tudo se baseia na apreensão de tais vivências, na apreensão da 

consciência de algo. Tal é a tarefa primeira da fenomenologia (GA 63, 2012, 

p. 78). 

 

Em razão disso, a estrada, agora mais bem pavimentada, surge livre para aquela 

questão inicial que Heidegger destacou do trabalho de Brentano, a pergunta se o 

encontro com os entes se dá de modo unívoco, já que, desde Aristóteles, o ente em sua 

objetualidade, ou seja, no estado em que se apresenta somente como determinado (e não 

como um “objeto” ou tema basicamente teórico) é plural em seu mostrar-se. O 

fenômeno é o modo de ser objetual de algo porque tem o sentido de revelar-se. Então 

trata-se de uma categoria temática que orienta o acesso, predispondo o lidar com as 

coisas. Essa categoria objetiva intrinsicamente o alertar criticamente à visão, 

reconduzindo-a a uma desconstrução que, por sua vez, vai desvelando o que está 

encoberto por meio da crítica (GA 63, 2012, p. 84). 

Em Da Interpretação, Aristóteles determina que as sentenças predicativas que 

expressam uma qualidade essencial de algo, pois, são logos apophantikos, assinalando a 

correspondência entre o que é declarado e o que é encontrado, de modo que quando o 

logos apresenta o que está exatamente dado, ele é apofântico (ἀποφαντικός) (De Int., 4, 

17ª 2 3).27 Será um pouco tempo depois da publicação de Ser e tempo, no curso de 

inverno de 1928-1929 denominado Introdução a Filosofia, que Heidegger trabalhará 

melhor a realidade dos gregos antigos, trazendo o cenário original do sentido de logos 

que é essencial para a sua compreensão. Para os pré-socráticos não havia espaço entre o 

pensar e a palavra audível ou escrita, de modo que viviam mais intensamente na 

linguagem e no discurso, do que nós modernos, e de maneira tal que pensar era 

propriamente discutir – por vezes em público (GA 27, 2008, p. 215). Este é o λογος 

(logos) que Heidegger enxerga. Reunindo diversos significados ao longo da tradição 

(conceito, razão, juízo, etc), ele é tomado por Heidegger pelo caráter de sua função, que 

é a de declarar algo, derivado de legein (falar ou reunir). Assim, logos é discurso (Rede) 

que declara ou mostra (apofântico), enquanto reúne (legein). 

Esta exata questão é introduzida em Ser e tempo no §7º. Ali logos é o dito no 

discurso extraído daquilo sobre o que se discorre, de tal forma que aquilo se torne 

manifesto no dito. Assim, logos é a peculiaridade de fazer ver no sentido de phainestai 

 
27 ARISTÓTELES. Categories and De Interpretatione. Translated with notes by J. L. Ackrill. 

Oxford: Clarendon Press, 1963. Reprinted 2002. P. 46 



42 

 

(mostrar, apresentar), aquilo de si mesmo que se manifesta (sentido do prefixo apo) 

(SZ, 2012, p. 115).  

Assim, ao juntar-se a função apofântica do logos enquanto discurso ao 

significado de fenômeno temos o conceito mais próprio para Fenomenologia, segundo 

ele: o discurso apofântico sobre o que se manifesta tal como ele mesmo se manifesta. 

Diferentemente das designações da “biologia” ou da “teologia”, a fenomenologia não 

intenta designar o objeto da sua pesquisa, mas o modo como lidar com o objeto 

filosófico em caráter descritivo (SZ, 2012, p. 119). A Fenomenologia é descritiva 

enquanto caráter metodológico porque afasta toda determinação enquanto teorização e 

que não seja manifestante, que não seja o apreender do mostrado de si mesmo das 

coisas. 

Em Ser e tempo surge implícito que o método fenomenológico não possui 

definitivos como uma técnica rígida, mas é o apontamento para a existência de um 

acesso quando o ente é acessado. Heidegger estabeleceria exatamente uma relação entre 

fenomenologia, ontologia e hermenêutica, na qual a fenomenologia é uma nova 

proposta de ontologia, que se dará a partir da hermenêutica do Dasein. Assim a 

fenomenologia é a ciência do ser dos entes diante de uma tradição ontológica que ainda 

demandaria rediscussão, ciência que tem como tarefa a “mostração” dos entes em seu 

ser, especialmente pelo motivo da tendencia encobridora do caráter de Ser.28 

Um pouco antes disso, no verão de 1920, Heidegger expusera a curta Preleção 

Phänomenologie der Anschauung und des Ausdrucks (que pode ser traduzido por 

Fenomenologia da intuição e expressão, GA 59) onde dá sequência ao interesse de 

responder as questões neokantianas, aqui, em relação a preocupação com o tema da 

acessibilidade da vivência.29 Pergunta-se se é possível o acesso por meio da 

racionalidade à vida enquanto experiência viva, ou pela possibilidade de sua apreensão 

de modo teórico. Heidegger posiciona que quando está proposta uma construção teórica 

a respeito de uma vivência, já não se tem mais a vivência imediata, mas agora uma 

teoria a respeito dela, do mesmo modo que não se tem uma descrição da experiencia 

consciente com a intuição categorial se o que se tiver for uma teoria, uns achados 

 
28 Sobre o encobrimento e desencobrimento do ente ainda trataremos longamente no segundo 

capítulo. 
29 Considerações e tradução própria da obra GA 59 em MISSAGGIA, Juliana. Heidegger em 

confronto com a tradição: o problema da vida fáctica e a destruição fenomenológica contra Natorp e 

Dilthey. Ekstasis: Revista de Hermenêutica e Fenomenologia da PUC-RS. Vol. 2, Nº 01, 2013, P. 100-

126, disponível em <https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/Ekstasis/issue/view/443/showToc> 

Último acesso em 20/02/2023. 



43 

 

teóricos, a respeito dessas experiencias conscientes. Com Husserl, Heidegger ainda viria 

a expor tudo isso, – como já mencionado neste trabalho – das considerações de que a 

intuição categorial é a certeza da intuição da situação presente e própria, como ela nos é 

dada, manifesta, e onde está excluído o enfoque em uma elaboração teórica. A intuição 

não é limitada pelas descrições da experiencia, pois enquanto significação, aquele que 

acessa a coisa conhece bem mais sobre ela do que poderia elaborar com a linguagem, de 

modo que a intuição não está restrita à língua ou às elaborações. 

Heidegger responde a esta questão das elaborações teóricas em função da obra 

de Paul Natorp de 1909. Como neokantiano, Natorp em nada considerara o ponto de 

partida fenomenológico que, naquela época, já havia sido exposto pela obra husserliana 

(Investigações lógicas 1901 a 1906), e que dissolveria boa parte da questão em que se 

concentrara. As colocações de Heidegger nesta preleção de 1920 desaguam em uma 

exposição de motivos para a Fenomenologia ser tida como instrumento de 

desconstrução (Destruktion) tendo em vista estas questões que seguiam sem respostas 

satisfatórias enquanto estivessem preocupadas com as determinações e métodos 

descritivos.  

Falando em Paul Natorp, ele tem um contato mais direto com Heidegger quando, 

em 1922, enquanto professor e chefe da escola neokantiana de Marburg, escreve para 

Husserl para um anúncio indireto a Heidegger da possibilidade de concorrer lá à vaga de 

professor extraordinário, requisitando de Heidegger o envio de alguma obra pronta para 

ser publicada, ocasião em que, retirando do esboço do Seminário Interpretações 

fenomenológicas de Aristóteles que apresentava em Freiburg na ocasião, Heidegger 

elabora o ensaio argumentativo, com subtítulo“Anúncios da situação hermenêutica” e o 

envia a Natorp. Posteriormente, este texto fica conhecido também como Informe 

Natorp.30 Essas duas obras, que só viriam a ser publicadas na década de 80, colecionam 

preciosas considerações de Heidegger a quem ele denominou o primeiro fenomenólogo 

da história, o filósofo Aristóteles (SAFRANSKI, 2019, p. 163-164). 

Como dito no início, a filosofia de Heidegger se propõe a reler Aristóteles, de 

modo que Ser e tempo reúne um denso volume de referências em favor do filósofo 

grego, pautado pela leitura original das obras, que se mostra essencial à medida que se 

compreende a centralidade de Aristóteles, não somente enquanto filósofo inevitável aos 

 
30 Foi publicado pela primeira vez em Dilthey-Jahrbuch für Philosophie und Geschichte der 

Geisterwissenschaften, volume 6, 1989, p. 237-269. Tradução do texto e comentários esclarecedores estão 

na edição de Jesús Adrián Escudero. Madri: Trotta, 2002, que utilizaremos aqui. 



44 

 

pensadores formados na tradição católica, mas intensamente em relação as opções de 

hermenêutica e ontologia tomadas por Heidegger.  

É necessário retomar que o interesse de Heidegger pela obra husserliana, desde 

os primórdios, havia pousado na correspondência de Investigações lógicas à tese de 

Brentano e o problema dos múltiplos sentidos de ente, fato no qual Heidegger se reporta 

em 1963 em lembrança da sua direção inicial (GA 14, 2009, p. 285). Relata que em 

1919 com o contato direto com Husserl, e em seminários onde propunha uma leitura 

diferente de Aristóteles, toma o livro sexto de Investigações Lógicas e ali constata que é 

na distinção entre intuição sensível e intuição categorial onde surge a ocasião de se 

determinar o múltiplo sentido de ente de Brentano e Aristóteles. A intuição categorial é 

capaz de intuir somente os entes presentes (anwesend). Contudo, aquilo que está à 

mostra, correspondendo à intencionalidade, não constitui a totalidade “das coisas 

mesmas”.  

Então Heidegger se questiona: na fenomenologia (de Husserl) a partir de onde 

ou como “a coisa mesma” surgirá? Seria pela consciência e seus objetos? (a via da 

intencionalidade e intuição), ou será com o ser dos entes em seu desvelamento e 

encobrimento? Isso porque, diz ele, que aquilo que para a fenomenologia dos atos de 

consciência é o mostrar-se de si mesmo (das sich-selbst-Bekunden), o fenômeno, é 

pensado mais originalmente por Aristóteles (e no todo do pensamento e da existência 

grega) como άλήθεια (alétheia), como a “desocultidade” do presente (Unverborgenheit 

des Anwesenden), e seu desvelamento (Entbergung), o seu mostrar-se (GA 14, 2009, p. 

285). 

Isso lhe despontou que não mais o ente, ou um ente, ou todos os entes enquanto 

apreendidos, deveriam estar no cerne da questão fenomenológica, mas a 

manifestalidade, que é o ato do próprio mostrar-se, o fato do phainestai. E este é um dos 

pontos principais de ruptura com as Investigações Lógicas. Para Heidegger, “as coisas 

mesmas” é o que a fenomenologia deve almejar, sendo ela exatamente a multiplicidade 

dos modos de ser dos entes a partir do que se mostra. Nesta multiplicidade está 

incorporada a contingência da existência e sua dinamicidade, que produz a inquietude 

da vida factual, conforme uma hermenêutica factual dos textos sagrados revelara à 

Heidegger. 

Assim, até aqui, nos preocupamos em colocar os principais episódios dentro e 

fora de seus escritos, bem como as correspondentes circunstâncias, nos quais Heidegger 

estivera apresentando novas vias que propõe à Filosofia uma transição para 



45 

 

Fenomenologia, que, por sua vez, inclui a preocupação pela compreensão do ser factual 

humano no processo de interesse pelo Ser, e, tendo por cerne, o acesso ao ser pelo ente 

por meio do logos apofântico. A verdade como compreendida por Heidegger é gerada 

no seio desta fenomenologia a partir do conceito grego de alétheia (ἀλήθεια), traduzido 

em geral por verdade nos seus textos, mas desenvolvida de modo peculiar e abrangente 

como “desocultidade” (Unverborgenheit), e que também está no centro da interpretação 

de Heidegger da filosofia de Aristóteles, e de outros gregos antigos, por isso, vindo a 

fazer parte estruturalmente de sua ontologia. 

Contudo, é necessário dividir em dois os momentos em que Heidegger lida com 

a relação de Aristóteles e verdade, a fim de distinguir os enfoques e facilitar a 

compreensão. A primeira parte consistirá em abordar a contribuição da dianóia em 

Aristóteles dada em Ética a Nicômaco e que Heidegger virá a relacionar em Ser e tempo 

à distinção entre pensamento e linguagem. Esta, pois, é uma importante contribuição 

para diversos assuntos dentro de Ser e tempo, sobretudo quando Heidegger explicitar o 

caráter apofântico do enunciado. Só então, após a ontologia da verdade ser destrinchada 

no §44, é possível verificar que as virtudes intelectuais de Aristóteles, como a práxis 

(πρᾱξις), que se verá a seguir, fundamentam a teoria da percepção de um mundo prévio, 

que afeta (já afetou) aquele que, ao deparar-se com algo, ainda que não precise dizer o 

que é aquilo, de algum modo sabe já lidar com ele. 

Essas correlações, da leitura do trabalho aristotélico sobre o saber e o modo de 

acesso ao conhecimento, em conexão a um tipo de verdade, são pontuadas por 

Heidegger na obra Platão: O sofista (GA 19), curso de semestre de inverno de 

1924/1925, mas que somente tornou-se acessível por sua edição em 1992.31 

Nele, Heidegger explica que a partir de um questionamento sobre a felicidade 

enquanto Eudaimonia, ligado a busca de sentido último para o homem, no Livro VI da 

obra Ética para Nicômaco, Aristóteles observa a habilidade cognoscente (logon) com o 

objetivo de desenvolver sobre qual seja o objetivo final ou preponderante da vida 

humana. Identificando os atributos da cognição como virtudes (Aretés), Aristóteles 

verifica que o fim último da busca do ser humano é a Eudaimonia (εὐδαιμονία) 

conseguida por meio da excelência do agir e do pensar, ou seja, da virtuosidade ética e 

dianoética (GA 19, 2012, p. 155). 

 
31 HEIDEGGER, M. Platão: O sofista. GA 19. Trad. Marco Antônio Casanova. Rio de Janeiro: 

Forense Universitária, 2012. 



46 

 

As virtudes dianoéticas são a Fronhsis (φρόνησις) e a Sofia (σοφία) quais 

Aristóteles procura investigar enquanto saber discursivo. Na intuição imediata das 

coisas, o Nous (νοῦς) se refere ao pensamento intuitivo somente. O que passa a ser 

virtude é quando se encontra a dianóia, a elaboração do que se intui. Para Heidegger a 

intuição instintiva faz parte do ser pensante e nos processos de conhecimento possuímos 

uma série de categorias indemonstradas, pressupostas, com as quais lidamos no sentido 

do Nous, independente de uma elaboração. A virtuosidade (a areté dianoética) para 

Aristóteles está, pois, nesta elaboração discursiva, o ato intelectual da capacidade 

linguística discursiva, que Aristóteles denomina metalogon. Assim, ele correlaciona 

Fronhsis (φρόνησις) e Sofia (σοφία) com outras duas dianóias que já não seriam mais 

consideradas virtuosidades, mas são atividades da reflexão, a ciência Episthmh 

(ἐπιστήμη) e a técnica Tékhne (τέχνη) (GA 19, 2012, p. 28-29)32.  

Não é importante para Heidegger esta distinção entre virtude e não virtude das 

atividades dianoéticas. Heidegger tem um despertar ao encontrar que Aristóteles pensa 

todas elas como verdades, enquanto a-létheuen (ἀληθεύειν), verbo derivado do termo 

ἀλήθεια, transmitindo que algo será aberto ou desvelado em razão da dianóia, no 

sentido de que ela possibilita a aquilo que estava oculto ser tirado da ocultação e se 

fazer manifesto. 33 

É exatamente o arco que interliga elaboração discursiva não só enquanto pensar, 

mas enquanto linguagem, com a linguagem como logos, o logos apofântico como lugar 

de manifestação de algo, o caráter da Fenomenologia, e a descoberta de alétheia como 

desocultação por meio desta elaboração, que faz da questão da verdade um ponto 

essencial da ontologia heideggeriana.  

Em razão de todo o retorno de Heidegger a Aristóteles ocorrer a partir do 

contato com a obra husserliana, evidencia-se também um paralelo aqui entre a 

elaboração discursiva e a consciência intencional da intuição enquanto princípio, que 

nesta intuição vê para além do sensorialmente possível e constitui, em Heidegger, um 

processo de significação. E o que a Fenomenologia poderá oferecer não será uma 

definição para o que se encontra, mas a constatação de que, através de uma elaboração 

discursiva, algo ganha significação, e passa a fazer parte do que existe sobre a coisa. 

 
32 ARISTÓTELES. Nicomachean Ethics. Translated and Edited by Roger Crisp. Cambridge, 

UK: Cambridge University Press, 2004. IV, 3-7. 
33 “São cinco as formas de a alma se encontrar na verdade ao afirmar ou negar: a técnica, a 

ciência, a prudência, a sabedoria e a intelecção” (Op. cit., 1139b, 15-7). 



47 

 

Retomando a teoria da significação enquanto relacionada com a essência das 

coisas, ao logos operar um desvelamento, algo ganha uma nova significação enquanto 

um ente está a mostra. Se a essência em Husserl é a significação, estará à mostra uma 

“nova” essência, de algo que saiu da incompreensão e passou para a compreensão.  

O logos, como já citado, em sua múltipla utilização na tradição, contém dois 

modos básicos. É discursivo tanto o saber Legein (dizer/significar), quanto a fala ou o 

que foi propriamente dito legomenon. Como se desenvolverá à diante, Heidegger 

observa que é o discurso ou o logos que opera em Aristóteles o desvelamento. O 

importante por hora é que já que a essência das coisas é a significação delas, aquilo que 

os gregos entendem como verdade é o mesmo que Husserl entendera como ato 

significacional da consciência, e que em Heidegger já não será acessado mais 

primordialmente pela consciência que significa, mas o seu acesso parte do lidar prático, 

num ato próprio da compreensão do homem quando ele age no mundo e lida com as 

coisas do mundo. Por enquanto, resta enfatizar que, seja elaboração ou significação da 

intuição categorial, Fronhsis (φρόνησις), Sofia (σοφία), Episthmh (ἐπιστήμη) e a tékhne 

(τέχνη) trazem ao conhecido o que não se conhecia, surtindo na possibilidade de 

protagonizar algo novo dentro do mundo (mundo como conjunto de significações (GA 

19, 2012, p. 28-29). É o que, por exemplo, a técnica opera com uma nova invenção, 

como quando duas lâminas afiadas (já comumente conhecidas) são cruzadas e presas 

entre si para serem usadas como instrumento de corte, e a tesoura é inaugurada no 

mundo, como nova significação das lâminas unidas. Todavia, algumas partes essenciais 

compõem este processo de significação enquanto encontro de um novo sentido, que são 

pormenorizados por Heidegger ao longo da primeira parte de Ser e tempo, sendo 

elencados à frente na exposição do parágrafo da verdade. 

Outro fator que se evidencia da dianóia enquanto elaboração e desvelamento 

para Heidegger é que se a regra é o contato direto com as coisas que são intuídas, uma 

ontologia originária estaria atenta a presença de conceitos tradicionalmente 

consolidados, nunca mais afligidos por rediscussão, e deixados por uma Filosofia de 

caráter científico e não mais argumentativa. Para ele, a mera percepção deste estado da 

filosofia já consegue reiniciar a tarefa. E o passo seguinte deve ser uma atitude crítica 

em favor de novas possibilidades, o que Heidegger busca operar com a destruktion dos 

conceitos legados, através da retomada das origens de um conceito, ou seja, no 

caminhar de volta ao fenômeno original de algo, sendo tal tarefa o puro exercício do 

filosofar. Assim tem o seu foco no estabelecimento de uma ontologia como atividade de 



48 

 

uma hermenêutica desperta para a originalidade, e de modo que este marco original 

esteja sempre disponível para ser consultado34. Essa é a razão para o exercício constante 

da remissão heideggeriana ao aristotelismo enquanto totalidade de acepções 

supostamente de Aristóteles, carregada pela tradição até sua época, e alvo máximo da 

desconstrução fenomenológica. Para Heidegger, a hermenêutica só cumpre sua tarefa 

pelo viés da desconstrução (GA 62, 2002, p. 51). 

Fato é que o modo de acesso ao mundo é, para Heidegger, a pergunta mais cara 

e primordial que a Teoria do Conhecimento deveria ter se ocupado, crítica esta que 

tanto está implícita em seu desenvolvimento com o método fenomenológico desde os 

Primeiros Seminários Friburguenses, quanto é encontrada em Ser e tempo. A lida 

prática é o primeiro acesso, mas não é o único, já que a própria inquietude da vida faz 

inquieta também a alma do homem (individual ou coletivo), o que o leva, por vezes, 

segundo observa Heidegger, a precisar "repensar" a sua existência. Heidegger tem 

especial interesse por este momento, como será destrinchado no Capítulo 2. Pois 

somente a partir dele é possível o surgimento das inovações, e que, inclusive, podem ser 

elas, por vezes, responsáveis pela chamada inquietude da vida, as suas mudanças. Isso 

porque, no acompanhar dos fenômenos que se multiplicam, a vida fática constitui o 

desdobramento que progride rumo ao futuro, movida por esta própria multiplicidade 

gerada das descobertas, razão pela qual o seu caráter é essencialmente dinâmico.  

 

 

 

 

 
34 Heidegger diz “A história não é rejeitada porque é "falsa", mas porque ainda permanece ativa 

no presente, embora ainda não possa ser um presente passível de reapropriação autêntica” (GA 62, 2002, 

p. 33). 



 

 

CAPÍTULO 2 - A VERDADE FUNDADA E O FUNDAMENTO DA 

VERDADE 

 

No início da segunda parte de Ontologia. Hermenêutica da facticidade (1923), 

especificamente no §14, Heidegger traz à tona a correlação entre logos apophantikós e o 

caráter descritivo da Fenomenologia, estabelecendo como o método procura afastar toda 

teorização. Em troca disso há um enfoque para a atitude demonstrativa dos entes, uma 

observação quanto a sua atitude de mostração de si mesmos, e como essa manifestação 

refere-se ao phainestai grego. O logos realiza isso pois reúne em si o ser da coisa que 

consiste em seu somente mostrar-se de si mesmo. Tempos depois, em sua reminiscência 

a esse caminho tomado, Heidegger comenta como descobriu que em Aristóteles este 

conceito de fenômeno é pensado originalmente como άλήθεια (alétheia), a 

“desocultidade” do presente (Unverborgenheit des Anwesenden) (GA 14, 2009, p. 

285)35. Desse modo, há uma correlação entre o conceito de fenômeno, o de logos e a 

alétheia, quando tomados em sua originalidade grega. 

Essa mesma citação do §14 em Ontologia. Hermenêutica da facticidade (1923) 

é encontrada nas primeiras linhas do §7º, “A”, de Ser e tempo em 1927, quase em exata 

repetição. É importante destacar que os parágrafos de primeiro à oitavo de Ser e tempo 

são parte da introdução da obra. Assim, era de se supor que algo ali considerasse 

previamente a questão. Não só de fato consta, como está posta já sob a ótica de sua 

originalidade grega, antecedendo os argumentos da correlação entre fenomenologia e 

alétheia. Isso faz entender que, para Heidegger, esta correlação é o ponto de partida 

para a tratativa da questão. Observa-se, contudo, que ao longo do §7, não um, mas 

basicamente dois caminhos são lançados, indicando dois “tipos” de verdade a serem 

trabalhados, que, como será visto, consistem no fato do problema possuir dois níveis 

para Heidegger, atrelados entre si. Esta bipartição pode ser percebida tanto no §7º 

quanto no §44 mas ela não está dividida expressamente por Heidegger.36  

 
35 Em 1963 é publicado um pequeno conjunto de relatos autobibliográficos deixados por 

Heidegger, dos quais o texto O Meu Caminho até a Fenomenologia (GA 14) funciona, para muitos 

pesquisadores, como norteador. Nele se colhem pequenas explicações do próprio autor de onde partiu e 

por onde passou ao longo das construções de seu pensamento, já que Heidegger se preocupou com muitos 

temas e o seu trabalho é bastante extenso. Esta passagem citada constitui um pequeno tesouro para 

direcionar os trabalhos sobre a questão da verdade, bem como a indicação de sentido para a leitura do §44 

e demais textos sobre a questão. 
36 Os dois níveis, e, portanto, abordagens do problema da verdade se encontram evidentes e mais 

bem delimitados, na nossa opinião, na forma do texto Logik. Die Frage nach der Wahrheit (GA 21) 

publicado em 1976 por Heidegger, fruto de seminários anteriores à Ser e tempo, e ainda sem tradução no 



 

 

Como explica Dahlstrom (2001, p. 288), o primeiro nível da questão da verdade 

sob a ótica fenomenológica está para Heidegger no tema do caráter apofântico, onde é 

feita a retomada da origem grega da palavra verdade, e ele explica o papel da 

proposição ou juízo tidos no conceito tradicional de verdade. Ele assim investiga não 

para refutar esse conceito tradicional, mas mostrar como ele é um conceito filosófico 

secundário, dada a impossibilidade da proposição ser chamada de lugar originário da 

verdade. Já o segundo nível, mais alongado no §44, não tem o condão de substituir o 

primeiro, mas falar de seu âmbito mais fundamental, o nível existencial propriamente. 

Nele o caráter da descoberta originário-grega é fundamental, mas não se confunde a 

descoberta - como o comportamento de tirar da ocultação (Unverborgenheit) - com a 

descoberta que ocorre na enunciação, que é o ente Entdeckt-sein. Neste âmbito 

fundamental, verdade e Dasein encontram relação, momento então em que Heidegger 

expõe o que seria o fenômeno mais originário da verdade (ursprünglichste Wahrheit) 

(SZ, 2012, p. 409, 609-610). 

Ao focar na pergunta pelo que está em jogo na validade dos juízos, ele 

reconhece os problemas da fundamentação, do subjetivismo e da posição idealista, tão 

constantes na Filosofia. E oferece uma alternativa dotada da dimensão existencial-

histórica, que antecede todas as designações teóricas, na qual o desencobrimento é 

essencialmente existencial e compõe o Ser.  

 

2.1 JUIZO E VERDADE 

 

No §7º Heidegger retoma o conceito de fenômeno, que continua central por todo 

o seu contorno filosófico, enfatizando então a sua natureza de estar-manifesto, em 

relação direta à etimologia do phainestai de Aristóteles. Os fenômenos são o conjunto 

do que está a mostra, como algo à luz do dia, e que é o que os gregos por vezes 

denominavam τὰ ὀντα (o ente). Com isso, o conjunto de coisas à vista constitui o 

conjunto de fenômenos de algo, que fora, originalmente, denominado ente (SZ, 2012, p. 

101). 

 
Brasil. No §44, ao seguir a linha da contraposição tripartida do conceito tradicional, que amplia um pouco 

mais o problema, ele acaba entrelaçando estes dois níveis. Por questões acadêmicas, e a fim de tornar este 

trabalho realizável, não trazemos a análise do texto de 76, e partimos diretamente do problema no §44, 

onde todas os assuntos do texto de 76 constam, mas reconhecemos que a ordem lá é bem mais 

esclarecedora, em que se caminha imergindo-se de um nível para o outro, cada vez mais existencial-

ontológico. 



 

 

A partir de então, com certo objetivo, Heidegger faz um contorno. O ente 

mostra-se de si mesmo de diversos modos, que são segundo o modo-de-acesso a ele. 

Mas o ente pode mostrar-se, inclusive, como o que ele não é, momento qual o ente 

aparenta, parece ser (Scheinen), pois phainόmenon (φαινόμενον) tem em seu 

significado dois sentidos conexos: o de fazer ver, que é o mostrar de si enquanto atitude, 

bem como o que parece ser, o aparentar, que é o conteúdo à mostra. (SZ, 2012, p. 103). 

Usa como exemplo a doença e seus sintomas. Os sintomas são indícios que 

revelam a presença da enfermidade, mas esta é algo que exatamente não se mostra, 

enquanto os sintomas estão manifestando-se. E por que isso acontece? Porque aquilo 

que está à mostra não consegue reunir exatamente a totalidade do que se é no instante 

da manifestação, de modo que aquilo que está à mostra aparenta. Sendo assim, existe 

algo que permanece ocultado no seio de uma manifestação (SZ, 2012, p. 103-105).  

O ente, portanto, é um anunciar, pois no mostrar de si há um anúncio de algo 

que não se mostra, enquanto aparenta, ou seja, um não-mostrar-se na oportunidade da 

manifestação, e cujo fundamento de possibilidade é o de que não há aparentar fora do 

fenômeno da manifestação, portanto, são parte do mesmo processo. Para ele, todas as 

apresentações, sintomas e símbolos, sem distinções, tem essa estrutura fundamental 

enquanto fenômeno. 

 

Quando se diz então que, com a palavra “aparecimento”, nos referimos a algo 

em que algo aparece sem que ele mesmo seja aparecimento, o conceito de 

fenômeno dessa maneira não é circunscrito, mas pressuposto, pressuposição 

que permanece, no entanto, encoberta. (...) Portanto, fenômenos nunca são 

aparecimento, embora todo aparecimento se refira a fenômenos. (SZ, 2012, p. 

105) 

 

Observa-se, assim, que Heidegger propõe uma correlação paradoxal de 

fenômeno e ente, cunhada no limite da contradição, mas parece ser a única forma de 

explicar o modo vinculado da aparência. Dois temas estão fundamentados nesta 

definição, na introdução à Ser e tempo. O primeiro é que o modo vinculado da aparência 

ligado ao conceito de fenômeno, que fala do caráter manifestante, é um caminho que 

explica que o que está à mostra, este aparente, não é ele o fenômeno, mas fenômeno é o 

manifestar, ou seja, a natureza de manifestar-se, de mostrar-se. Um adendo aqui é que 

esta é para Heidegger, pois, a melhor explicação para o caráter de Ser (Sein). Ser não é 

aparente e não é o que aparece quando algo aparece. Ser e ente não são o mesmo, e o 

objetivo geral em Ser e tempo - como afirmados no §1 e §2 - é mostrar os 

desdobramentos de se levantar o problema do esquecimento do Ser, e como o que a 



 

 

Filosofia entendeu por Ser está muito mais ligado ao que é o ente, deste modo, 

contrapondo toda a ontologia oferecida até então pela Metafísica. No §7, Heidegger toca 

em um dos vieses da conexão entre Ser e fenômeno, ali na oportunidade de introdução 

ao problema da verdade. 

O segundo viés, mais próprio ao tema, é que o modo vinculado da aparência é 

proveniente do significado aristotélico de logos. No ponto “B” do §7º, ele destaca e 

fundamenta um dos muitos significados de logos, dada a complexidade (ou confusão) 

de sua significação ao longo da história, desde Platão e Aristóteles, passando pelo que 

lhe foi atribuído no decorrer da tradição metafísica, em que logos é razão, juízo, 

conceito, definição, fundamento, relação. Aqui o logos como juízo é posto em 

comparação com o sentido que é para Heidegger preferencial, o de logos como discurso 

(Rede, em alemão). Não que dentre essas duas, uma tradução seja mais assertiva que a 

outra, mas o que quer apontar é uma recolocação do papel do juízo, tendo por juízo a 

enunciação de algo que carrega uma atribuição de valor (aprovação/rejeição, 

verdade/falsidade) (SZ, 2012, p 113). 

O caminho entre Rede e logos, tomado de Aristóteles, pois, é que o enunciado é 

o aparente em seu sentido ôntico. Ou seja, enunciar o que aparece, é, em si, a aparição 

da coisa, de forma que a aparição se dá no enunciado.. Este enunciado tanto é dhloun 

(δηλοῦν), o lugar em que o que se manifesta “se discorre”, quanto é phainestai 

(φαίνεσται) em que o logos “faz ver” o que se manifesta, ambos ao mesmo tempo, de 

modo que, assim como a condição de possibilidade da aparência, logos é parte do 

funcionamento do fenômeno enquanto está à serviço do que se mostra, enquanto o 

“dito” é “daquilo que”. 

É importante trazer aqui que o próprio Aristóteles, expressamente em Da 

Interpretação, fez distinção quanto aos tipos de sentenças representativas dos 

fenômenos, quais, futuramente, seriam o alvo do conceito tradicional. Aristóteles estava 

se referindo somente aos judicativos, cuja forma está para a atribuição de verdadeiros ou 

falsos37 . Este logos enquanto o que enuncia o que aparece, pode, neste serviço ao que 

se mostra, “porque é um fazer-ver”, “pode ele ser verdadeiro ou falso (wahr oder falsch 

sein)” (SZ, 2012, p. 115). Mas, na mesma trilha aristotélica, o logos é verdadeiro 

(ἀληεθεύειν) quando está operando como phainestai do ente, já que alétheia, como os 

 
37 Heidegger se refere aqui diretamente ao trecho de Da interpretação de Aristóteles (4, 17a 4) 

em que o filósofo grego, para afirmar que nem todas as sentenças são sempre verdadeiras ou falsas, 

explica que a prece e as palavras de ordem, por exemplo, não estão no plano judicativo. Rf. DASTUR, 

Françoise. Heidegger: La question du logos. Paris: J. Vrin, 2007, p. 76. 



 

 

gregos a tinham, tem o caráter fenomênico, de phainestai, ou seja, o verdadeiro é um 

adjetivo do logos em razão de sua função demonstradora, quando ele está exercendo 

esta função, e não um vocábulo intermediário entre o logos e algo. 

Como se verá à seguir, por meio da construção aristotélica, este é o panorama 

que refuta para Heidegger qualquer sentido de “relação de adequação ou concordância” 

atribuído a verdade, em razão da concordância, no modo como trás o conceito da 

tradição filosófica, não fazer parte deste que é o modo de ser original da verdade, de 

ἀληεθεύειν, a característica do logos quando ele está à serviço de mostrar em si o ente 

do objeto (SZ, 2012, p. 115). Nos dois tópicos deste capítulo temos por objetivo 

acompanhar como Heidegger expôs que a análise da proposição, limitada ao campo 

linguístico, não oferece respostas satisfatórias quando questionado o seu modo de ser, o 

negligenciado âmbito ontológico-existencial que deveria sustentá-lo. 

Até aqui, o que se observa é que já na introdução de Ser e tempo (§7) temos a 

recusa da resolução de verdade por concordância, como pedra de toque para trabalhar o 

tema. Assim, partindo do apontamento de como é grave afirmar que o conceito 

tradicional de verdade “é evidente”, Heidegger trilha no §44 um caminho crítico à 

questão da adequação e concordância diante da história do conceito grego de alétheia, a 

palavra para verdade mais antiga na história da filosofia. Nestes estudos, Heidegger é o 

primeiro filósofo a notar que alétheia possui o alfa como prefixo privativo, fator muito 

importante de sua etimologia que estava diretamente ligado ao seu sentido original.38 

Como já citado no Primeiro Capítulo, existe um conceito tradicional de verdade 

que Heidegger retoma no §44, composto por três máximas, sendo elas, em uma 

reelaboração, a) a atribuição a Aristóteles como origem deste conceito, em que b) o 

juízo é o lugar originário da verdade e c) a “concordância” é a definição de verdade. 

Heidegger divide esta questão em, basicamente, dois problemas: o primeiro é a 

atribuição aristotélica ao conceito, de que o filósofo grego o tivesse criado, mas também 

o sustentado. E a segunda, de que a verdade de um juízo é observada através da 

concordância entre este juízo (enunciado ou somente pensado, mas sempre elaborado) e 

as coisas, a realidade ou o mundo39, que a concordância é o meio avaliador entre o 

pensamento e o ente. 

 
38 HEIDEGGER, M. Ensaios e Conferências, Alétheia. Heráclito, fragmento 16. São Paulo: 

Abril Cultural, 1973. P. 229. 
39 Em Ser e tempo por vezes Heidegger utilizará aspas no termo mundo enquanto se referir ao 

mundo (“Welt”) que é constitutivo do Dasein, e o usará sem aspas para indicar o termo cotidiano de 

mundo como o conjunto de coisas. R.f.: Heidegger, SZ, 2012, §12, p. 169. 



 

 

Heidegger não recusa que as proposições podem ser verdadeiras ou falsas, mas 

as proposições que assim o podem correspondem somente a uma parte da linguagem, 

ou, grosso modo, da realidade. Somente uma parcela das sentenças pode ser julgada 

como verdadeira ou falsa, que são predicativas, denominadas juízos, por isso, sentenças 

judicativas ou proposições declarativas. Nelas, quando o predicado concorda com o 

sujeito, a sentença estará adequada a realidade, e, por isso, é verdade, ainda que a 

sentença seja negativa, expresse negação. O que ele não aceita, e que dirá que a 

Filosofia também não o possa, é a permanência do contentamento com a compreensão 

de verdade unicamente desta maneira, referenciada a este sentido judicativo, que, em 

sua visão, trata-se de um conceito derivado, ainda que correto, mas somente tornado 

possível por seu caráter mais original, caráter este sobre o qual ele discorre no §44.  

Ernildo Stein (1993, p. 259) faz um comentário sobre o “primeiro passo” que 

uma analítica existencial fenomenológica, a fim de circundar um tema - o problema da 

verdade das proposições, no caso - precisa dar para realizar esta tarefa. Destaca que 

Heidegger não permanece com o juízo ou proposição no nível ôntico, no nível das 

elaborações onde a proposição é convertida em objeto de análise para ser olhada pelas 

lentes existenciais. A proposição, para o método, deve ser classificada entre uma das 

duas ordens, a de elementos disponíveis ou indisponíveis, e Heidegger, ao tomá-la, 

admite estar manifestando a sua “disponibilidade”, dando a ela o caráter dos artefatos, 

dos instrumentos dispostos para organizar ou significar as coisas no mundo, já que com 

ela damos significados no mundo, e então, apresenta para a Filosofia um fundamento 

sólido em prol de verdade como alétheia. 

É antes da edição de Ser e tempo que Heidegger expõe pela primeira vez os seus 

motivos contra o conceito tradicional e quanto a atribuição à Aristóteles, no seminário 

dos semestres de inverno entre 1925-1926 em Marburg, denominado Logik. Die Frage 

nach der Wahrheit (pode ser traduzido por Lógica: a pergunta pela verdade)40. Nele, 

abre para nova interpretação os dois trechos aristotélicos que compõe a suposta 

responsabilidade do filósofo grego. Começa pela sua fala das atribuições de verdade e 

falsidades às sentenças: “toda sentença (λόγος) possui significado, não como um 

instrumento, mas, como fora dito, por conveniência. Porém, nem toda sentença é 

 
40 Segundo Françoise Dastur, a obra Logik. Die Frage nach der Wahrheit vem a ser editada e 

publicada somente em 1976, volume 21 da Gesamtausgabe, - ou seja, muito tempo depois de Ser e tempo 

- momento então que é possível acessar mais da amplitude dos estudos de Heidegger sobre este e outros 

temas em Aristóteles, de suas leituras no original grego de Da Interpretação e Da Anima. DASTUR, F. 

Heidegger: La question du logos. Paris: J. Vrin, 2007, P. 29-30, nota de rodapé. 



 

 

declarativa (ἀποφαντικὸς), apenas aquela em que está presente (ὑπάρχει) verdade 

(ἀληθεύειν) ou falsidade (ψεύδεσθαι)”41. 

Segundo Dahlstrom (2001, p. 181), é possível verificar que o que se encontra no 

trecho é um papel específico que Aristóteles estava atribuindo à verdade, no qual o 

verdadeiro está sendo usado para verificar quando uma sentença consiste em um juízo 

declaratório. E quando ela é um juízo declaratório? Quando se tratar de uma predicação 

disposta para ser julgada como falsa ou verdadeira. Este ser verdadeiro da proposição é 

o destaque dessa circunstância, pois a proposição é que fora assim “definida em 

referência à verdade, e não o contrário, não como se a verdade procedesse da 

proposição” (GA 21, p 128-129)42. Ou seja, a proposição ou juízo será definida segundo 

o ser verdadeiro, é segundo o horizonte de ser ou não verdade que a sentença é dada 

como juízo, no modo judicativo.  

Era a este destino que Aristóteles em Da Interpretação pretendia chegar com o 

caráter mostrador das sentenças e com a verdade, para onde estava caminhando quando 

começara a dizer, no início do texto, que παθήματα τῆς ψυχῆς τῶν πραγμάτων 

ὁμοιώματα, o qual Heidegger traduz por “as “vivências” da alma, as νοήματα 

(“representações”) são adequações às coisas”, trazido no §44 (2012, p. 595). Na leitura 

de Heidegger, Aristóteles estabelecia uma realidade onde existem coisas reais que 

podem corresponder às vivências da alma (afecções), em uma relação de semelhança 

(ὁμοίωσις presente no termo ὁμοιώματα), somente porque podem representá-las 

(Vorstellungen), que é no sentido de expressá-las, sendo elas a voz, a escrita, como 

também as coisas.  

Heidegger observa então que ὁμοιώματα (omoiumata), presente na frase, que 

está no sentido original de semelhantes, ao longo do tempo, passou a ser tomada como 

νοήματα (nohmata) traduzida por adequação, fazendo com que a frase fosse tida por "as 

afecções na alma são adequações às coisas", quando na verdade Aristóteles dizia que 

"aquilo de que esses símbolos são signos, as afecções da alma são as mesmas em todos, 

como são as coisas que se assemelham a elas" (Aristóteles, 1963, 1.16ª 3-8, p. 43) 

(DASTUR, 2007, p. 239-240). 

 
41 Tradução nossa. Original: ἔστι δέ λόγος ἅπας μὲν σημαντικός, οὐκ ὡς ὄργανον δέ, ἀλλ’ωσπερ 

εἴρηται κατὰ συνθήκην. ἀποφαντικὸς δὲ οὐ πᾱς, ἀλλ’ἐν ῳ τὸ ἀληθεύειν ἤ ψεύδεσθαι ὑπάρχει (De 

Interpretatione, 4, 17ª 13) in: HEIDEGGER, Martin. Logik: Die Frage nach der Wahrheit (GA 21) 

(WS1925/26), hrsg. W. Biemel, 2. Auflage. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1995. P. 128. 
42 Original » Der Satz ist definiert mit Rücksicht auf Wahrheit und nicht etwa umgekehrt, 

Wahrheit kommt vom Satz her « (GA 21, p. 129). 



 

 

Esta é a passagem fundamental para o conceito tradicional, para como a 

adequação ou concordância tomou lugar da representação, para além da tradução, e 

que foi absorvida e contentada pela tradição filosófica. No §44 de Ser e tempo 

Heidegger comenta como a alteração para adaequatio é desenvolvida por Tomás de 

Aquino na Idade Média, que, em referência a Avicena, estabeleceu a natureza da 

verdade como adaequatio rei et intellectus a partir dessa citação de Aristóteles, também 

utilizando-se para adequação os termos de correspondência e conveniência (SZ, 2012, 

p. 595). Uma herança tomista da tentativa de adequação de Aristóteles a conceitos 

divinos como a verdade, carregada pela escolástica, intenção esta, como já comentado, 

muito conhecida por Heidegger.  

A segunda parte da analítica do conceito tradicional no §44 convoca justamente 

o aristotelismo da dogmática cristã. Como explica Mac Dowell, a Escolástica tomara a 

preocupação filosófica das estruturas da realidade na qual os entes sensíveis, ainda que 

considerados em suas singularidades, sob certo aspecto, são considerados por ela como 

universais, por possuírem em si uma certa estrutura categorial, de modo que a realidade 

não está sujeita totalmente a aparência sensível, mas estaria objetivamente ordenada e 

unificada por formas estáveis. Nessa ordenação, outro fator preponderante é a relação 

entre a realidade psíquica da consciência e a realidade física dos corpos, na qual a 

psíquica estaria hierarquicamente em um grau superior, em vista a sua similaridade com 

a mente de Deus (1993, p. 51). Deste modo, em determinado período da história, a 

reflexão sobre verdade apresentou que sua essência estava na adequação da coisa ao 

intelecto, e assim se extraía a verdade, sendo este intellectum uma criação em 

conformidade com a mente de Deus, também entendido como Criador ou Origem 

Divina, e que suas criaturas conseguiriam, supostamente, compreender sua mente 

observando certos padrões de ordem nas obras criadas.  

No seminário Sobre A Essência da Verdade, em 1930, Heidegger parte da 

mesma analítica da concordância, também trazendo o problema da herança tomista ao 

termo, e destaca o esclarecimento que o idealismo concebera para o conceito tradicional 

ao deixarem claro em suas teses como a concordância não se estende entre o intelecto e 

um objeto real, mas, primariamente, ocorre a concordância entre o intelecto e um objeto 

ideado, que se dá enquanto a coisa está dada ao intelecto, “a verdade assim entendida, a 

verdade da proposição, somente é possível quando fundada na verdade da coisa, a 

adequatio rei ad intellectum”, que gera o objeto ideal, sendo que este objeto ideal é 



 

 

definido segundo a mente do Criador. (GA 9, 1999, p. 332). Assim, do cristianismo e o 

platonismo, a coisa é a determinação da ideia divina.  

Essa herança da helenização da teologia católica concebeu a ideia da 

concordância em tripla correspondência. Existe uma concordância entre a coisa como 

ela é e o que o ser humano compreende dela, sendo que esta compreensão se dá em um 

processo de comparação com a ideia da coisa, e que, por sua vez, corresponderia ao 

ideal concebido pelo Criador Divino. A adequação do meu intelecto com a coisa criada 

funcionará da mesma forma que a concordância da coisa criada e o intelecto divino, em 

razão de que a coisa tem uma essência em si mesma eterna e dada por Deus, e que seria 

possível aos homens, como cognoscentes, apreenderem esta ideia por meio da 

observação, já que sua mente também foi originada desta mesma natureza, da mente do 

divino (GA 9, 1999, p. 156). O que havia sido feito pela tradição filosófica, até o 

momento, tratara-se somente dessa referenciação emprestada dos efeitos da helenização 

do cristianismo, e não de uma busca pela questão em sua origem filosófica mesma.  

Heidegger vê que este modo de pressupor a verdade na segurança de um 

conceito referenciado à Aristóteles contribui muito para a prevalência do conceito 

tradicional e sua não recolocação como problema. 

Essa perspectiva histórica da transformação do termo é um dado necessário para 

a compreensão da verdade, principalmente, porque uma ontologia que se pretende 

explicada à vista de um horizonte da historicidade, identifica determinada fase do 

pensamento como um composto que gerou modificações históricas, e, para Heidegger, o 

modo de pensar a partir do ideal divino, herdado do platonismo pelo tomismo, tem seus 

vestígios na teoria kantiana do século XVIII. 

As referências ao neokantismo no §44 emergem, basicamente, a questão do 

conceito de juízo em Kant, e, como já mencionado, a ontologia de Heidegger vai de 

encontro à herança da lógica transcendental dos neokantianos, com os quais ele debatia 

pessoalmente. Para Kant conhecer é julgar, citação colocada no §44. No solo da 

transcendentalidade do kantismo, o conhecimento se traduz essencialmente no juízo 

(mente), sob o qual o filósofo prussiano elaborou suas categorias do conhecimento. 

Como explica Benedito Nunes, a elaboração, basicamente, é a de que entendimento, 

enquanto a capacidade de pensar, que, por sua vez, significa em Kant o poder de 

conhecimento não-sensível por meio de conceitos, consiste no poder de julgar. Isso 

porque nenhuma representação, salvo unicamente a intuitiva, nunca se reporta 

imediatamente a um objeto, de modo que os conceitos só se relacionam a objetos 



 

 

mediante outras representações. “Nessas condições, os conceitos são predicados de 

juízos possíveis, e os juízos, função da unidade de nossas representações” (NUNES, 

1986, p. 160). 

A capacidade cognitiva do sujeito, portanto, o conteúdo de sua cognição que 

ajunta as representações, guarda juízos possíveis que são expressos em predicações. 

Mas isso causa um paradoxo com a questão da verdade, na medida em que, desde o 

início, a verdade é proposta como uma possibilidade de resolução para o conhecimento 

do mundo real, para o acesso e para conhecer a vida e as coisas que existem no mundo. 

E, se o que está por trás dos juízos proferidos sobre as coisas, vem de um conjunto de 

juízos possíveis na mente, eu não estou mais preocupado com a coisa em si (res), tão 

somente em verificar se ela se encaixa naquilo que eu já outrora sei sobre ela 

(intellectus). Se a concordância (Übereinstimmung) que realmente se dá é entre a 

cognição e um objeto ideado, nos encontramos diante de um resultado não possível, já 

que o objeto enquanto ideado não oferece um conhecimento além das próprias ideias, do 

já conhecido, do julgado (SZ, 2012, p. 599). 

Heidegger acredita que esta forma de analisar a questão é o que contribuiu para a 

concordância ter tomado o lugar na essência da verdade.43 Um objeto real é comparado 

pelo sujeito a uma ideia que carrega em sua mente, e, quando ele verifica as adequações, 

num processo psíquico, julga ser aquele objeto verdadeiro (ou não). Para Heidegger, o 

julgar (das Urteilen) é um processo psíquico real que se expressa (se enuncia). 

O seu objetivo não é destrinchar este processo (como as categorias do kantismo), 

mas, primeiramente, destacar a existência de um conteúdo ideal que faz parte deste 

processo, o qual denomina julgado (das Geurteilte). Mostra que o que é tido por 

verdadeiro é tudo o que é tomado da realidade se estiver adequado ao que já é 

conhecido na mente (o julgado), é seu objetivo ressaltar que "o conteúdo ideal do juízo 

é o que está na relação-de-concordância", conforme toda a tradição vigente, e que, 

inclusive, influencia o conhecimento da coisa que está à diante. Assim, existe de fato 

uma concordância de natureza entre o pensar e o julgado (o conteúdo ideal) pois ambos 

 
43 Em Ser e tempo Heidegger cita a questão da inerência do conceito de verdade como 

concordância na mentalidade social, o que ele retoma na introdução de “Sobre A Essência Da Verdade”, 

complementando com sua incidência na forma de comunicação, na linguagem cotidiana. Ele diz “Ali 

onde presumimos que haja ouro falso, exclamamos: “Aqui algo não está de acordo”. O que, entretanto, é 

assim “como deve ser” nos está dizendo: está de acordo”. Utilizamos corriqueiramente a expressão “está 

de acordo” para “concordar” com nossa forma de dizer “é verdade”, já intrinsecamente apontando para a 

existência de uma “concordância”, apontando para o quanto verdade como concordância está 

compenetrado na linguagem, que, por sua vez, é, na filosofia de Heidegger, o estágio último das 

consequências de uma verdade (Heidegger, GA 9, 1999, p. 155). 



 

 

estão na mente, porém, o problema é óbvio, e o objeto real, mesmo que à vista, tem o 

seu dar-se de si “competindo espaço” com a atitude julgadora (preocupada em encontrar 

concordâncias) e com o julgado (o objeto ideal) (SZ, 2012, 599). 

Existe, portanto, um conceito tradicional de verdade atribuído ao juízo, onde 

verdade é a concordância entre o intelecto e a coisa, e onde, também, essa concordância 

não está explicada ou exatamente definida. Além disso, o que parece ser “a coisa” 

quando procurada refere-se, em sua maioria, a “ideia”, a “representação” da coisa que já 

se encontra no juízo de quem pergunta por ela. 

A opinião geral, segundo Heidegger, é de que verdadeiro é o conhecimento, o 

que faz do modo-de-ser do conhecer algo ainda mais importante a ser perguntado em 

sentido ontológico. “O que significa conhecer?”, é uma questão sobre modo-de-ser do 

conhecimento ou como ele se dá fora da esfera da mente do sujeito, o que também não 

foi esclarecido entre os filósofos, em especial pelo Naturalismo.” Para ele, não é tão 

producente perguntar pelos processos psíquicos, como o é pela “execução real do juízo” 

(SZ, 2012, 601).  

Neste ponto, surge em Ser e tempo a menção ao problema do Realismo versus 

Idealismo, que, por hora, será aqui apenas mencionado. O problema da verdade sempre 

foi dado como de responsabilidade da disciplina chamada Teoria do Conhecimento. Em 

relação ao tema, aparecem duas posições, a do Realismo e a do Idealismo como 

propostas do modo de conhecimento entre homem e realidade. 

Grosso modo, o Realismo é a concepção que defende a obtenção do 

conhecimento pela realidade ela mesma, o conhecimento da realidade tal como ela se 

dá. Todavia, como critica Heidegger, até o momento, o Realismo não havia oferecido 

uma ontologia da realidade, para que pudesse trabalhar com um conceito fundamentado 

de realidade, para, só então, poder chegar ao problema da verdade. Já a posição 

Idealista, que detém maior terreno na Teoria do conhecimento, perde o contato com a 

realidade para a intelecção do homem, e outros fatores são colocados no caminho ao 

acesso da realidade. De volta a Ser e tempo, ele provoca com o disparo de várias 

perguntas com o objetivo de emergir a necessidade de colocar ontologicamente certas 

questões (a concordância, a relação, o conteúdo-do-juízo, o objeto real, a consistência, o 

objeto ideal), tarefa que não fora realizada nem pelos Realistas, nem pelos Idealistas 

quando o problema da verdade está em questão. E que deve ser, como comenta, o 

motivo do problema (da verdade) não ter saído do lugar há mais de dois milênios (2012, 

p. 601). 



 

 

Por isso, cursando a via da pergunta pelo modo-de-ser das coisas, sua análise vai 

abarcar tanto o modo-de-ser da verdade como o do Conhecimento, já que essa 

elucidação é inadiável neste ponto. Assim, um questionamento para Heidegger mais 

assertivo começa com: “Quando a verdade se torna expressamente fenomênica no 

conhecer?”. É necessário perguntar pela expressão da verdade a fim de partir de sua 

captura fora do campo do julgar (que apenas correlaciona ideias). Ele mesmo responde: 

“Quando o conhecer se comprova como verdadeiro” (2012, p. 601), e aqui o verdadeiro 

parece ser como um atributo da intenção de conhecer. Verdadeiro é como o conhecer é 

(se dá), ou seja, se vê que o ser como verdadeiro e o ser como conhecer tem o mesmo 

sentido, e não se trata aqui de nenhum reconhecimento, de algo já “conhecido”, como 

será mais desenvolvido à frente. 

A pergunta pela execução real do juízo aponta para a experiência real, abrindo 

então a porta fenomenológica. Heidegger diz que é no contexto fenomênico da 

comprovação de algo que, inclusive, a concordância torna-se visível (SZ, 2012, p. 603). 

O que ele faz é chamar aqui toda a questão para a possibilidade de seus componentes 

serem apreendidos no acontecimento da experiência, sendo este acontecimento o da 

comprovação. O caminho até essa verdade começa a ser transposto no destrinchar do 

conceito tradicional, que é pressuposto e tido como evidente para a Filosofia. O desafio 

com a experiencia factual de comprovação é o conceito tradicional já se encontrar 

incorporado historicamente, e, de modo estrutural, estar presente nas relações 

cotidianas, sobretudo na linguagem. Então uma percepção do encontro com as coisas no 

seu aqui e agora, tomadas em sua situação, significaria tomar o conceito atual de 

verdade, em seu modo usual, e não procurar uma urgência em refutá-lo, oferecendo uma 

teoria substituta à questão, que também estaria estabelecida no nível ôntico. É 

exatamente como Heidegger age. O método, portanto, é fenomenológico e com ele 

muitas questões prévias passam a aparecer. 

Antes de continuar, para este ponto é muito pertinente o comentário de Ernildo 

Stein. Heidegger está situado dentro da tradição ontológico-transcendental na qual Kant 

e Husserl também estão. Nesta tradição, Heidegger escolheu tomar um caminho ainda 

mais denso no âmbito ontológico, guiado pelo interesse nas condições de possibilidade 

do comportamento do homem no mundo, seja ele de ordem teórica ou prática, 

diferenciando-se de Kant, como também distanciando-se da fenomenologia husserliana 

quanto a como a transcendentalidade é concebida, reunindo e justificando todo esse seu 

modo próprio na primeira parte de Ser e tempo. Enquanto em Kant, o transcendente é 



 

 

um elemento garantidor de um fundamento seguro para todo e qualquer conhecimento, 

encontrado na subjetividade à priori, Stein enfatiza que em Heidegger o elemento 

transcendental é encontrado no modo de ser-no-mundo, mas, que não é possível haver 

um caráter apodítico para este fundamento último, como assim gostaria Kant e Husserl. 

Enquanto ser-no-mundo, como ainda será discutido à frente, não há um sujeito 

independente e transcendente, que predica as coisas que existem, mas há o aparecimento 

de seus limites humanos, que permeiam a sua condição histórica e mostram conjunturas 

de sua situação existencial (STEIN, 1993, p. 170-171). 

Partindo, portanto, deste método puramente existencial, o momento da 

experiencia com “a verdade” é bastante caro, pois é revelador do comportamento (a 

intenção) das partes envolvidas na experiencia. 

Heidegger no §44 utiliza didaticamente o exemplo de uma experiencia de 

verificação em que um quadro está atras de uma pessoa, e esta pessoa anuncia que o 

quadro está torto, podendo se virar e constatar a condição do objeto. Em uma sequência 

de apreensões, o que se verifica primeiro é o sentido da enunciação afirmativa. Para isso 

são distintos dois tipos de “conhecer”: a existência de um conhecimento prévio que 

permite ser capaz de fazer a enunciação44, e o conhecimento que ocorre após a 

comprovação/verificação. Para Heidegger o “conhecimento prévio” só subsiste até a 

comprovação ser feita, o que emerge a condição vinculada do ente da enunciação ao 

objeto real, como também evidencia o sentido da enunciação, que, de modo elucidativo, 

seria como se o enunciado estivesse “interessado” no objeto real mais do que em 

manter-se. O que de fato assim está quando a proposição estiver em seu modo 

discursivo à serviço do que se mostra: o logos em seu phainestai da coisa real, apenas 

reunindo a manifestação da coisa. Deste modo, o ente do enunciado, vinculado como 

condição de possibilidade ao ente do objeto, tem o seu “ser voltado para a coisa” (SZ, 

2012, p. 605). 

 
44 É possível distinguir este “conhecimento prévio”, ainda, em dois tipos: há um conhecimento 

primário, o mais prévio, sobre as coisas, que é o que nos permite formar frases ou perguntas, o saber da 

linguagem e dos significados, que nos permite predicá-las. Um exemplo é: eu só posso perguntar “estes 

canos se desgastam com o uso a longo prazo?” se eu sei o que cada palavra significa, como também o que 

a frase “desgastam com o uso a longo prazo” significa. Mas há ainda um saber prévio da resposta a esta 

pergunta, que me permite estar, na verdade, fazendo uma suposição em forma de pergunta, com o 

objetivo de verificação. No exemplo, eu sei que todas as coisas se desgastam com o uso a longo prazo, 

em razão de sua materialidade, mas faço a pergunta a fim de confirmar, e tenho a chance de ser 

surpreendido, por exemplo, ao saber que os canos são feitos de fibra de diamante, e que os diamantes são 

resistentes ao tempo. Portanto, não haverá o desgaste que questionei. Para Heidegger, ambos estes 

conhecimentos prévios só subsistem até a verificação. 



 

 

O enunciado está, assim, a descobrir o ente do objeto, no sentido de mostrá-lo, 

fazê-lo desencoberto, de modo que o ser do enunciado, para Heidegger, é de ser-

descobridor (Entdeckend-sein), e que vai de encontro ao modo de ser-descoberto do 

objeto (Entdeckt-sein). Ambos estes modos de ser, evidenciados pela experimentação, 

reúnem o significado da alétheia grega, a verdade está no sentido da mostração de algo, 

no revelar como modo de ser. 

Diz Heidegger “É neste momento que se joga, por assim dizer, a confirmação”, 

mas que não se trata de comparações ou concordância, não houve concordância entre o 

ser de nenhum dos entes, ou de qualquer outra natureza entre eles, já que não há nada 

que justifique correlacioná-los, entre si ou com outro fator como com conteúdo da 

consciência (representações mentais). Não se trata de correlação, o enunciado está à 

serviço do que o objeto mostra. Então onde estaria a verdade? Segundo ele não que se 

encontrar “uma verdade”, mas ver a verdade como um modo de ser. O modo de ser 

verdadeiro é o modo de ser do enunciado quando ele serve ao ente, ao ser determinado 

da coisa, colocando à mostra, desencoberto. Assim, “a enunciação é verdadeira 

significa: que ela descobre o ente em si mesmo. Ela enuncia, mostra, “faz ver” 

(ἀπόφανσις) o ente em seu ser-descoberto. É por isso que, para ele, o verdadeiro é um 

modo de ser, e ser-verdadeiro (verdade) da enunciação se deve entender como o ser 

descobridor” (SZ, 2012, p. 605). 

Até então Heidegger intenta afastar, e não remover, os sentidos de concordância 

entre objeto real e a proposição, para trazer a lume a perspectiva ontológica, que tem 

seu enfoque no modo de existência do enunciado enquanto ele apresenta a coisa. A 

enunciação tem o modo-de-ser de ser-descobridor, que até aqui quer dizer que o seu 

sentido é de enunciante, que mostra o ente, e que o ente da proposição está em direção 

ao ente do objeto (“para o qual se volta”). E ao perguntar “o que é comprovado pela 

percepção?” ele responde que “nada mais, além de um ente que é o mesmo” (SZ, 2012, 

p. 603). E o que este “mesmo” significa? 

Aqui a pergunta sobre a comprovação ainda restara, o que ele responde “o ser da 

comprovação significa o mostrar-se do ente na mesmidade. A comprovação se efetua 

sobre o fundamento de um mostrar-se dos entes” (SZ, 2012, p. 603). Em o ente do 

objeto e o ente visado na enunciação serem o mesmo não está em jogo nenhuma 

comparação, ou a procura por concordâncias. A proposição desvela o ente do objeto em 

si, de modo que o seu ente é o ente que desvela o ente do objeto, pois, a mesmidade. 

Assim, o enunciado é como o ente do objeto naquele momento, o seu sentido de ser é de 



 

 

mostrar, tanto do objeto (sobre si mesmo) quanto do enunciado em direção ao objeto. 

Então a comprovação significa constatar esta mesmidade do ser, da direção da 

existência de ambos. Reitera Heidegger “isto só é assim possível porque o conhecer que 

enuncia e se comprova é, segundo o seu próprio sentido ontológico, um ser que-

descobre voltado para o ente real ele mesmo” (SZ, 2012, p. 603-605). 

Até aqui, o importante era tentar capturar a "verdadeira" questão da verdade fora 

do campo do julgar (conhecer), da tradição kantiana. Uma ontologia pelo método 

fenomenológico é realizada, a questão é tomada em seu estado usual e presente, e, na 

experiencia com a comprovação, surge uma outra relação entre a coisa real e o 

enunciado, ligada ao sentido de ser. O ente da enunciação é esclarecido, e esclarecida 

também como a concordância não está estabelecida entre os dois,  não há exatamente 

uma concordância quando investigado o modo ôntico de cada elemento da experiência 

(enunciado e coisa, do que são feitos), mas se manifesta, contudo, uma relação entre os 

entes de ambos, uma relação fundada em uma mesmidade em seus sentidos de ser, que é 

o de revelar, mostrar de si mesmo. Assim o caminho ontológico da verdade passa por 

uma ontologia do juízo, que, querendo se distanciar de qualquer atribuição de valor ou 

cálculo lógico, tanto quanto de qualquer concordância estabelecida entre anunciante - 

objeto ideal ou julgado - objeto real, se destaca a proposição. 

Acrescentamos que também não se trata de uma “proposição” no sentido de que 

algo “está sendo proposto”, pois o trabalho de lançar hipóteses nos faz reaproximar da 

ideação prévia, já que as suposições em uma investigação estão agudamente atreladas 

ao que já é conhecido. Por isso, Heidegger trabalha com Aussage e as sentenças 

declarativas, do modo como ele verifica, é-nos mais bem traduzido no vocábulo 

enunciação, pois enunciam algo teoricamente depois que o ente da coisa real está à 

mostra. E esta sentença que declara, só enuncia quando “faz ver” o ente de algo, ou seja, 

como já dito, o ente da enunciação é voltado para o ente do objeto, e o seu ser está no 

sentido de revelar e apontar (o ente do objeto), ela é reveladora, é desencobridora 

(descobridora), e as enunciações a sucedem45. 

 
45 O vocábulo enunciação na nossa língua portuguesa seria a melhor escolha para denominar o 

fenômeno porque o sufixo "–ção" neste termo é, pois, um morfema agentivo/causativo, agentivo que 

serve aos verbos que exigem um agente: nomear/nomeação, criar/criação, declarar/declaração, etc, e, 

causativo porque converte uma raiz verbal que é processo em uma que, por derivação, denota tanto 

processo como o resultado da ação. Assim, enunciação é o processo causado por um agente, que, em 

Heidegger, é o fenômeno do mostrar-se do ente, que, conjuntamente, aponta e resulta na coisa real. Em 

nossa leitura do significado do vocábulo “proposição” e do que Heidegger está colocando, uma sentença 

que propõe (proposição tem o significado de sugestão), nem sempre irá resultar no ente à mostra do 



 

 

Antes de avançar mais na relação de ser e verdade, que se torna cada vez mais 

evidente à medida que se aproxima do cenário existencial da verdade, no início do item 

“b” do parágrafo Heidegger pretende arrematar a relação do caráter descobridor do ente 

da enunciação com o que Heráclito, entre as sentenças de doutrina filosófica mais 

antigas, já havia expressado, lidando com o λόγoς. Aqui o enfoque é que o que λόγoς diz 

opõe-se o que λόγoς não diz, então algo permanece ocultado no momento da 

desocultação. O importante, por enquanto, é o fato de que o descobrimento que λόγoς 

protagoniza é sempre um “arrancar” do ocultamento, pertence ao λόγoς, no seu não-

mais-oculto, a ἀ-ληθεία, que, em uma tentativa da tradução que acompanhe essa 

morfologia, se parece com “des-ocultamento”. O seu vocábulo parece ter sido formado 

com tanta preocupação ao significado, que na morfologia de ἀληθεύειν, forma verbal de 

ἀλήθεια está λήθη (léthe), termo grego para oculto como também para esquecido. 

Assim, como recepcionado por Aristóteles em Da Interpretação, para um grego em seu 

uso cotidiano, o modo verbal-teórico de se referir à descrição, que correponde ao ente 

percebido do objeto é, pois, ἀ-λήθεια. (GA 19, 2012, p. 22). 

Heidegger lamenta e se preocupa com a perda de sentido advinda das múltiplas 

traduções de ἀ-λήθεια, bem como as teorias sobre a verdade, porque todas elas 

“encobrem o sentido do entendimento pré-filosófico que, para os gregos, estava “como-

algo-que-se-entende-por-si-mesmo” no fundamento do emprego terminológico de ἀ-

λήθεια” (SZ, 2012, p. 609). 

Aqui convém destacar o ponto que leva Heidegger a descobrir as relíquias do 

modo grego de entendimento, que é o seu envolvimento com as obras de Husserl. É 

mediante Husserl que Heidegger pôde chegar à verdade como passível de ser 

apreendida, assim como o modo da intuição. O verbo derivativo de ἀλήθεια, que é 

ἀληθεύειν (alethéuein), é um exemplo de transformação verbal de um termo que se 

refere ao sentido de ser do comportamento na imediata apreensão das coisas, e verbos 

assim são constantes na obra aristotélica (DASTUR, 2007, p. 78). 

Heidegger vê a correlação entre o Fenômeno husserliano e a des-ocultação da ἀ-

λήθεια grega (GA 14, 2009, p. 285) em a intuição ser a atitude em direção ao que está a 

mostra, e, como já e sempre dotada de intensionalidade, o intuir que percebe o ente nota 

que o mostrar de si é o modo de ser daquele objeto, o mostrar de si é o ente.  A intuição, 

portanto, intui a manifestalidade do ente. Tal manifestalidade é a desocultidade do 

 
objeto. R.f. ROCHA, Luiz Carlos de Assis. Estruturas morfológicas do português. Belo Horizonte: 

Editora da UFMG, 1998. 



 

 

objeto. Quando isso ocorre temos verdade - vemos o que nos é dado e o dar-se do objeto 

é, primariamente, um modo de ser. 

Assim sendo, o ente do enunciado é de ser-descobridor, indica Heidegger, algo 

muito além da concordância nessa relação entre o objeto real - o que se diz dele - e eu. E 

é neste âmbito que se expande para além das sentenças declarativas cujo a predicação 

está formada para ser julgada como verdadeira ou falsa. Heidegger não está propondo 

uma perspectiva da verdade limitada aos judicativos, mas vai caminhando para falar da 

própria condição de possibilidade das declarações. Nessa perspectiva, enfatiza-se o 

modo de ser das sentenças enquanto seu ser-descobridor (Entdeckend-sein), que, por sua 

vez, ampara o ente do objeto em seu modo de ser-descoberto (Entdeckt-sein). O ente em 

seu ser mais próprio, de abertura, se mostra, e é no qual a enunciação está atada. 

No segundo dos três pontos do discurso do § 44, em Ser e tempo, Heidegger 

pretende ir mais longe com o trabalho ontológico e mostrar um fundamento sob o qual 

este ser-descobridor está posto, como condição de possibilidade, trabalhando melhor  

como o desvelar significa ser a coisa ela mesma. 

Retornando aos propósitos de uma análise ôntica dos componentes do conceito 

tradicional, da proposição, do objeto e todos os demais envolvidos quando é trazido o 

cenário da experiencia, é importante esclarecer que Heidegger não está propondo que 

cheguemos a uma conclusão perfeita sobre algo, sendo essa descrição uma “verdade 

mais verdadeira sobre a coisa”. Quer dar enfoque a como o "resultado" da 

experimentação evidencia que algo "fez sentido" ao sujeito. O olhar para esse sentido 

nos abre uma profundidade sobre o ser da verdade. 

Mas o que seria a verdade? Até o momento, ela deixou de ser pensada como 

concordância entre o intelecto e a coisa, e foi ligada a um momento de descoberta, na 

recapitulação de sua origem grega antiga. Em uma primeira apresentação da questão, é a 

enunciação que protagoniza esta descoberta, pois Heidegger mostra que é possível às 

sentenças o ente de ser-descobridor, de modo que o enunciado é, intenta e está no 

sentido, de desencobrir o ente da coisa. 

Um pequeno trecho no §44 indica a exata sequência da ontologia do modo de ser 

da verdade que Heidegger se pretende, e de modo decrescente à estrutura existencial 

construída em Ser e tempo. Diz ele 

 

A enunciação e sua estrutura, o como apofântico, estão fundadas na 

interpretação e em sua estrutura, no como hermenêutico e, ainda mais 

originariamente, no entender e na abertura do Dasein. Mas a verdade vale 

como uma determinação assinalada da enunciação assim derivada. Por 



 

 

conseguinte, as raízes da verdade da-enunciação remetem à abertura (SZ, 

2012, p. 617).  

 

Primeiramente, faz valer as regras de seu método, nas quais a desconstrução não 

intenta se livrar do que já está consolidado na tradição em prol de oferecer substituição, 

mas, muitas vezes, como é o caso, trará contribuições no nível ontológico ao que se 

encontra pressuposto na Filosofia. 

Então, vê-se que a abertura (Erschlossenheit) tem seu lugar como raiz 

(fundamento) da verdade da enunciação. Este ponto reforça para Dahltrom (2001) que 

os “tipos” de verdade trabalhados no texto não pertencem, por vezes, ao mesmo nível. 

Além disso, verdade enquanto abertura, como se verá no próximo tópico deste capítulo, 

não é apresentada como o modo de ser-verdadeiro das enunciações, sobre o que 

acabamos de abordar, muito menos de um novo conceito de verdade no lugar da 

concordância. 

Com a distinção que se verifica ao longo do §44, ele mesmo indica que existirá 

êxito a elaboração em que 1) a verdade compreendida como concordância tenha seu 

fundamento em pressupostos sempre já presentes, que possuem um caráter em seu 

modo de ser, o caráter aberto, e, 2) a descrição sobre o próprio modo de ser da abertura, 

e como acontece (e porque) a sua derivação passa a vigorar como explicação teórica da 

verdade (SZ, 2012, p. 617). A análise da ontologia do juízo, portanto, feita por 

Heidegger, trazida até aqui, cumpre com parte dessas tarefas que ele pontuou. Cabe 

agora explicitar como é este caminho no qual a descoberta dos entes assume a forma da 

concordância, que ainda nos mantém no nível das enunciações. 

Entre os parágrafos §33 a §35 de Ser e tempo, Heidegger havia analisado 

ontologicamente a proposição, em especial a enunciação judicativa (Aussage - Urtiel), 

tida como derivativa da interpretação (Auslegung), fala dos aspectos que vê comporem  

a compreensão, e então realiza uma desconstrução do logos do modo como é tomado 

pela Teoria do conhecimento, para introduzir a assertividade de Rede (discurso), que 

compõe a estrutura fundamental do Dasein. 

Em pequena síntese, a enunciação possui três modos derivativos: a mostração, a 

predicação e a comunicação. Por elas é alcançada a definição de Aussage como, 

basicamente, “a mostração que, por meio da comunicação, determina”, somente se algo 

já tenha sido aberto na compreensão e elaborado na interpretação. Ao fim do conjunto 

de parágrafos, resta que a enunciação se move por meio de um conjunto de significados 

que faz dela o seu “recorte”. Nesta sentença, que é como um recorte, está contida a 



 

 

descoberta (Entdeckt) do ente.46 No §33, utiliza como exemplo a frase “o martelo é 

pesado demais” e explica como esta predicação só é possivelmente constituída em razão 

de um contexto maior, em que está em jogo todos os conhecimentos sobre a função e o 

peso dos martelos, e, em que, não estando isolada, a frase é dita em determinado 

trabalho ou uso no qual foi descoberto que aquele martelo era pesado demais. 

É neste modo que, vai dizer no §44, “a enunciação expressa contém em seu o-

de-quê o ser descoberto”, ou seja, na experiencia com o objeto, evidencia-se no 

raciocínio (declarativo) o atributo do peso daquele objeto, e essa declaração conserva 

em si a descoberta (“Este é conservado no expresso”). Assim a descoberta no seio da 

experiencia fica como que “contida” na enunciação, e o modo de ser da proposição em 

manifestar o objeto para qual está voltada importa em “preservar” o ente (SZ, 2012, 

619).  

Essa conserva do ente descoberto fica acessível aos outros, ao ponto de que é 

pronunciado se torna um utilizável (“expresso utilizável”), se torna algo com o que se 

pode lidar, usar. Nesta possibilidade da enunciação poder ser tomada, propagada e, 

principalmente, retomada, reside, segundo ele, um gradual desligamento da enunciação 

em relação a experiencia da descoberta, ao contexto significativo em que teve lugar 

inicialmente. E quanto mais ela é levada e se afasta da experiencia originária de sua 

emersão, quanto mais independente deste momento, mais é tornada como algo 

originário em si mesma, que está simplesmente dada. Para Heidegger este é o problema 

no seio do conceito tradicional de verdade como concordância, utilizado pela tradição. 

“A proposição” como que independente é submetida à análise. Em uma crítica ao 

âmbito dos subsistentes (referenciais reais), em que emergem as determinações, como o 

andar térreo do problema do juízo e da verdade, ele diz 

 

Se a conformidade só é vista como uma relação entre só subsistentes, isto é, 

se o modo-de-ser dos membros da relação é indistintamente entendido como 

só subsistentes, então a relação se mostra como concordar subsistente entre 

dois subsistentes (SZ, 2012, p. 621). 

 

 Ainda há esperança, contudo, para a correlação entre verdade e “proposições”, 

ainda que sem a presença ontológica da realização do descobrimento originador. Ele 

pode ser encontrado na observação de Heidegger sobre quando, nas proposições, segue 

 
46 R.f.: DA SILVA, Felipe Maia. Os limites do enunciado apofântico e a posição ontológica da 

lógica: uma interpretação do §33 de Sein und Zeit. Ekstasis: Revista de Hermenêutica e Fenomenologia, 

[S.l.], v. 8, n. 1, p. 83-116, dez. 2019. ISSN 2316-4786. Disponível em: <https://www.e-

publicacoes.uerj.br/index.php/Ekstasis/article/view/42722>. Acesso em: 20 abr. 2023. 



 

 

mantida certa remissão de sentido do ente. Ou seja, mesmo depois de passar por 

progressivos processos, que descontextualizam e, muitas vezes, empobrecem as 

sentenças, uma proposição sempre será uma proposição de...algo, como ele diz, um ser-

descoberto-de..., Na maioria das vezes, o enunciado foi composto de vocábulos e 

expressões da linguagem que, por si, apontam para o sentido da enunciação, situação 

esta do próprio termo alétheia, que, se não tivesse sido colocado à escanteio pelo termo 

veritas, a partir da Idade Média, a originalidade de seu significado consignado em seu 

vocábulo permaneceria referenciado de algum modo. Isso, obviamente, dura tão 

somente enquanto os signos que o remetem estiverem presentes (SZ, 2012, p. 621). 

Isto posto, Heidegger ainda tem um denso âmbito existencial a expor, para além 

das proposições, mas essencialmente relacionado a elas, e para o qual ele se refere desde 

o início do parágrafo. 

É fato que enunciar é atributo do pensar, que, até o que se sabe, é atributo dos 

seres humanos, detentores da capacidade de perguntar pelas coisas e oferecer 

elaborações sobre elas. É importante ressaltar que Heidegger não exclui o sujeito do 

âmbito fenomênico e isto se vê construído nos parágrafos anteriores ao 44, sobretudo 

quanto a concepção do Dasein. 

O ente é do objeto, como visto, e ele não precisa ser comparado a nada, ele é o 

que a coisa “dá” sobre si mesma. Todavia, antes que seja possível confirmar uma 

metafísica heideggeriana, seu desenvolvimento em Ser e tempo deixa claro desde o 

início que o desocultar o ente do objeto é de quem o faz. Porque a determinação do ser, 

que é o ente, é o que está sendo desvelado pelo ser-descobridor. E ele está desvelando 

algo que só “é”, só passará para o campo da realidade, lançado já em uma significação, 

que é um “reconhecimento” por parte do descobridor (aqui o cognoscente, e não o 

enunciado/a frase). De outro modo, o ente nunca seria desocultado, pois não é possível 

ser identificado por quem está diante dele, permanecendo no velamento do 

desconhecido. Neste modo, o desvelamento se mostra protagonizado pelo ser-

descobridor cujo ato, o comportamento em relação a coisa, determina o ente à mostra da 

coisa. Conjuntamente é possível ver como a mesmidade do ser-descobridor do 

enunciado se dá com o pensar daquele que desvela. 

Para compreender melhor esse aspecto é preciso entender como “o ser-

descoberto só é, de sua parte, ontologicamente possível sobre o fundamento do ser-no-

mundo.” (SZ. 2012, p. 611). Há um conceito de ser-no-mundo para Heidegger que 



 

 

implica o mundo de significados entre as coisas e quem as descobre, e que é o 

fundamento ontológico existencial do Dasein.  

 

2.2 VERDADE E DASEIN 

 

Ser e tempo versa essencialmente sobre a proposta de Heidegger para que o Ser, 

tópico central da Ontologia Fundamental, seja compreendido segundo o horizonte de 

sua temporalidade, sendo o modo de lidar com ele um outro método que não o do 

projeto Moderno da Filosofia. Nessa caminhada que pretende reestudar o Ser, 

Heidegger começa distinguindo os conceitos de significado e de sentido nos §§ 1 e 2 da 

obra. Explica que a pergunta pelo que é algo tem se movimentado diretamente para a 

tentativa de compreender propriedades de algo, e que propriedades são um conjunto de 

significados. Contudo, deve haver uma pausa para uma pergunta predecessora a esta, 

que verse sobre como algo vem a realidade, ou seja, como algo aparece enquanto algo. 

Esta é a pergunta pelo sentido. 

No que concerne, pois, ao problema entre enunciado e verdade, a questão 

nuclear, com base ao que desenvolvemos até aqui, seria perguntar pelo que sustenta o 

enunciado para ser “entendível” e “capaz” de realizar o fenômeno de conter o ente de 

algo.  

Nessa esteira, na pausa crítica em que o sentido cintila, Heidegger questiona 

quem pode perceber o sentido das coisas, e, portanto, falar sobre existência. Isso em 

razão de que não é possível partir de outro ponto senão do ente a fim de se falar sobre o 

Ser, e o ente está desde sempre determinado segundo a situação fática de cada um de 

nós, isto é, de cada existência (SZ, 2012, p. 47). 

Existe, pois, um ente que pensa sobre sua existência, que se move no sentido de 

perceber sua situação e questionar pelas coisas. Heidegger o denomina Dasein, um ente 

privilegiado não só por ser um ser vivo que raciocina, mas e principalmente, pela 

capacidade de meditar, de perguntar pela composição do que existe e perceber o tempo 

e a vigência de tudo. (SZ, 2012, p. 48-49). Heidegger não trabalha com conceitos 

conhecidos como homem, ser-humano ou mente, e escolhe ou até compõe palavras a 

serviço de acomodar a analítica. Dasein foi por ele composto pelos termos em alemão 

“Da” que significa “aí” ou “lá”, e do termo “sein” que significa “ser”. Heidegger 



 

 

aglutina o vocábulo, por vezes, também utilizando sua forma com o hífen Da-sein.47 

Sua etimologia apenas pode sinalizar, mas não diz exatamente o montante de 

significados que contêm, atribuídos e explorados pelo filósofo ao longo da obra. A 

palavra é, grosso modo, o termo para “existência”. Na tradução literal de Dasein por 

“ser-o-aí”, Dasein indica que o seu ser está determinado em função do seu "aí", a sua 

situação recente, um ser desperto, portanto, para esta situação, a do estado de si mesmo.  

No decorrer da obra, sua analítica perpassa pelos seus desdobramentos de “Ser 

que é o seu aí”, depois, “que está no mundo”, e então, “onde é a morada do Ser”. O “aí” 

parece caracterizar o Dasein no sentido de lugar, mas mais precisamente se refere ao 

modo de Ser que, tendo o privilégio de pensar, identifica a sua situação finita (tempo) 

bem como o mundo ao seu redor (espaço), e, na circunstância temporal, o que pode ser 

de seu futuro. Assim, o Ser-o-aí é o ser que está voltado para si mesmo em detrimento 

do tempo, que passou e que lhe resta. 

Heidegger demonstra como o Dasein, de modo didático, é o seu “instrumento” 

para a investigação do Ser. Como abordado, a partir do que Heidegger introduziu nos 

primeiros seminários, o caráter do método fenomenológico é de um acesso aos entes. 

Em Ser e tempo vê-se consolidar um passo avante, que significa mais prévio, e mais 

específico. A fenomenologia como ontologia surge pressuposta, e a preocupação agora 

é em colocar uma primeira condição de possibilidade para qualquer investigação 

ontológica na consideração de quem o faz, condição esta que não só já está mergulhada 

no fático, mas mostrará mais componentes e implicações da sua facticidade. O Dasein 

já é e sempre fático, e, após um necessário longo contorno que este capítulo precisará 

dar, restará evidente o quando o sentido de ser do Dasein, principalmente, ao 

protagonizar a descoberta, se movimenta com toda a elaboração do fator historial, como 

já se mencionada nos Primeiros Seminários.  

O ser-descobridor, que é do enunciado e do enunciador, tem de ser pensado 

como ser-verdadeiro, se verdade-alétheia em seu modo verbal indica o modo de ser 

desvelador dos entes. Porém, não escapa aos olhos que enunciar só é possível em 

função de um já conhecimento das coisas, um mundo “prévio” aos entes sobre o que se 

dá qualquer raciocínio. Uma descoberta só se efetua já e sempre em razão de uma 

descoberta mais originária, e assim por diante, o que pressupõe a gama de entes já 

descobertos, “usados” nas predicações. Assim, é possível ver que a dificuldade de 

 
47 INWOOD, Michael. Dicionário Heidegger. Trad. Luisa Buarque de Holanda. Rio de Janeiro: 

Jorge Zahar Ed., 2002. P. xxiii. 



 

 

elaboração do que algo é aumenta de acordo com nível de desconhecimento (ocultidade) 

de algo, estado este em que, em mais agudo nível, não existe ao menos a proposta sobre 

o que se pensar. Torna-se então mais grave o argumento do lugar originário da verdade 

ser o juízo, que é sobre como o juízo só é dado sucedendo (e não prescindindo ou 

originando) algum contato prévio com aquilo sobre o que ele servirá, falará sobre. 

Há, portanto, um princípio de familiaridade do enunciador com o mundo, o 

mundo e sua linguagem já compreendidos por ele. Essa familiaridade faz parte do que 

Heidegger denomina "os fundamentos ontológicos-existenciários do descobrir". Ora, o 

que já está conhecido, esse mundo dos entes, ainda que não definido, tem ele o modo de 

ser de ser-descoberto, razão pela qual Heidegger diz que ele deve ser chamado de 

"verdadeiro" (Entdecktheit) (SZ, 2012, p. 611). 

O que esse modo de ser descobridor - que veremos pertencer essencialmente ao 

Dasein - possibilita deve ele ser chamado de verdadeiro em um sentido ainda mais 

original, quando então Heidegger denomina esse conjunto de entes de “o fenômeno 

mais-originário da verdade” (ursprünglichste Phänomen der Wahrheit) (SZ, 2012, p. 

609). O mais originário é o que, neste capítulo, reúne o segundo nível de tratamento do 

tema da verdade, abordado no §44, e, do mesmo modo, e em continuidade, 

desenvolvido em obras subsequentes de Heidegger. Este âmbito, onde vem à tona “a 

primazia da compreensão existencial diante das determinações” (STEIN, 1993, 144), 

será explicitado nos próximos dois tópicos.  

 

2.1.1 O Ser-no-mundo como fundamental 

 

A tarefa, pois, da ontologia enquanto estudo ou ciência do ser dos entes pode ser 

resumida no ir em direção ao ser a partir do ente que se mostra. Ser e tempo é marcada 

pela amplitude da descrição fenomenológica do comportamento do Dasein, à partir de 

sua situação fática, que constitui “a sua existência enquanto existindo”. Muito 

resumidamente, o que Heidegger faz é mostrar que aquilo que se desenvolve sobre o 

Dasein fala ainda mais sobre o Ser, é este o objetivo. 

O §12 destaca como o “o” do composto de “ser” “o” “aí” é o que se relaciona a 

existência. O “aí” de Ser-o-aí é o mundo no qual o Dasein é já e sempre “ser-em”, como 

também indica uma correspondência indômita de seu ser com o mundo, uma, portanto, 

“abertura” ao mundo (SZ, p. 143). O Dasein, como se verá, é si mesmo quando procura 

ir além de si, partindo de sua situação cotidiana. E o que extrai dessa descrição 



 

 

fenomenológica da cotidianidade como estrutura fundamental é o fato de que o Dasein é 

um “ser-no-mundo”. Este “no” é o recorte que nos leva a uma estrutura fundamental de 

Dasein que é a de “ser-no-mundo”. Ser-no-mundo não quer dizer que o Dasein seja um 

mero ente intramundano, algo que faça parte do mundo conhecido, como abordado. Este 

mundo (Welt), como desenvolvido no Primeiro Capítulo, corresponde ao Dasein mas 

não é um composto meramente de coisas, e sim o conjunto não estático de significações 

(SZ, 2012, p. 347). Deste modo, Heidegger ensina que ser-o-aí é o modo de ser do 

Dasein enquanto ser-no-mundo. 

Dois itens são destacados. O “no” revela a condição desperta de Dasein em 

perceber “a situação na qual ele se encontra”, e esta situação é mais precisamente o que 

Heidegger denomina Welt. E Heidegger subdivide a estrutura de ser-no-mundo, 

basicamente, em três componentes: o mundo e sua mundanidade, o Dasein enquanto 

aquele que é no mundo, e o “ser-em”, que responde pelo modo de abertura do Dasein 

para o seu mundo.48 Passando rapidamente pelas duas primeiras, objetivamos 

compreender à frente o componente da abertura do Dasein. 

O Dasein enquanto aquele que é no mundo indica mais precisamente uma 

relação com o conjunto de significações que existem previamente a ele, ao derredor, e 

que lhe compõe. A construção do conceito de Umwelt, partida do curso de 1921, como 

visto, amplia-se aqui. Umwelt deve ser compreendido como o contexto de significações 

com o qual Dasein tem uma ligação de origem, e que lhe é permanentemente 

referencial. 

Na lida diária com as coisas de forma prática, supomos saber o que elas são ao 

conhecermos sua utilidade, mas este conhecer não se refere a nenhum tipo de reflexão 

sobre elas, refere-se, antes somente, ao utilizá-las.  Nesta primária e imediata 

compreensão de “para que serve aquilo”, passamos a usá-las “como tem que ser”, sem 

questionamento e de maneira automática. Nisso se manifesta o caráter “mundano” do 

Dasein, na ocupação (Besorgen) com as coisas em seu modo utilitário, instrumental 

(Zeuge), no qual está à vista o modo de ser utilizável (Zuhandene) das coisas (SZ, §12 e 

§17). 

Aqui se oportuna remeter que Heidegger apreende de Aristóteles que é por meio 

da práxis (πρᾱξις) que se estabelece o contato com a multiplicidade do ser dos entes 

 
48 Forma sistematizada de compor a abordagem de ser-no-mundo, da primeira parte da obra Ser e 

tempo, pertencente e dada pelo Prof. Phd. Wendell E. Soares Lopes em suas aulas de Filosofia na 

Universidade Federal de Mato Grosso entre abril e junho de 2021. 



 

 

quando se manifestam, a resposta à tese de Brentano e que é colocada agora como uma 

peça essencial da analítica. Retoma-se ainda que, diferentemente de Husserl, em que o 

acesso ao ser se dá pela intuição fenomênica, em Heidegger é encontrado que a lida 

diária e prática com as coisas em suas utilidades antecedem toda e qualquer elaboração 

teórica acerca do que as coisas são, no utilizar, no produzir e no executar, determinam-

se ontologicamente os entes. Assim sendo, o desvelamento vem do mesmo status quo 

das coisas quando apreendida para lidarmos com elas, diante de nós (Vorhanden), e não 

na teorização elaborada (GA 62, 2002, p. 103). 

Muitas vezes, porém, a funcionalidade de um utensílio deixa de ser o sentido em 

que estamos voltados para ele, ou porque ele não está funcionando mais como de 

costume, ou somente não é o que queremos, então, nesse quase imperceptível instante 

em que a coisa está em nosso perímetro, mas não nos corresponde mais no modo da 

utilidade, a coisa, segundo Heidegger, é um mero subsistente (Vorhandene). Este 

subsistente (p. ex.: uma pedra, um número) é o tipo objetal que a Filosofia tomara para a 

sua consideração, seja como “o sensível” ou como “o inteligível”. Em ambos os casos 

estamos diante de um ente que se oferece seja aos sentidos ou ao intelecto para a 

contemplação. Até então, nunca havia sido considerada esta relação do Dasein na ação 

com aquilo que o cerca. Essa é uma mudança radical operada por Heidegger. 

Mas o que é possível perceber na distinção entre Zuhandene e Vorhandene sobre 

o contato com as coisas é que enquanto a coisa está para mim no modo de sua utilidade, 

o ente da instrumentalidade “ocupa” todo o modo de ser da coisa para mim, é como se 

todo o ser da coisa estivesse “coberto” da minha expectativa de sua serventia. Mas, a 

partir do momento que, por qualquer razão, a sua utilidade deixa de aparecer e a coisa 

continua ao meu redor, aos meus olhos, abre-se a possibilidade de ela ser considerada 

de outro modo. Nesta via, é imperioso notar ainda que o modo de apreensão de algo 

como algo não é, e nunca foi, exclusivo da elaboração proposicional, tal como aparece 

implícito no conceito tradicional de verdade. 

Sempre que nos relacionamos com as coisas do mundo, por exemplo, no 

trabalho, apreendemos algo como instrumento de trabalho, como objeto, como meio de 

comunicação etc. Mergulhado no mundo das ocupações, o ser-o-aí desde o início já 

interpreta o que lhe vem ao encontro “como” isto ou aquilo. A interpretação é, portanto, 

também um acontecimento existencial. A radicalidade heideggeriana está nesta certeza 

de que toda intuição, apreensão ou mostração das coisas do mundo sempre está 

submetida ao como, elas sempre são apreendidas como algo (utilizável, por exemplo). 



 

 

Heidegger postula que o estado do homem em que está a lidar com as coisas 

corriqueiramente, em relação ao modo de ser útil das coisas, é modo primário, 

rudimentar do nosso conhecimento, sendo este cenário o que deveria ser tomado como 

ponto de partida para toda e qualquer ontologia do conhecer, e o que significaria dizer 

que a tentativa de conquista de definição essencial do ente raciocinada ou elaborada é 

sempre um modo derivado do acesso. Este é um dos diferenciais heideggerianos em 

relação a teoria do conhecimento. O caráter fenomenológico a partir do fático, como 

visto, é a pedra de fundamento da elaboração de Ser e tempo. O modo de lidar com as 

coisas, que concretiza a pergunta fundamental da Metafísica sobre o que as coisas são, 

transita do teórico de ser para o modo pragmático, e em Heidegger se propõe o encontro 

fático com o estado presente e o mais imerso possível na situação do homem, qual não é 

outra senão a lida diária com as coisas no modo das suas utilizações.49 

Para prosseguirmos a partir daqui, é imprescindível falar dos componentes 

existenciais do Dasein, desenvolvidos na primeira parte de Ser e tempo e retomados 

pelo filósofo no §44. O desenvolver da chamada análise preparatória do Dasein, em que 

seus âmbitos são discutidos por Heidegger é, pois, a dialética que vai tornando evidente 

o que está em jogo na discussão do Ser, um restabelecimento da ontologia fundamental. 

Enquanto o Dasein está desperto para a sua correlação com um conjunto de 

significações, que é Umwelt, sendo a lida prática o mais prévio contato com o conhecer 

das coisas do mundo, retornemos ao momento em que o ser da coisa em sua utilidade 

deixa de assim determinar-se por qualquer razão, e ocorre algo como a “falência da 

manejabilidade” da coisa50. Então o ser da coisa estará prestes a determinar-se em 

correspondência a relação intramundana e contextual em que Dasein se encontra. 

O “se encontrar” do Dasein é a sua constante e indômita relação com o mundo. 

As possibilidades de ser corresponderão, principalmente, ao fato de que Dasein está em 

busca de si mesmo, está voltado para o reconhecimento de sua condição enquanto 

avança no tempo. Essa involuntária relação já e sempre com o mundo é o que Heidegger 

aponta como a abertura (Erschlossenheit) do Dasein. No §44 a abertura está 

intimamente relacionada com o tema da verdade. 

 
49 Este é o princípio do caminho do problema da técnica em Heidegger, temática amplamente 

desenvolvida em sua carreira e central na chamada fase tardia do filósofo, mas que apenas 

mencionaremos neste trabalho. 
50 Termo utilizado pelo Prof. Phd. Wendell E. Soares Lopes em sua aula de Filosofia na 

Universidade Federal de Mato Grosso entre abril e junho de 2021. 



 

 

Esta abertura não está à mercê do arbítrio ou da ocasião, de algo vir ou não a 

estar aberto (Nunes, 1986, p. 73). No âmbito ontológico da determinação de ser do 

homem em que ele está voltado para o seu próprio ser - o Dasein - a abertura é uma 

condição já e sempre presente, involuntariamente, a constituir sua estrutura. No §44, 

Heidegger retoma em pequenos resumos como a abertura se efetua a partir de três 

componentes essenciais, cooriginários entre si, pois ocorrem ao mesmo tempo apenas 

em dimensões diferentes: o “encontrar-se” (Befindlichkeit), a “compreensão” 

(Verstehen), e o “discurso” (Rede).  

Vamos compreender melhor cada um para, só então, abordar a relação da 

abertura com a facticidade e, aí, encontrar-nos com o que Heidegger denomina o 

fenômeno mais originário da verdade (SZ, 2012, p. 609). Como se verá, há uma estreita 

relação entre Erschlossenheit e ά-λήθεια. 

A Befindlichkeit pode ter sua tradução entendida inicialmente como “disposição” 

formada da palavra alemã Befinden, cujo uso está ligado a disposição, por exemplo, do 

corpo e sentidos, ou o modo como alguém se sente de si mesmo. Compondo o Dasein, 

Befindlichkeit é o estar voltado para si e “encontrar-se” num certo estado, que assim está 

em correspondência ao mundo ao redor. Há o despertar para o já estar afetado pelo 

mundo e suas significações, afetado pela linguagem do mundo, por isso Befindlichkeit 

seria então, num modo já consolidado dessa afetação, "afetividade"51. O Dasein para 

poder se dar conta de sua situação já está afetado por um conjunto de realidades que lhe 

são anteriores, ao derredor, e a percepção de que ele surgiu (nasceu) já lançado 

(Erschlossenheit) neste mundo, que, por sua vez, já se encontra pronto. Este mundo o 

lecionará, de forma que o Dasein ao ser, o é já acometido do mundo. Este mundo-

circundante (Umvelt) internaliza o Ser e se torna o que lhe é de mais próprio, o mundo 

“afetou” o Dasein sempre no pretérito pois constitui o caminho, a matéria ou a história 

por trás dele, assim, tudo que Dasein manifesta vai afetado pelo mundo. A afetividade 

que já é no Dasein é constante e em transformação, como o é o próprio mundo.  

Já Verstehen, em seu infinitivo, significa “entender”, bifurca-se em dois sentidos 

que seguem juntos. Em relação a reunião de entes, de tudo que pode ser entendido, o 

Ser-o-aí é Verständnis, isto é, o modo de ser que pode receber o que vem de encontro. 

 
51 “Este termo é usualmente traduzido por “disposição afetiva” (Stein), tonalidade afetiva 

(Casanova), “encontrar-se” (Castilho) e até mesmo por “envolvimento” (Loparic), mas opto por seu 

sentido usual que aponta o aspecto afetivo do Dasein. Befindlichkeit é afetividade não no sentido de 

vivência afetiva, mas de capacidade de estar afetado de um certo modo.” Prof. Phd. Wendell E. Soares 

Lopes em sua aula de Filosofia na Universidade Federal de Mato Grosso entre abril e junho de 2021. 



 

 

Exatamente por poder compreender, o Dasein identifica-se no tempo a fim de verificar 

suas possibilidades, suas alternativas de Ser. Assim, o Ser próprio que é o Dasein se 

determina em projeções de ser para o futuro (Entwurf) havendo identificados quais são 

as possibilidades disponíveis para ele segundo o que já lhe aconteceu. “A compreensão 

projeta (Entwirft) o ser do Dasein para a sua destinação de maneira tão originária quanto 

para a significação” (SZ, 2015, p. 200-201). Então surge o segundo sentido de 

Verstehen: o Ser-o-aí em relação aos entes, e sua situação de disposição ao que vem ao 

seu encontro chega em determinado momento ao “nada”, o esgotamento de sentidos. Do 

mundo que provê ao ente os modos de existência, com seus múltiplos significados, em 

determinada ocasião, podem cessar as significações que “satisfaçam” o Dasein. Esta 

condição do “nada” é, porém, intervalo que cria, segundo Heidegger, um valioso 

proporcionador de disponibilidade para que o Dasein descubra uma nova significação. 

Diz Heidegger que “a significatividade (Bedeusamkeit) é aquilo em relação a que o 

mundo é aberto” (SZ, p. 143), e essa significatividade se funda na compreensão. 

Por último, como um terceiro modo de ser junto aos outros dois, a reflexão sobre 

o seu próprio Ser se dará, seja na impessoalidade ou quando o Dasein desvelar nova 

significação, numa elaboração discursiva, no discurso (em alemão, Rede). Rede tem 

algumas direções em Ser e tempo, mas seu núcleo na estrutura da Abertura é expressão 

e comunicação, estabelecidas em tudo que comunique, ou seja, no pensar, no falar, no 

silenciar ou no representar. Está mais ligado a elaboração discursiva em si do que o 

conteúdo propriamente do discurso. 

O Dasein se ocupa involuntariamente com as coisas e com os outros, o que quer 

dizer que está sempre em direção a eles, tanto quanto os entes estão em direção ao 

Dasein, e é aqui que se evidencia a abertura de ambos. O mundo não só está diante do 

Dasein humano como o Dasein recepciona o mundo, possuindo uma abertura para o 

mundo (Weltoffenheit), que compõe a descoberta de si mesmo. Em retomada, é em 

razão do Dasein comportar-se em relação ao mundo cotidianamente no modo aberto da 

instrumentalidade, que os entes do interior do mundo se revelam como entes à mão 

(Zuhanden) e o ser utilizável da coisa se mostra, como também os demais modos de ser 

das coisas podem vir a determinarem-se. 

 

2.1.2 Da decadência à cura e à verdade 

 



 

 

Encontramos no §44 que “À constituição-de-ser do Dasein pertence 

essencialmente a abertura em geral. Esta, abrange o todo da estrutura-de-ser que é 

explicitada pelo fenômeno do Cuidado” (SZ, 2012, p. 613). O cuidado ou cura (Sorge) 

é um elemento que explica, portanto, a estrutura de ser do Dasein. Em nada se refere a 

certa atenção do ato de cuidar, no sentido de zelo ou cautela, mas é o elemento que tem 

preso em si todos os cordões de sustentação do modo de ser que está em direção a si 

mesmo, a plenitude do fenômeno de sua auto compreensão.  

Enquanto Dasein interage com o mundo, voltado para descobrir si mesmo, ele 

encontra os entes que lhe compõe desde o seu “dar-se contar”, de modo que tudo o que 

o Dasein “já foi” está acessível, presente nesta abertura. Mas como o seu voltar-se para 

si objetiva, não um retorno, mas um avançar, o Dasein é em projeções do seu ser, com 

base nesta presença do que já um dia foi. Essa dinâmica é a que Heidegger denomina 

projeto (Entwuf), projeto do que ele fará de si mesmo em relação às possibilidades que 

se apresentam no mundo sob o horizonte temporal, ou seja, tendo em vista o que lhe 

“resta de existência”. Nesta dimensão, o Dasein terá como Cura o poder de refletir e 

projetar a si mesmo, quando se depara com uma circunstância que não lhe satisfaz mais, 

ou seja, em função de uma necessidade.  

Surge uma necessidade e ela convoca a Cura, e a Cura é como uma resolução de 

si mesmo. Mais prévio ainda é retomar que Dasein é, como Ser, sempre um poder-ser, o 

que lhe conclama, constantemente, a voltar-se para a existência de maneira responsável. 

Este modo é um modo de preocupação que é próprio do Dasein com a sua existência, e 

com o que fazer com ela, além de já e sempre se questionar também sobre sua origem, o 

seu sentido ou propósito na existência etc. Este chamado apelo da consciência, contudo, 

só pode surgir, para a nossa perspectiva dissertante, no presente trabalho, após um giro 

ontológico pela constituição pendular do modo de ser próprio e impróprio do Dasein, 

construída na primeira parte de Ser e tempo. Fato é que, no fenômeno da Cura, se 

encontra manifesta a abertura do Dasein enquanto ser-no-mundo, qual Heidegger 

correlacionou no §44 como o fenômeno mais-originário da verdade, como à frente 

poderemos chegar. 

O primeiro modo fundamental de ser-no-mundo é a relevância para a afetação 

deste mundo se dar ao Dasein acompanhado de um ser-com os outros. O princípio dos 

§§ 25 e 26 de Ser e tempo é de que o Ser-o-aí assim como não é dado sem o mundo, 

também não o é isolado dos outros. Portanto, na harmonia de toda a obra de 1927 em 

que o Dasein está diretamente ligado ao sujeito individual, Heidegger esclarece agora 



 

 

como o mundo já está e sempre compartilhado com os outros, e, como já citado no 

primeiro capítulo, Umwelt abrange o Mitwelt, os outros estão presentes de modo tão 

imediato quanto nossa própria existência. A questão é mostrar os desdobramentos do 

compartilhamento do mundo sob o olhar ôntico e fica clara a relevância do outro no 

sentido de ser cotidiano.  

Assim que desenvolvido, como também com breves colocação ao problema do 

subjetivismo, no §27 Heidegger afirma que, como implicação do modo de ser-com-os-

outros, surge certa “convivência guiada” ao Dasein, pela circunstância em que se 

encontra sujeito aos outros. O Ser-o-aí, se está em constante lidar com os outros, tem 

sua disposição afetada por certa preocupação no sentido de consideração com os outros, 

tanto positivamente (interesse) quando no modo da indiferença (deficiência, ausência). 

E, sob tamanho interesse, encontrado na constituição fundamental do ser-o-aí, ele se 

comporta em direção a tentativa de suprimir diferenças que causem separação, muitas 

delas, na crítica de Heidegger, quase indômitas, mas convenientemente forçadas, 

momento qual o ser-o-aí acaba se deixando ser absorvido pelo mundo próprio dos 

outros. Tal fenômeno, fruto da convivência, Heidegger denomina das Man, o impessoal, 

que corresponde a um vocábulo no português bem próximo ao sentido original alemão, 

a expressão “a gente”. O a gente não deve ser traduzido pelo pronome “nós”, ou em 

alguns outros que fizessem determinar os sujeitos, em razão de que o que Heidegger se 

refere não aponta para a colocação de sujeitos, mas para o sentido de ser. A gente é 

exatamente a indeterminação na qual o si mesmo, na maior parte do tempo está lançado, 

e está, neste modo, encontrando nela certo abrigo. Uma definição assim, talvez poética, 

se dá em razão do próprio sentido de ser, pois estão presentes neste “abrigar-se” no 

impessoal o sentido de fuga do ser-si-mesmo. 

Absorvido, então, na convivência, o ser-o-aí é tomado pelo modo de ser 

daqueles com quem convive. Não é em nada útil à reflexão que estes “outros” sejam 

identificados, o enfoque está propriamente no domínio que o impessoal consegue 

exercer sobre o poder-ser-si-mesmo, como também o fato do impessoal ser assumido 

sem reservas pelo poder-ser-si-mesmo, sem que ele, enquanto ser-com, se dê conta 

disso. É exatamente o modo de comportar-se tal como os outros, que Heidegger 

denomina de impessoal, ou seja, o impessoal não são os outros, a existência dos outros, 

mas o modo de ser que eles exercem, tal como o ser-com exerce também quando o seu 

ser próprio é dissolvido num modo de ser comum a todos, e “cada outro é como o outro, 



 

 

de tal maneira que os outros desaparecem mais e mais em sua diferenciação e 

expressividade” (SZ, 2012, p. 365). 

Mas então, isso seria dizer que o Dasein, enquanto o ente que é voltado para o 

seu próprio ser, “sofre” uma espécie de solvência e o que está em jogo agora não é mais 

o seu próprio ser? E, neste caso, não se trataria mais de Dasein mas de outro ente 

cognoscente? A resposta para isso está na retomada das duas determinações 

fundamentais de ser-o-aí dadas por Heidegger no §9 de Ser e tempo. Uma delas 

constitui o que poderíamos chamar de “princípio possessório” do Ser-o-aí, quando ele 

diz “o ser que, para esse ente, está em jogo em seu ser é, cada vez, o meu” (2012, p. 

141). Sendo determinado no existir (na existencia), e não sendo algo aleatoriamente 

dado, o ser deste ente, que sou eu mesmo, é meu, e somente porque o ser deste ente que 

é o ser-o-aí pode pertencer (no caso, a mim), pode se estabelecer aí uma relação de 

propriedade e impropriedade. Ele explica que para as demais coisas no mundo, que não 

o cognoscente, o ser de tais coisas é indiferente, mas o ser do ser-o-aí pode decidir se 

relacionar ou não com o seu próprio ser, com as suas próprias possibilidades, num 

sentido de poder “escolher-se” (escolher ser a si mesmo) ou não. Daí provem a 

possibilidade da impessoalidade do ser-o-aí, que, sendo analisado por um método que 

não passa por alto a sua existência cotidiana, encontra o modo impessoal como uma das 

possibilidades essenciais do ser-o-aí. Como também é mostrada a “possibilidade de ser 

próprio” do ser-o-aí, que Heidegger também denomina “apropriar-se de si mesmo” e 

“ser-si-mesmo propriamente” (SZ, 2012, p. 141, 145)52.  

Até aqui, o importante é verificar que o impessoal, como é descrito no §27, 

também faz parte do modo de ser fundamental do Dasein em razão do mundo, pois o 

mundo, que já é sempre compartilhado, oferece familiaridade e segurança, e nele já 

sempre está o ser-o-aí arranjando-se de vários modos, gerado da afetação deste 

comparilhamento. Heidegger não atribui valor moral ao impessoal, como se totalmente 

negativo, já que ele já pertence a constituição dos entes que podem ter o caráter de ser-

no-mundo, então este ente só é em função desta familiaridade que é o impessoal. O 

detalhe, nesta perspectiva, é notar que o ser-no-mundo mais próprio e imediato é o ser-

impessoal (Man-selbst). 

Ocorre, porém, que o modo impessoal também é dotado de abertura, e o seu 

acesso ao mundo ocorre em uma imediata compreensão, que é sempre superficial, e que 

 
52 NUNES, Benedito. Heidegger e Ser e tempo, 3ªa Ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2010, p. 5-6. 



 

 

é totalmente inversa a experiencia originadora dos entes. A interpretação tida neste 

modo impessoal, do a gente, é dotada de uma imediatez da suposição de conhecer a 

totalidade do mundo dos entes, e que não provém daquela, já vista, experiencia 

originária da significação dos entes. Esta constatação é também, e ainda mais, 

importante para a perspectiva da relação entre verdade e abertura do ser, quando 

conectada ao fato de que a existência impessoal constitui o estado mais imediato do ser-

o-aí, pois o impessoal é o modo de ser do ser-o-aí mais íntimo da cotidianidade.53 

Portanto, faz parte do ser-o-aí uma condição primariamente submetida e 

marcada por um modo ilusório de sentir-se conhecedor e dominante de tudo o que está 

ao seu redor. Ilusória em razão de que a sua relação com o mundo, na constância do 

impessoal, é uma relação superficial com os entes, no seio da abertura, e, tomado nesta 

superficialidade daquilo que tão somente encontra, o ser-o-aí não realiza, nem consigo 

mesmo, nem com os entes que lhe vem ao encontro, a experiencia originadora do ente. 

Assim sendo, o modo mais próprio do ser cotidiano como impessoal é “obscurecedor” 

do ente, deixa velado a propriedade (o mais próprio) dos entes que lhe vem ao encontro. 

Após haver desenvolvido a perspectiva do ser-no-mundo, passando por seu 

elemento fundamental de ser-com os outros, portanto, Heidegger se move para a 

perspectiva do conhecimento, do que é compartilhado e transmitido pelo 

comportamento do Dasein com o mundo. Nesta perspectiva, são encontrados os efeitos, 

por exemplo, do ser-com-os-outros, que sucede à abertura do impessoal do Dasein e o 

obscurecimento ou deixar-encoberto em relação a fenomenalidade dos entes54.  

Com uma atitude anônima e silenciosa, o impessoal, derivado do ser-com os 

outros, vai regulando de modo a sujeitar o ser-o-aí a outras atitudes que não as que lhe 

são próprias55, circunstância esta que vai nivelando-o a um modo de ser comum a todos. 

E neste como que “domínio”, certa igualdade é estabelecida, uma igualdade como preço 

pela correspondência com a companhia de seus próximos. 

Fazendo uma retomada, o fenômeno da abertura, que Heidegger liga ao 

fenômeno mais originário da verdade, contempla a apreensão da facticidade do 

cognoscente, que consiste na condição cotidiana do ente que é o seu aí. Há, contudo, 

 
53 Lembrando também que o ser-o-aí, portanto, não “atinge” o impessoal em seu existindo. 

Enquanto ser-no-mundo, já e sempre lançado, o ser-o-aí se encontra primariamente no modo impessoal, o 

que poderíamos chamar do modo mais íntimo da facticidade. 
54 Utilizamos os vocábulos “obscuro” e “obscurecimento” como usado por Zeljko Loparic em 

Heidegger. Rio de Janeiro: Zahar, 2004. 
55 Propriedade, também conhecida como autenticidade, é uma existencial heideggeriana que 

trataremos à diante. 



 

 

uma dimensão co-originária na abertura do ser-o-aí quando este não se volta para si-

próprio e está no modo de ser impessoal. Tem-se que o modo de ser da abertura do Ser-

o-aí é constituída fundamentalmente da afetividade, da compreensão e do discurso, que 

vem a serem modificados, quando da impessoalidade, para certos correspondentes56. 

Dentre os tantos fenômenos observáveis na dicotomia de ser-si-mesmo, que 

quando tomado pela multidão, é vertido ao modo impessoal, gostaria de destacar dois 

deles, cada um em direta correspondência ao nível ôntico e ontológico-existencial que 

se acompanha das elaborações sobre a verdade no §44, e que caminham até elas. 

A primeira, é alinhavada pelo prof. Daniel Dahlstrom em sua obra Heidegger’s 

concept of truth. Como dito, Heidegger descreve os correspondentes de modalidade da 

abertura do ser-próprio do Dasein e da abertura do ser impessoal, mas em ambos, a sua 

condição é já e sempre elaborada discursivamente. O discurso “segura” ou “contém” o 

que o ente mostra na propriedade ou impropriedade de si. O discurso na impropriedade 

é boato ou falatório, sempre expresso. Já o discurso do ser-próprio do Dasein é a 

elaboração articulada do encontro e compreensão da condição de existência de si 

mesmo, ainda que não pronunciado, mas sempre pensado/elaborado. Todavia, como 

visto, é o falatório o que se primeiro encontra na tomada da facticidade do poder-ser-si-

mesmo, o homem imerso e participante deste falatório, de modo que a cotidianidade é 

caracterizada por ele. Nela vigora uma comunicação que é compreendida amplamente 

sem que os comunicantes raciocinem a origem de sentido que aquele discurso trás. O 

que é compreendido, tão somente, está aproximado, ou corresponde superficialmente 

àquilo de que se fala. No modo mais agudo, nem mesmo ocorre o que se poderia chamar 

de compreensão, quando a comunicação se resume à repetição daquilo que se ouviu, se 

tem ouvido. 

Assim sendo, Heidegger deixa engatilhado no §35 como o ser do discurso que se 

remete à descoberta originária de determinado ente é obscurecido pelo falatório. 

 
56 Para cada modalidade da abertura do Dasein há um correspondente no nível do modo de ser 

pessoal, próprio/autêntico (eigentlich) e no nível do impessoal, não-próprio/inautêntico (uneigentlich): no 

âmbito da Befindlichkeit, o estar triste, alegre, calmo, irritado, etc., mas especialmente o 

desespero/ambiguidade (Zweideutigkeit) – em contraposição à angústia como afetividade originária; no 

caso da compreensão, a curiosidade (Neugier) – que fala do entregar-se à bisbilhotice própria do que 

interessa a todo mundo, do que cativa e distrai a atenção de todos, em contraposição ao projeto existencial 

–, e o boato ou falatório (Gerede) – um discurso que nada fala de essencial, mas que apenas dita regras 

irrefletidas, como o exemplificam a opinião pública e o politicamente correto. Ao boato se contrapõe a 

reticência, isto é, a atitude de quem hesita em dizer expressamente o seu pensamento, em dar um parecer, 

uma espécie de silêncio obstinado. Esses três modos são correspondentes ônticos na cotidianidade média 

do Dasein daquelas três estruturas ontológicas do Dasein” R.f. Heidegger, SZ 2012, §§34-38; Prof. Phd. 

Wendell E. Soares Lopes em suas aulas de Filosofia na Universidade Federal de Mato Grosso entre abril 

e junho de 2021. 



 

 

Fazendo uso das determinações, ouvindo e repetindo sem se deter ao que aquela 

determinação se refere originalmente, a atividade comunicativa do cotidiano sucede 

uma incompreensão existencial, ficando dispensada a abertura para a originalidade do 

que é dito, para o que está existindo ou querendo ser comunicado. A compreensão em 

muito se distancia da experiencia autêntica com o ente de algo e prefere se manter na 

familiaridade do que é já conhecido, e, nesta convivência mediana cotidiana, vai 

desaparecendo a tendencia ontológica das interações, tirada do lugar pelo tão somente 

querer dizer, opinar (DAHLSTROM, 2001, p. 206-207). 

Para Dahlstrom, este tipo de comportamento, como descrito, é o que dá impulso 

e sustenta o conceito tradicional de verdade como característica das proposições. No 

âmbito comunicativo das relações sociais, âmbito esse que guarda interesse pelas 

verdades, é possível observar como a impessoalidade do falatório trabalha reduzindo a 

multiplicidade de fenômenos do ente. O modo impessoal do Dasein gera esta situação, 

principalmente, se proposição e verdade mantêm somente uma relação de concordância, 

tendo como cerne um ente que está simplesmente dado, elaborado e contido na 

preposição. Uma vez que a comunicação consista no mero repetir e no passar adiante o 

que é dito, o cerne do falatório tornasse o discursar, que vai contra a posição do 

discurso enquanto instrumento da elaboração do existente. Podendo se falar na 

proposição como este discursar, e sendo eles a ocorrência do já conhecido simplesmente 

dado, está pronto o solo para que se suceda um acesso as coisas por meio da suficiência 

do dito, que é então tomado como objeto para lhe ser tirado algum valor de verdade. 

Dahlstrom entende radicalmente que a predominância do falatório torna o preconceito 

lógico irresistível (2001, p. 286). 

O falatório, portanto, não tem o modo de ser em que algo é apresentado 

conscientemente como algo, e a superficialidade é o que está na abertura do impessoal. 

Segundo Heidegger, todavia, esta abertura corresponde a um verdadeiro “fechamento” 

ao ente próprio da coisa 

 

O sem solo ser-dito e ser-transmitido acaba fazendo com que o abrir se 

converta em um fechar (Verschlieẞen), pois o dito é sempre entendido de 

imediato como "dizendo algo", isto é, como descobridor (entdeckendes). 

Dessa maneira, não retornando ao fundamento daquilo sobre o que discorre, 

o falatório é sempre um fechamento a partir de si mesmo e conforme o 

próprio abandono (SZ, 2012, p. 477). 

 



 

 

Aqui ao menos duas correlações com o §44 estão à tona. Se, como ele vem a 

declarar, ser-verdadeiro tem o caráter da abertura do Dasein e, por isso, é aberta a 

originalidade do ente para acesso, por outro lado, nesta abertura também se manifesta 

uma não-verdade, quando o Dasein é solvido pelo impessoal e o falatório “fecha” o 

acesso-de-si do ente na proposição. Verdade e não-verdade estão presentes, pois, na 

abertura do Dasein, como ele afirma no §44, e a presença da impessoalidade (do 

falatório) é reconhecida em meio a desenvoltura da verdade existencial57. 

Eu espero que, ainda que com as ressalvas do que me é conhecido, as minhas 

tendencias naturais de intercessão para um dos lados de algo não tenham deixado 

confundir a descrição trazida até aqui dos efeitos concernentes aos modos de 

propriedade e impropriedade do Dasein, sobre os quais Heidegger, em sua virtuosidade 

argumentativa, sempre tenha deixado clara a inerência da impessoalidade ao Dasein, 

bem como, que este fechamento e impessoalidade não estão a indicar a ocorrência de 

uma total inacessibilidade aos entes, senão, aponta para um modo limitado (superficial) 

do dar-se dos entes, que nunca alcança o seu volume, mas que é única abertura para que 

o Dasein seja entendedor do seu mundo (2012, p. 495). Mais ainda, a possibilidade do 

fechamento não pode ser evitada já que constitui o modo fundamental de ser-no-mundo, 

no qual o Dasein mesmo já está e sempre lançado, como também não pode ser 

“eliminada”, pois o Dasein sempre está precedido do mundo.  

Contudo, como segundo ponto da questão aqui, ao fim do §27 é colocada a 

ponte de retorno ao ser-si-mesmo, em contraponto ao modo imediato da 

impessoalidade, que é o próprio voltar-se para si, todavia, esclarecido e declarado o 

caráter remoto da sua ocorrência. Ou seja, o ser-si-mesmo é mais raro do que se pode 

pensar. O ser-si-mesmo é uma existência mais remota, em razão da condição sempre 

desarraigada do ser-o-aí que as relações e condições do cotidiano lhe causam, como 

também enquanto nada neste estado de suposta auto evidência da realidade lhe causar 

problemas. Este estado, como predito, composto ainda do que Heidegger denomina a 

curiosidade e a ambiguidade, desencadeiam o modo de ser impróprio, ou decadente 

(Verfallen) do Dasein.  

A decadência é uma perspectiva que correlaciona o comportamento do Dasein a 

outra, e contrária, situação - qual abordaremos à diante. Por hora, o que ele quer 

 
57 “O pleno sentido ontológico existenciário da proposição “o Dasein é na verdade” diz, com 

igual originalidade: “o Dasein é na não-verdade”. Mas só na medida em que é aberto, o Dasein é também 

fechado; e na medida em que o ente do interior-do-mundo é cada vez descoberto com o Dasein, esse ente, 

podendo vir- de encontro no-interior-do-mundo, é encoberto (oculto) ou dissimulado” (SZ, 2012, p. 615). 



 

 

sublinhar é a condição do próprio ser-o-ai com o mundo ao perder o que lhe é de mais 

próprio (ou autentico), ou seja, ao perder-se, no empenho exercido em prol dos outros e 

das coisas com os quais se preocupa e se ocupa diariamente. Assim, a decadência torna 

explícito o modo de ser da impropriedade, chamado de o não-ser-si-mesmo. 

Contudo, e novamente, a decadência, ainda que o próprio termo apele, não é 

colocada como uma alternativa negativa de existência. Não se trata de uma alternativa 

pela sua inerência, como já dito. E não é descrita como negativa porque, para 

Heidegger, ela resultam em algo “positivo” ao Dasein (ao ser-si-mesmo): “quando o 

falatório encobridor se tenha tornado ineficaz e o interesse “comum” tenha morrido” 

(SZ, 2012, p. 489). Este é, com certeza, o principal motivo para o seu empenho de 

afugentar toda e qualquer conotação negativa que atrapalhe a visão ontológica da 

questão em torno da decadência. Na sincronia observada por Heidegger, o ser decadente 

é o modo mais próximo do ser do ser-o-aí, pois é o modo que mais prevalece e se 

encontra imediatamente perto quando o ente que se volta para sua própria existência (o 

ser-o-aí) se desvela. Ela é, portanto, uma determinação da existência, constituindo uma 

possibilidade essencial do acesso, pela facticidade, ao ente do humano enquanto 

existente, imerso em seu dia a dia. Ela é precisamente o seu início e está presente na 

maior parte das vezes.  

Heidegger destaca ainda que o ser da decadência é essencialmente tranquilo 

(beruhigend), em razão da abertura do impessoal gerar uma atitude de certeza das 

possibilidades com o que lhe está ao alcance, em razão de supostamente tudo-ter-visto e 

tudo-ter-entendido, mas isso é o que exatamente difunde uma crescente indiferença ao 

modo próprio de entender no encontrar-se. Todavia, ao ser-no-mundo, a decadência é 

verdadeiramente tentadora em razão de ofertar um estado de tranquilidade.  

Heidegger aponta ocorrer uma antinomia entre esta oferta de tranquilidade e o 

comportamento do Dasein no impessoal. Quanto mais decaído de si mesmo, quanto 

mais longe de auto questionar-se sobre sua existência, e, mesmo quando reagindo a isso 

ao procurar cada vez mais lançar-se em direção a impessoalidade de outras culturas e 

vivencias, testemunha-se um agir do Dasein de “desenfreada atividade” (SZ, 2012, p. 

498-499). Explica: 

 

Uma curiosidade multiforme e um inquieto querer tudo conhecer levam à 

crença em um ilusório entendimento-universal-do-Dasein. Mas permanece, 

no fundo, indeterminado, e não se indaga que é propriamente o que se há de 

entender; permanece não entendido que o entender ele mesmo é um poder-ser 

que unicamente no Dasein mais-próprio deve tornar-se livre. (Mas) Nesse 



 

 

tranquilizado comparar-se com tudo, que tudo “entende”, o Dasein é 

arrastado para um estranhamento (SZ, 2012, p. 499). 

 

Aqui, completamos o nosso contorno. O que vem a ocorrer com o Dasein no 

modo impessoal é explicado por Heidegger no capítulo da elucidação da Cura (Sorge). 

Como já iniciado neste capítulo, fora necessário, partindo das declarações do filósofo 

sobre a relação de verdade e Dasein, caminhar com o Dasein em seu sentido de ser-

próprio, no qual estão presentes os componentes de sua abertura ao mundo - a 

afetividade, a compreensão e o discurso. Ocorre que neste contorno, que acompanha a 

narrativa que a própria Ser e tempo estabeleceu, no qual o ser impróprio do Dasein é 

apresentado só após a elucidação do seu ser-próprio, então, se pode chegar a abordagem 

do modo “libertador” de Dasein impessoal, um fenômeno que o conduz da 

impropriedade “de volta” ao ser-si-mesmo. O mecanismo fundamental que comporta 

este “retorno” é denominado Cura. E a necessidade que convoca a cura é, pois, uma 

circunstância prévia de resolução de si mesmo (STEIN, 1993, p. 235). 

Na mesma ordem da obra, o que temos é que o ser do Dasein é sempre um 

poder-ser, segundo a compreensão de si (Verstehen), e Heidegger fala dos elementos 

que de alguma forma limitam ou condicionam essa potência infinita de compreensão de 

passado e possibilidades futuras, dos quais a primeira é a evidente finitude do Dasein.  

No conjunto de possibilidades do Dasein, são fundamentais dois fatores que 

correspondem a finitude: (1) o fato de não ser si mesmo enquanto um perder-se, um 

entregar-se à vida impessoal do “agente”; (2) e com impossibilidade de ser ou morte 

(desenvolvido depois do §44).  

A primeira, na qual iremos nos deter, refere-se ao modo-de-não-ser, que, como 

já explicitado, é o modo de ser impessoal que dilui o ser-si-mesmo, mas que compõe o 

perímetro de sua analítica. Heidegger explica que quando o sentido de ser não está para 

si mesmo, e em projetos de si, Dasein vive e se comporta como a maioria de seus 

iguais, no modo da impessoalidade, mas que, na aparente tranquilidade da sua condição, 

ele é tomado de muita inquietude. 

Com o fator da morte, apenas para citar, a reflexão se refere à percepção de sua 

fatalidade, que, quando manifesta, gera então o apelo para o voltar-se para si mesmo. 

Como vem a explicitar nos §§ 46 a 48, o Dasein se percebe ser-até-a-morte, ou ser-ante-

a-morte, reconhecendo a sua finitude.  



 

 

O importante é que, até o §44, o que faz, pois, com que haja este movimento 

pendular entre o deixar-se decair (Verfallenheit) para o despertar de sua condição 

existencial que o leva para si-próprio são os componentes da Cura. 

Como se realmente constituísse um “processo de cura”, Heidegger descreve que 

o retorno para si mesmo se dá na sequência da “nadidade” (Nichtigkeit), seguida da 

angústia (Angst), então culpa/responsabilidade (Schud), que, finalmente, desponta na 

abertura (Erschlossenheit) da propriedade de si mesmo enquanto ser-no-mundo.  

Quando em estado impessoal, a totalidade de significações do mundo, com o 

qual está lidando, chega a um momento de “nada”, ou seja, os entes instrumentais, 

usados no existir, em determinada ocasião, cessam de oferecer sua utilidade. Neste 

momento o Dasein é tomado por angústia (Angst). A angustia se comunica diretamente 

com a afetividade originária do Dasein, em relação ao que está ao seu redor e lhe serve, 

porque, diferente da certeza da tranquilidade, as coisas no mundo enquanto arroladas no 

tempo nem sempre favorecem ao Dasein, a tal ponto de lhe esgotar as determinações e 

resoluções do mundo que o circunda. É importante, porém, ressaltar que, segundo 

Heidegger, esta angústia inquietante também por vezes é a razão para a fuga do Dasein 

para a impessoalidade.  

Aquilo com que a angústia se angustia é o próprio causador dela. A angústia se 

angustia com dado esgotamento das determinações de sentido para a sua situação. Por 

vezes não contar com nenhum subsistente, nenhum ente já determinado no interior do 

mundo para lhe corresponder. Isso quer dizer que a angústia não se trata de um 

sentimento “ruim”, possível ao Dasein. Raiva, medo, dor, todos são passíveis de um 

subsistente já conhecido (determinado) no mundo com o qual são relacionados. O 

desconhecimento é o que produz a angústia, a total falta de um subsistente para que o 

ser se determine - e, com isso, se justifique de alguma forma. 

Por outro lado, segundo Heidegger, a disposição fundamental da angústia é a 

Abertura, um privilégio do ser-o-aí. Afetado pela angústia exprimida do mundo, o 

Dasein impessoal “suspende” o seu mundo conhecido, o mundo que lhe é familiar, e em 

que o ser-o-aí se encontra desde o início, com frequência absorvido. E então, no seio da 

abertura, a facticidade da existência vem à tona, o que tem o ser do Dasein de mais 

próprio, que é o dar-se conta, de repente, de sua condição, da sua situação, e então o seu 

“aí” fica às claras. Esta é, pois, a Cura do Dasein. 

Este panorama aberto da analítica do Dasein em correlação à ontologia da 

verdade é o meio necessário para ser possível a compreensão da linha que parte da 



 

 

abertura do ser-o-aí e encontra o sentido grego de alétheia. Porém, até aqui vimos que 

há um contato prévio com os entes que precede a elaboração de juízos sobre açguma 

coisa. Esse contato já está em curso na ocupação, no envolvimento prático do ser-o-aí 

com o que lhe vem ao encontro. Mas o próprio "vir ao encontro" só é possível, só 

acontece, em razão de um contexto referencial, que é o já estar no mundo do Dasein. 

Isso quer dizer que em toda descoberta dos entes, desde o início da existência, com a 

afetação do mundo, já está pressuposta uma abertura (Erschlossenheit) na “relação” 

“Dasein e mundo”58. Essa abertura é o núcleo na descrição fenomenológica do ser-em, 

na abordagem de Dasein enquanto ser-no-mundo.  

Com essas descrições do que Heidegger chama de análise preparatória do 

Dasein, em especial, sobre a abertura do Dasein, e, com vista a compreender como é 

percebido por ele o fenômeno mais originário da verdade no tema da abertura, 

entendemos que Heidegger indicara dois modos essenciais como abertura: a afetividade 

(Befindlichkeit) e a compreensão (Verstehen), cuja articulação desenvolvida consiste no 

discurso (Rede). A partir delas, passa-se agora a descrever esta relação da abertura com 

o desvelamento, que ele aponta estar presente no nível mais estrutural do Ser-o-aí, o 

mesmo desvelamento estudado até aqui, enquanto o modo de ser-descobridor. 

Na conjuntura do despertar para a sua situação e o entendimento dela, voltado 

para si, e, ao mesmo tempo, elaborando as possibilidades acessíveis para a sua 

existência à diante, esta abertura à si-próprio e para o mundo, pode lhe fazer 

protagonizar uma descoberta, o Dasein pode desvelar uma nova significação que não 

havia acessado ainda, e que venha a lhe oferecer uma "saída", da falta de "direção" que 

o que está à diante o faz experimentar (requerendo dele).  

Como já abordado, o ser-o-aí encontra de si uma harmonia incipiente com o 

estado do mundo, de modo que a sua existência acompanha (como produz) a existência 

do mundo. O ser-o-aí não controla essa estrutura, é a sua situação. É, pois, nesta 

sintonia que ele, por vezes, “experimenta que existe”. Mas também, por vezes, a 

existência lhe imprime certo peso, a angústia quando lhe parece faltar explicações 

suficientes em face de “continuar tendo que” agir, viver, prosseguir etc. “Como ente 

entregue à responsabilidade de seu ser, ele é entregue também à responsabilidade de já 

ter sido sempre encontrado - encontrado em um encontrar-se que ao invés de surgir de 

 
58 Coloco entre parêntesis porque não está correta a frase, ontologicamente falando, em razão de 

que mundo (Welt) como referido está “dentro”, na composição, de Dasein. Por vezes, ao longo da 

dissertação, utilizamos didaticamente certas predicações em prol da explicação torna-se mais imagética. 



 

 

uma busca direta, surge de uma fuga (SZ, 2012, p. 387). A condição fática do ser-o-aí, 

aberta na disposição, não é o mesmo que falar da mera facticidade de um ente dentro do 

mundo e que é acessível ao ser observado. A facticidade, como também já abordado, é o 

caráter ontológico do ser-o-aí e não se trata de uma mera observação de alguém para si 

mesmo. O que ocorre com o Dasein nesta relação sintonizada ao mundo aproxima-se 

mais de uma “sentir, privilegiado”. E o que surge com a abertura enquanto abrir da 

afetividade (da sua condição disposta) é um “peso” também ôntico. Os motivos para 

este peso, que me abre à minha existência, podem ser variados. A questão é entender 

que este caminho de ser em direção a si mesmo parte de determinada angústia, mas que, 

o tempo todo, é evitada em razão do desconforto que proporciona, que se direciona para 

a busca por alívios ou mesmo certa superação, todas constantes no que Heidegger 

chama de estado decaído ou impróprio, no qual eu prefiro a impessoalidade dos 

diversos entes intramundanos a qualquer tipo de distanciamento do conhecido. 

É importante frisar que angústia, mais primariamente, é o encontro com a 

própria facticidade, é dela que o ser humano se esquiva essencialmente e não de outra 

coisa. Lembrando que este esquivar-se não é uma atitude, premeditada, mas se revela na 

disposição, no estar afetado, pois, quando angustiado, é de seu próprio ser que se abre 

esse humor, do qual então quer se esquivar, fugir. Em suma, a afetividade é no modo 

aberto, ou seja, ela se abre para revelar o ser-o-aí na sua condição de estar-lançado 

(Geworfenheit) onde se dá certo apelo em prol da existência que se emolda na forma de 

responsabilidade e que, antes de tudo, lhe imprime um peso do qual quer prontamente 

fugir ou esquivar-se. Um destaque é também para o fato de que, enquanto apenas um 

existencial (algo que compõe) o ser-o-aí, a afetividade está distante de qualquer 

apreensão reflexiva e não se trada de uma constatação, um conceito. Heidegger descreve 

de um modo como se fossemos “assaltados”, como a melhor forma de ver a afetação. 

Antes, portanto, de especificar a angústia, que vem a gerar um misto de temor-estímulo, 

Heidegger enfatiza como a abertura da afetividade consiste nesta sensibilidade (SZ, 

2012, p. 387-388). 

Conjuntamente, diria, em “nível proporcional”, está a compreensão (Vestehen). 

Essa compreensão distingue-se longinquamente do conhecer da tradição filosófica, do 

intuir e do pensamento que são sempre temáticos e elaborados, e, no caso, são 

resultados, derivados, do ser-no-mundo. No modo existencial fundamental, Verstehen 

está sempre proporcional ao estar-disposto, em harmonia, que indica uma espécie de 

“saber lidar”. Heidegger a explica indicando as vezes que, ao afirmar que sabermos ou 



 

 

compreendemos algo é porque comunicamos que somos aptos para manejar aquele algo. 

É nesta reflexão que Heidegger encontra o exercício manual como o meio de acesso 

inicial das coisas, aquele imediato, sem que se tenha havido qualquer elaboração sobre 

ele, que podem ou não lhe suceder ao longo desta lida com as coisas. Então, 

inicialmente compreendemos as coisas a medida que sabemos o que fazer com elas.  

Isso equivale, primariamente e do mesmo modo, a lida com nós mesmos. O 

Dasein humano é aquele que avança com base no sentimento de aptidão de lidar 

consigo mesmo, manejando o seu presente e futuro com base ao que já acessou sobre si 

mesmo. Assim, é a ideia de “saber-lidar” que Heidegger transpõe para um conceito 

existencial, ou seja, de auto compreensão, sendo o “objeto” o o quê o Dasein pode lidar 

a sua própria existência, o seu ser, o seu existir. Nesta esteira ele subdivide Verständnis 

que é o puro saber-lidar em razão do que já foi lidado, de Entwurf. 

Este elemento do modo da abertura é que traz à analítica, mais 

aproximadamente, a questão do tempo existencial em Heidegger, pois Verstehen, 

enquanto um desdobramento de autocompreensões de seu existir, ao mesmo tempo, 

movimenta-se em projeções de si mesmo nesta existência, projeta (Entwurf) as suas 

possibilidades de ser. Ao projetar o ser do ser-o-aí para algum destino, a compreensão 

consiste num campo de possibilidade onde caberá as seleções de importância e 

significância. Assim sendo, somente porque o ser-o-aí, ao compreender-se, importa em 

tomar posição em relação ao mundo, elaborando possibilidades de ser no tempo de vida 

que lhe resta é que se abre um campo onde se determinarão os entes, entes estes que 

correspondem a esta projeção diretamente. 

Aqui está, na conjuntura do despertar para a sua situação, e o entendimento dela, 

em direção a si, que então, tomando-se a si mesmo em sentido à diante, a abertura do 

Dasein protagoniza, pois, o desvelamento de algo “novo”, que possa corresponder e 

satisfazer a já não serventia do que está no mundo. As determinações, os entes abrigam-

se na abertura da compreensão. O ser-no-mundo tem, portanto, visão (Sicht), como 

perspectivas, o que Heidegger explica dizendo que “não significa somente perceber com 

os olhos do corpo, e também não a pura percepção não-sensível de um subsistente (...), 

(e sim) aquela peculiaridade do ver que faz vir-de-encontro o ente em si mesmo não-

encoberto, que o torna acessível”. Assim, a projeção do compreender é o que faz ver os 

entes, como um “olhar selecionador”, ou seja, ele só vê o ente que corresponde ao 

projeto. Daí que “isso ocorre com todo “sentido” no interior do seu genuíno âmbito-de-

descoberta (Entdeckunggsbezirkes)” (SZ, 2012, 417). 



 

 

Ou seja, o que a compreensão enquanto projetar-se apanhará em seu projeto não 

é a totalidade de entes enquanto simplesmente possíveis, já que, como já abordado, o 

ente não se abre por si, ele é desencoberto pelo Dasein, o que significa que, longe dos 

conceitos categorizados em geral, a projeção é a parte fundamental que apanha o ser 

(que atrai o sentido de ser) dos entes, e todos em prol da projeção dessa propriedade do 

Dasein. 

De modo igualmente originário Befindlichkeit e Verstehen caracterizam, pois, a 

abertura do ser-no-mundo quando ele articula (raciocina) o seu ser (seus modos de ser), 

quando ele discursar o seu ser-em em um mundo, de modo elaborado. Em retomada, a 

afetividade está já sempre aberta como condição de possibilidade da afecção, enquanto 

aberto também o mundo circundante, e o entender-de-si que projeta as suas 

possibilidades de ser o faz pela abertura. É em razão do Dasein reunir em si o que já lhe 

aconteceu, esta totalidade constar “no seio do aberto”, ou seja, visível, vivo ou 

“consciente”, que o seu ser é sempre a sucessão das projeções de si, que, por sua vez, 

desvelaram os entes que lhe fossem necessários para avançar, e agora o ser projetado do 

Dasein próprio é na apropriação deste desvelamento. O descobrir (Entdecken) como o 

fenômeno mais-originário da verdade, se funda à Abertura do mundo, segundo o §44 

(SZ, 2012, p. 611). 

 

 

 

 



 

 

CAPÍTULO 3 - VERDADE ENQUANTO EXISTIR 

 

Com o objetivo de continuar as considerações heideggerianas sobre verdade, que 

podem ser encontradas em textos subsequentes a Ser e tempo, principalmente, a fim de 

verificar até onde Heidegger gostaria de chegar com a questão, nos desafiamos ainda à 

análise deste momento póstumo a obra de 1927. Dentre os que podemos acessar, este 

trabalho optou por selecionar e considerar dois deles, nos quais acredita encontrar uma 

importante ampliação e desenvolvimento do assunto, completando com alguma 

profundidade à questão. São eles: a conferência de 1930, publicada como texto em uma 

coleção em 1943 e revisada em 1967, uma versão final após esta conferência ser 

repetida diversas vezes entre esses anos, chamada “Vom Wesen der Wahrheit” (“Sobre 

a essência da verdade”, GA vol. 09); e algumas considerações de dentro do curso de 

semestre de inverno de 1937/1938, publicado em 1984 como livro, de título 

Grundfragen der Philosophie. Ausgewählte "Probleme" der "Logik" (As questões 

fundamentais da Filosofia: “Problemas” seletos da “Lógica”, GA 45).59 

Ambos os textos, além de rondarem a temática, também têm em comum a sua 

apresentação dada a partir da década de 1930, marco colocado pelo próprio Heidegger 

como um novo momento de seu pensamento filosófico. 

Como comenta Wendell Lopes (2021, p. 319), os reais motivos para esse novo 

momento de seu pensamento ainda é matéria controversa, como também o que ele de 

fato significa. Explica Ernildo Stein que Heidegger passou por uma crise pessoal em 

meados de 1928-1929 que atingiria sua filosofia, a partir de seu retorno a Freiburg para 

assumir a cátedra de Husserl, que se aposentava. Em 1929 o mundo econômico estava 

abalado, fato que chegava a atingir ainda que as menores regiões da Europa. Já na 

circunferência de sua profissão, Heidegger agora carregava as implicações de sua 

ruptura com o catolicismo - como o fato da crítica a neoescolástica estar já pressuposta 

em seus cursos e textos - como também o romper de certo compromisso de sua 

fenomenologia em responder ao neokantismo. Conjuntamente, apresentava uma postura 

mais declarada em relação à política, com particular interesse nos desdobramentos da 

reforma universitária da educação alemã (1993, p. 215-216). 

 
59 Tal como em outros momentos nesta dissertação, para nos referirmos aos dois textos, 

usaremos por vezes o seu título traduzido, como também a referência do ano proeminente de sua 

exposição. Assim, para “Sobre a essência da verdade” nos referiremos também como “a conferência de 

1930”. Já para As questões fundamentais da filosofia, usaremos, por vezes, “o curso de 1938”. 



 

 

Ernildo Stein (1993) em uma tentativa de encontrar a ponta da linha que dá 

início ao “segundo Heidegger”, coloca que Heidegger não se contentava com as obras 

de Husserl serem tão desprovidas de um estudo mais apurado de história da Filosofia, e 

desaprovava a soma deste fator com a não superação de Husserl do uso do eu 

transcendental - para Husserl este eu transcendental é que, em atos conscientes, busca 

as formas lógicas puras, e que se difere, mas não totalmente, do eu das formas a priori 

de Kant, e também do eu empírico. Heidegger, neste ponto, estava pronto para 

perguntar o que sustentaria este eu transcendental. Este é um dos fatores principais de 

sua ruptura com Husserl no cerne da tentativa de resolução do problema do 

conhecimento. Para Stein, neste enfoque, fica evidente o papel da analítica do Dasein 

como ser-no-mundo em Ser e tempo, e que tem como núcleo a facticidade funcionando 

como uma espécie de chave hermenêutica para o problema, e que agora, a partir de 

1929, daria um segundo passo. De dentro da analítica, o ser voltado para o seu próprio 

ser estaria disperso para o seu limite.  

 

Heidegger passa a perceber, mais claramente do que ele percebera em Ser e 

tempo, que o ser humano como Dasein, não sendo mais subjetividade, sujeito 

que se afirma como fundamento absoluto do conhecimento e da verdade, não 

é tão poderoso assim; não basta dizer “ele compreende o ser e está tudo 

resolvido”. Não. O ser humano tem elementos que limitam a sua própria 

compreensão de si mesmo. Ele jamais se tem totalmente transparente diante 

de si e compreendido inteiramente. Por quê? Porque existe uma história que é 

anterior a ele que limita a sua compreensão do ser. É a história do ser. Esta 

história do ser que será, exatamente, o divisor de águas entre compreensão do 

ser que é afirmada até 1930, e, a história do ser que vem a corrigir a ideia de 

compreensão do ser (...), esta compreensão do ser é limitada por uma história 

da qual o ser humano (individuo) não dá conta, e, contudo, na qual ele 

mergulha (STEIN, 1993, p. 236-237). 

 

Esta tese tornou-se popular entre os pesquisadores. Para Mac Dowell, em 

síntese, tratou-se de determinada necessidade de superar um certo idealismo subjetivista 

quanto ao Dasein, que ainda seria residual na posição filosófica heideggeriana (MAC 

DOWELL, 2000, apud LOPES, 2021, p. 319).  

Mas estaríamos dizendo então que continuar a acompanhar a empresa 

heideggeriana sobre a verdade seria desvendar o que foi esta mudança (chamada pela 

tradução de viragem ou reversão [Kehre]) do pensamento de Heidegger? Não. Nos 

referimos somente a um acréscimo ao solo que sustenta o tema, ou melhor, a uma 

mudança no objetivo do filósofo após a apresentação de Ser e tempo, e que, 

concordando com a opinião de Otto Pöggeler (1975, p. 96), consistiu na verdade apenas 

em um retorno, em uma retomada agora, ao objetivo primeiro e original de Heidegger 



 

 

que era a busca pelo Ser, ou a recolocação do Ser como problema filosófico, em virtude 

de um esquecimento/distanciamento praticado pela Metafísica. É exatamente o que 

Heidegger explica em Cartas sobre o humanismo em 1946, justificando que a viragem 

constituiria terminar a escrita da terceira sessão da primeira parte de Ser e tempo, 

denominada "Tempo e Ser", mas que, este texto, que materializa um passo avante, 

fracassava quando tentava realizá-lo com o auxílio da linguagem metafísica. Esta 

reversão não consistiria numa mudança do ponto de vista de Ser e tempo, e sim o 

momento em que o pensar ousado alcançaria o lugar do âmbito a partir do qual Ser e 

tempo fora compreendido, que havido se dado a partir da experiencia fundamental do 

esquecimento do ser. Heidegger afirma então que "a conferência Sobre a essência da 

verdade, pensada e levada a público em 1930, mas apenas impressa em 1943, oferece 

uma certa perspectiva sobre o pensamento da reversão (...).” (HEIDEGGER, 1976, p. 

428). 

Por estes motivos, não é possível o debruçar-se sobre os textos apresentados 

após 1930 sem levar em consideração o contexto da reversão heideggeriana ou viragem, 

e este momento mesmo, como também em uma visão associativa dos textos que 

selecionamos com outros ainda mais proeminentes do ponto de vista da Kehre, é então 

possível uma compreensão expandida do tema, uma compreensão de que o 

desvelamento, tomado no nível ôntico como o mero estar descoberto do ente das coisas, 

é observado como um comportamento estabelecido, cuja tradução poderia denominar 

“desocultidade” do ente (Unverborgenheit), encontrado no nível mais estrutural do 

Dasein enquanto Ser-o-aí, como também em seu âmbito coletivo, na humanidade. 

 

3.1 “SOBRE A ESSÊNCIA DA VERDADE” E A SUA PERSPECTIVA PARA ALÉM 

DO DASEIN  

 

O seminário “Sobre a essência da verdade” parte de quase as exatas questões 

levantadas no início do §44, destacando-se a proposta aqui de se pensar uma essência 

(Wesen)60. Usando do método fenomenológico, esta essência da verdade (Wahrheit) 

deve ser pensada a partir da caracterização da verdade, a partir do que se apresenta 

como verdadeiro (Wahre). Assim, segundo o conceito mais usual, verdade é o que é real 

 
60 Luigi Pareyson em Ontologia della Libertà (Torino, 1995) aponta o que estava em jogo para 

Heidegger ao trabalhar o problema da verdade e da liberdade nos cursos entre 1927 e 1930, sobretudo, 

relacionado ao objetivo de responder à obra de Friedrich Schelling. 



 

 

como também o que é autêntico (ele usa o exemplo que evidencia a relação entre 

verdadeiro e autêntico com o ouro autêntico). O que todos tem em comum é, 

novamente, a atribuição da verdade às enunciações (Aussagen), bem como a 

notoriedade de uma relação de concordância em jogo (Übereinstimmung), e “uma 

enunciação é verdadeira quando aquilo que ela designa e exprime está conforme a coisa 

sobre a qual se pronuncia” (GA 9, 1999, p. 155). 

Um segundo destaque é para uma colocação mais detalhada da concepção de 

verdade na filosofia do período medieval, quando a definição foi estabelecida em 

“Veritas est adaequatio rei et intellectus”. Apontando para como o seu sentido 

prevalece na filosofia moderna, como já mencionado, fica claro que a adaequatio só é 

possível a partir da ideia prévia de intellectus divinus. Então, supostamente os tempos 

modernos e o seu distanciamento da pressuposição de divindade faria dissolver este 

conceito, porém, Heidegger pontua para provocar uma reflexão essencial do caráter 

aparentemente eterno e também superior, ou seja, transcendental, do abstrato sujeito 

cognoscente da lógica moderna, que utiliza essa sua capacidade para registrar e 

organizar as coisas dadas a ele, fazendo permanecer o sistema em que verdade continua 

sendo a relação de concordância (ou não) entre o objeto real e o seu conceito essencial 

tal como o “espírito”, que é a razão, uma vez o concebera - a suposição de uma razão 

universal (mathesis universali) (GA 9, 1999, p. 156). 

Nesta perspectiva, o mundo significa cada vez mais uma concepção autônoma e 

objetiva, a partir de um sujeito cognoscente abstrato. Então, gerada nesta suposta 

autonomia, a verdade da enunciação também é um conceito independente e disponível. 

Assim, o conceito não mudara, o que mudou foi a sua justificativa fundamental, do 

espírito divino para o espírito humano. Na subjetividade transcendental de Kant, 

encontramos o critério último da veracidade das coisas por meio do raciocínio lógico. 

Um jeito de pensar em que se eu digo, por exemplo, que a cadeira-azul é vermelha, 

estaria evidentemente errado, pois se estaria rompendo com o princípio da razão, no 

qual eu não preciso mais me perguntar se Deus (uma divindade) fez a cadeira azul ou 

vermelha, preciso somente partir do princípio da minha razão, que me obriga a ver que 

se algo é azul não pode ser vermelho ao mesmo tempo. O problema não está, como já 

dito, na elaboração racional, que é perfeitamente real e possível, mas no contentamento 

desta posição como o modo ou a essência de toda verdade. Segundo o trabalho 

ontológico de Heidegger, não restam evidencias que sustentam esses conceitos quando 



 

 

uma ontologia da adequação/concordância é realizada, e a essência (Wesen) da verdade 

não é encontrada em alguma superioridade transcendental. (GA 9, 1999, p. 157). 

Na mesma via dupla, como construída em Ser e tempo, segue em questão não só 

o problema da verdade nas proposições, como também o problema do fundamento da 

verdade, apresentado no fenômeno da abertura do ser-no-mundo. Nesta conferência, 

encontram-se ampliações importantes para ambas. 

Sobre as enunciações, é, pois, na experiência com a coisa e a evidência do 

fenômeno da mostração enquanto representação produzida pelo enunciado, que alguma 

relação é encontrada. Estava em jogo tanto a aparição de uma legitima relação entre 

verdade e enunciado (uma concordância [die Einstimmingkeit] entre o que dela 

previamente se presume e um enunciar sobre ela), como a aparição de alguma legítima 

relação de conformidade (die Übereinstimmung) entre a coisa e o enunciado. Mas o 

problema desta forma levantado mostra o quanto tudo isso não passa do limite das 

relações, se tratando da procura tão somente por conformidade (Richtgkeit) (L. 

SOMBRA, 2007, p. 04). 

Questionando ontologicamente as enunciações, Heidegger enfatiza agora como o 

modo de ser apofântico do enunciado é de um re-presentar (Vors-tellen) a coisa, no 

sentido de um re-apresentar ou apresentar novamente o ente da coisa em si mesmo. Ele 

resume a questão dizendo “o re-presentar (Vers-tellen) significa, no descartar de todos 

os preconceitos “psicologistas” e “epistemológicos”, o fato de deixar surgir a coisa (das 

Ding) diante de nós enquanto objeto (als Gegenstand)61 (GA 9, p. 184). 

Havíamos encontrado até Ser e tempo que o enunciado está à serviço do ser do 

objeto, do que se mostra, e voltado para ele, de modo que o sentido de ser do enunciado 

é de desencobridor do ser do objeto, e que vai de encontro ao modo de ser de ser-

descoberto do próprio objeto na experiencia de comprovação. Em razão de não haver 

uma verdade a ser encontrada, mas um modo de ser verdadeiro que se evidencia, como 

entendiam os gregos, ser-verdadeiro é o modo de ser do enunciado porque descobre o 

ser da coisa em si mesmo, é o fazer ver (ἀπόφανσις). Contudo, é imprescindível lembrar 

que o ser-descobridor (Entdeckend-sein) é, na verdade, o modo de ser daquele que está 

protagonizando a descoberta no uso da enunciação, que, como já abordado, trata-se do 

Dasein, seja ele em seu modo próprio ou no modo impessoal. O desvelamento é, 

 
61 A tradução para Gegenstand é de algo que está à diante no sentido de acessível, visível, real. É 

importante verificar que para Heidegger existe a coisa, seja ela na minha frente ou pressuposta, mas existe 

o ser da coisa e este ente é que “volta” a estar diante de nós possibilitado pela enunciação. 



 

 

portanto, um fluxo entre vir-a-ser e permanecer, que dá ao ente a sua presença, e que é 

re-apresentada pelo enunciado. 

Porém, o que havia sido deixado para trás, mesmo em meio a tantas 

explanações, é a posição da relação, seja de concordância ou de qualquer outro tipo, 

pois a relação está presente na experiencia de verificação, constituindo o enunciado. 

“Enquanto esta “relação” permanecer indeterminada e infundada em sua essência, toda 

e qualquer discussão sobre a possibilidade ou impossibilidade, sobre a natureza e o grau 

desta adequação, se desenvolve no vazio” (GA 9, 1999, p. 158). 

Querendo resolver esta questão, Heidegger entende que deve ser procurada a 

natureza da relação, e ser refutada a imediatez em defini-la como concordância ou 

igualdade. No caso usado por ele, o enunciado se relaciona com a coisa quando ele a 

representa, então no estado em que o enunciado representa (Vorstellen) a coisa que tem 

seu ente nele descoberto aparece a relação. Mas já que a enunciação está voltada para a 

coisa em uma condição de possibilidade, Heidegger aponta que é nesta “intenção” do 

enunciar em representar a coisa “assim como” ela é que a enunciação “se pretende” 

adequada à coisa real.  

Acrescenta então que a essência desta relação da enunciação apresentativa com a 

coisa é o realizar de uma referência (Verhältnisses). Por sua vez, o ponto de interesse 

passa a ser o estado da constância desta referenciação, que vem a impulsionar a análise 

de condições de possibilidade, pois ele diz “a relação da enunciação apresentativa com a 

coisa é a realização desta referência; esta se realiza originalmente e cada vez com o 

desencadear de um comportamento (...). O comportamento está aberto (manifesto) sobre 

o ente. Toda relação de abertura (manifestação), pela qual se instaura a abertura para 

algo, é um comportamento” (GA 9, 1999, p. 158). A partir de então, o âmbito mais 

existencial da análise é impreterível.  

Após ficar claro, pois, que a enunciação possui sim uma relação com a coisa 

real, e que Heidegger está tentando como que contribuir com a tradição realizando a 

ontologia deste componente do conceito tradicional, coloca que esta relação entre a 

coisa e o enunciado é a de representar o ser da coisa - que é um deixar surgir a coisa 

diante de mim como objeto. Só então, volta-se a algo que compõe a analítica existencial 

de 1927. Para que este deixar surgir seja possível, é necessária uma abertura (Offene), 

que tem uma melhor tradução por um manifestar-se. Esta manifestação, diz ele, é um 

comportamento da coisa, portanto, não foi criada pela enunciação. Mas a enunciação 

assume este comportamento, pois o manifestar-se do ser da coisa é obviamente 



 

 

essencial para que o enunciado possa reapresentar o ente, de modo que o enunciado 

assume o manifestar-se da coisa na relação, em que procura estar adequado a ela. 

Mas como pode a coisa se comportar? E comportar-se de modo a se manifestar 

de si mesma e que isto consista em uma proposta de descrição puramente existencial (e 

não metafísica ou sobrenatural)? A questão, isolada desta forma, parece deixar de fora o 

fator essencial que é sobre quem protagoniza a enunciação, ou seja, é necessário estar 

sempre desperta na análise a relação do enunciado com o enunciador, que, no âmbito 

filosófico aqui, trata-se do Dasein. Contudo, Heidegger não recorre ao Dasein de 

imediato para explicar o comportamento da manifestalidade da coisa - ou como este 

comportamento é assumido pelas enunciações, porque já está pressuposto que o 

cognoscente é o único sujeito capaz da percepção das coisas no sentido em que elas se 

dão, e que é capaz não só de conhecê-las, mas possui um modo prévio de percepção que 

capta o que está manifesto antes de precisar realizar qualquer elaboração sobre ele. 

Portanto, como uma questão já resolvida62, Heidegger parte logo para explicar a 

condição mais essencial da possibilidade deste comportamento da manifestalidade das 

coisas, que é a liberdade (Freiheit). “A essência da verdade é a liberdade” (GA 9, 1999, 

p. 160). 

Após algumas importantes considerações entre liberdade como atributo e a 

pergunta por sua essência, o que a liberdade significa enquanto essência da verdade é 

explicado no entendimento de duas partes. Partindo da relação com a enunciação, tanto 

o ser descoberto da coisa (a coisa a doar-se) quanto a enunciação que assume este 

comportamento de manifestar-se da coisa, e a representa, ambos só assim realizam 

 
62 Na elaboração sobre o ser-com com os outros realizada na obra Introdução a Filosofia, dos 

seminários de 1928/1929, Heidegger aprofunda e explica o sentido de "deixar-ser" das coisas, sentido 

essencial para a compreensão da liberdade que viria a ser exposta nos Seminário a partir de 1930. 

Segundo ele, eu não tenho acesso a coisa em si mesma porque isso importaria dizer ter a totalidade da 

coisa. Heidegger concorda com Kant neste aspecto, que a coisa em si significa a sua totalidade, e que 

somente um ser infinito poderia chegar a conhecê-la assim. Isso posto, o foco é que a percepção de um 

elemento no processo de conhecimento quase que sutil: Na aparição da coisa para nós, cognoscentes, a 

coisa não precisa das minhas categorias do conhecimento para aparecer (para mim), para ser vista, porque 

mesmo quando eu ainda nem elaborei qualquer significação sobre a coisa ela surge diante de mim e surge 

como ela é - ainda que eu não possa ver a sua totalidade. Isso é possível porque o cognoscente, diferente 

dos demais seres vivos, possui algo mais prévio do que uma "reação" às coisas que aparecem para ele. Ao 

surgir a coisa diante, é justamente pela capacidade humana de simplesmente vê-la sem a necessidade de 

uma imediata elaboração - que é uma reação - que permite à coisa o manifestar-se como ela é. Este é o 

significado do deixar-ser, que é a essência da liberdade em Heidegger. A única coisa que compõe essa 

mera percepção é a diferença, é saber que aquilo que surge é aquilo e não outra coisa, ou seja, uma 

capacidade de percepção fracionaria, em que o mundo real não é indistinto, como uma massa homogênea 

(Ex.: quando o dono joga uma bolinha para o seu cachorro, o cão costuma somente reagir ao dono como 

com qualquer outro estimulo de atividade, pois não sabe distinguir que existe bola e existe o dono que é 

diferente da bola). R.f. HEIDEGGER, M. Introdução a Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 



 

 

enquanto livres, sendo que esta liberdade é somente outra forma de dizer que a coisa se 

dá, pois ela sempre que se doa o faz livremente. A “liberdade foi primeiramente 

determinada como liberdade daquilo que é manifesto no seio da “manifestalidade” 

(Offenbarem)” (GA 9, 1999, p. 159), ou seja, algo se manifesta (é descoberto) no meio 

deste comportamento de manifestalidade, indicando a manifestalidade como que um 

“espaço”. Então ali tudo o que será manifesta o será essencialmente livre. Somente para 

ser didático, no seio da manifestalidade “a liberdade libera” o ente para ser o que é.  

O segundo passo é que “a liberdade se revela então como o que deixa-ser (Sein-

lassen) o ente” e Heidegger altera propositalmente este núcleo do deixar-ser na língua 

alemã, de Sein-lassen, para usar Sicheinlassen como o sentido mais exato: o deixar-ser é 

um abandonar para entregar-se, em que aquele que capta o ente que livremente é si 

mesmo no seio da manifestalidade, se entrega a este ente, ao ente diante de si, somente 

porque “deixou” (entregou) qualquer relação imediata com outro ente, “deixando”, 

assim que o ente seja si mesmo. Em síntese, 

 

deixar-ser o ente - a saber, como ente que ele é - significa entregar-se ao 

aberto e à sua abertura, na qual todo ente entra e permanece, e que cada ente 

traz, por assim dizer, consigo. Este aberto foi concebido pelo pensamento 

ocidental, desde o seu começo, como tà aléthea, o desvelado. Se traduzimos 

a palavra alétheia por "desvelamento", em lugar de "verdade", esta tradução 

não é somente mais "literal", mas ela compreende a indicação de repensar 

mais originalmente a noção corrente de verdade como conformidade da 

enunciação (GA 9, 1999, p. 161)63 

 

Surge então a referência com alétheia, uma conexão que passa a ser feita entre 

verdade enquanto desvelamento e o deixar-se enquanto comportamento no seio da 

manifestalidade. A essência do deixar-ser é a qualidade em que eu deixo a coisa ser ela 

mesma, ou seja, em que ela pode aparecer como é. Ele diz que este deixar-ser é, pois, a 

liberdade aqui estudada. Então a liberdade (o deixar-ser) é o que está garantido o expor-

se ao ente, como também é o que garante que o ente seja desvelado como tal. Assim, “o 

caráter de ser desvelado do ente se encontra preservado pelo deixar do existir”, ou seja, 

“graças a este deixar, o ente é o que é” (tradução nossa) (GA 9, 1999, p. 189). É assim 

que a liberdade (Sicheinlassen) é a essência (o fundamento da possibilidade intrínseca) 

da verdade. 

 
63 A palavra ek-sistencia para existência é um signo para o tratado em Ser e tempo, e que aqui vai 

se confundir com a própria liberdade humana. A ek-sistencia é a essência do Dasein (SZ), fazendo aqui a 

conexão da essência do Dasein, que é a existência, com a liberdade, que, por sua vez, é entendida como a 

exposição ao caráter desvelado do ente (deixado ser, Eingelassenheit) enquanto tal. 



 

 

Ora, o comportamento em direção a manifestalidade da coisa é o comportamento 

de desencobrir o ente da coisa, que é o mesmo que dizer que esse ente se dá no seio da 

abertura do Dasein (o Dasein é sempre já aberto ao que vem ao seu encontro). Este 

comportamento é o modo de ser do Dasein enquanto ser-descobridor. Contudo, 

Heidegger não opta por centralizar o Dasein aqui para explicar a liberdade como 

essência. Justamente este desvio dos elementos da analítica do Dasein caracterizam o 

novo modo de abordagem heideggeriano após 1930. Neste curso, Heidegger explora o 

desvelamento nos moldes de um comportamento, como uma perspectiva amadurecida 

no sentido de não dependente do instrumento do Dasein, mas que carrega 

implicitamente a experiencia em que o modo de ser do Dasein está disposto em direção 

aos entes. O que ocorreu é que a primeira parte de Ser e tempo acabou por evidenciar 

um problema paradoxal entre o acesso a uma totalidade do ente, um fundamento de 

possibilidade, e a autocompreensão de finitude do Dasein, que o Dasein tem. Pensando 

em finitude e historicidade (e não mais a temporalidade somente como um horizonte), 

com um acento no Ser, Heidegger desenvolve uma ampliação ao conceito de verdade 

enquanto desvelamento sob a perspectiva do comportamento, do já estabelecido modo 

de existir enquanto desocultidade (Unverborgenheit), sendo que os existenciais da 

abertura - abordados no Capítulo Dois - tão somente detalham e especificam as “partes” 

deste comportamento desvelador. 

 

3.2 O COMPORTAMENTO DESVELADOR NA RELAÇÃO COM A EXISTÊNCIA 

 

No tópico 4 de “Sobre a essência da verdade”, que consideramos central para o 

contorno do problema do conhecimento, ali abordado, como também de uma transição 

para além dele, Heidegger faz uma colocação complexa, e um tanto quanto polêmica, na 

correlação entre desvelamento, existência e história. Já tendo antes predito que a 

abordagem da liberdade enquanto essência, em algum momento, tocaria no assunto da 

essência do próprio homem (humanidade), ele afirma que “a existência do homem 

historial começa naquele momento em que o primeiro pensador é tocado pelo 

desvelamento do ente e se pergunta o que o ente é” (GA 9, 1999, p. 162). A história, 

implícita na afirmação, não significa o apanhamento de qualquer acontecimento do 

passado, ou mesmo o conceito de história como reunião de acontecimentos 

cronologicamente determinados, mas é algo trabalhado depois de Ser e tempo como 



 

 

história do Ser (Seinsgeschichte), o interesse pela perspectiva histórica-ontológica do 

acontecer dos entes em geral. 

A partir de 1930, a chamada viragem ou viravolta heideggeriana, conhecida por 

Kehre, é caracterizada, neste ponto, por uma ampliação que não parte mais da analítica 

do Dasein para falar da verdade enquanto desvelamento, para ser colocado no cerne das 

discussões o fator da historicidade que comporta o acontecer do ser. Este passo se 

justifica, entre outros, no próprio contexto histórico de Heidegger que assistia ao avanço 

técnico da maquinação e do conhecimento científico, como também alguns novos 

horizontes da linguagem e da arte64. O aparente paradoxo entre a finitude do Dasein 

diante da multiplicidade dos entes, do ente em sentido total, aparece no seminário 

Problemas básicos da fenomenologia: mundo, finitude e solidão em 1927, e o caminho 

tomado explica como é em razão da finitude humana que o Dasein, na projeção de seu 

ser, se coloca em direção aos entes ainda não presenciados, mas agora em uma 

amplitude do Dasein como coletivo, como a humanidade, que levanta os olhos da 

circunstancia quotidiana em busca de ainda mais respostas. 

Antes, é importante enfatizar que o presente trabalho acompanha a opinião da 

parcela de comentaristas para quem a viragem não se trata de uma antinomia contra o 

trabalho realizado por Heidegger até 1927, mas de uma segunda parte ampliativa da sua 

proposta filosófica, que pode ser assim compreendido das suas próprias afirmações 

sobre o assunto. A mais direta delas surge em Cartas sobre o humanismo em 1946, que 

revela ele mesmo determinando uma divisão de suas fases filosóficas, denominando 

kehre, e no qual faz referência a conferência “Sobre a essência da verdade” como 

contendo o primeiro despontar das diferenças. A outra é a verificação já possível no fim 

do §44 e início do §45 de Ser e tempo, de que a analítica do Dasein objetivava uma 

analítica preparatória, que construísse as condições para se pensar mais originariamente 

o problema do Ser, problema este que é o cerne de sua empresa filosófica desde o início 

(§1 e §2 de SZ), e que não se altera com a viragem, pelo contrário, é mais intensamente 

apontado a partir de então. Como comenta o prof. Edgar Lyra em seu artigo, o 

seminário "Sobre a essência da Verdade" foi a manhã desta mudança" (2006, p. 341). 

Mas ainda que assim justificada a razão da centralidade do Dasein na resolução 

do Ser como uma preparação, a viragem não significou sua inutilidade em prol da oferta 

 
64 Comentários e panorama de Heidegger em 1930 por Zeljco Loparic em seu artigo A 

fabricação dos humanos. Manuscrito - Revista Internacional de Filosofia, Campinas, v. 28, n. 2, p. 391-

415, jul-dez. 2005. Disponível em <https://philpapers.org/rec/LOPAFD> 



 

 

de um outro conjunto de estruturas. O comportamento e a evidenciação do deixar-ser 

(Eingelassen) precisam do solo do Dasein para serem compreendidos. Assim, 

continuaremos e finalizaremos esta análise trazendo o Dasein para uso como o ente do 

experimento que testa esta abertura enquanto manifestalidade a que Heidegger se refere 

e propõe como profundidade do iniciado em Ser e tempo, enquanto mais essencial no 

fenômeno da verdade.  

Em Sobre a essência da verdade fica claro que a liberdade não é uma escolha do 

homem, do Dasein, mas um existencial estrutural da abertura (Erschlossenheit), tanto 

quando da manifestalidade das coisas do mundo, de tal modo que o Dasein é na 

liberdade da abertura do mundo, ou seja, não é o homem que dispõe da liberdade, mas 

a liberdade que tem o homem (a possibilidade intrínseca para o reconhecimento de si 

mesmo como homem).  Tem-se então que a relação evidente entre o caráter livre da 

manifestalidade e o caráter livre da abertura do Dasein, ambos como um 

comportamento de mostração, são o seu sentido de ser mais intrínseco. Este caráter de 

mostrar-se, que, por isso, abre, e que só o faz porque é livre, é o que originalmente os 

gregos entendiam como a-letheia, o qual Heidegger leva, assim, às maiores 

profundezas, ao caráter de desocultar-se, de sair da ocultidade, que denomina 

Unverborgenheit.  

Do texto resta ainda falar da questão da finitude. Do ponto de vista do Dasein, a 

essência da liberdade é a exposição do Dasein ao ente enquanto desvelado segundo o 

que é propriamente, porém, este ente-ele-mesmo não pode ser a totalidade do ente, a 

totalidade da coisa como assim indicava Kant, devido a finitude do Dasein. Como já 

visto, é intrínseco ao Dasein o reconhecer-se limitado, finito, o que faz com que a parte 

velada do ente, ainda que velada, esteja presente enquanto reconhecível. Este arremate 

só é possível aqui em 1930 dada a compreensão de verdade e não-verdade trazida desde 

Ser e tempo, cuja discussão, principalmente na direção de responder ao kantismo, 

envolve uma ontologia do nada e a resposta a duras críticas dirigidas à Heidegger entre 

1927 e 1930. Mas, não sendo aqui pertinente elencar mais algumas teses 

heideggerianas, com o exposto até aqui é possível reconhecer que se há já e sempre uma 

abertura enquanto comportamento de desocultidade constante na relação do homem e as 

coisas, e dado o reconhecimento da limitação finita do homem na sua própria 

compreensão (Verstehen: Verständnis e Entwurf), urge no seio deste movimento o 

também sempre obscurecimento do ente em alguma medida. Urge mais ainda o já e 

sempre obscurecimento da totalidade do ente como ainda mais anterior, originário, que 



 

 

a desocultidade dos entes individuais, o que justifica ainda mais o quanto a não-verdade 

compõe a essência da verdade.  

Da mesma forma que a verdade possui o homem enquanto existente, já lançado 

ao que está aberto, esclarecido e conhecido, como já visto, a não-verdade também 

possui o homem pois este mesmo "já conhecido" importa na ocultação de sua 

experiencia originadora, do seu original sentido de ser, a acomodação tal qual a 

decadência, que acarreta ao Dasein. 

O que Heidegger objetiva, pois, com esta tese, no caminhar para o final do 

seminário de 1930, é também fundamentar a crítica ao esquecimento do Ser pela 

Metafísica. E esta retomada do problema do Ser que reúne o problema do esquecimento 

do Ser é outro evidenciador da viragem. O esquecimento do Ser se deu em favor do 

ente, constituído em um contentamento e apego ao âmbito puramente ôntico da relação 

do ente e da relação entre os entes, e no qual algo como a não-verdade significa 

inadequação e erro, sendo impossível ser entendida como co-originária com a verdade. 

Porém, o estado de encobrimento da totalidade é, ontologicamente, o estado mais 

original, tanto quanto possibilitador, tal como a léthe é parte essencial de a-létheia. 

Então, a partir deste estado de completo encobrimento, assim pressuposto, “a existência 

do homem historial começa naquele momento em que o primeiro pensador é tocado 

pelo desvelamento do ente e se pergunta o que o ente é” (GA 9, 1999, p. 162). Ainda 

que aqui possa se supor haver uma posição quista por Heidegger de que a história da 

humanidade tenha começado com os gregos antigos, dotados da atividade filosófica, 

fundamentadores, cuja influência registrada alcançou toda a Filosofia, o importante é 

observar que, em um pressuposto estado de quase completo encobrimento do que as 

coisas são, a perspectiva existencial da história é de um desencadeamento do 

desvelamento dos entes, e sua prevalência por meio da linguagem. 

Em Ser e tempo, vimos que o Dasein se mantém, quase que na maior parte de 

seu período de existência, no modo impessoal (das Man), e o que compõe este modo 

impessoal é um mundo conhecido, é o ente (no sentido geral) já previamente desvelado. 

Unwelt foi formado pelo desvelamento dos entes, e que carregam consigo o seu 

acontecimento inaugurador, ainda que não aparente. Então é possível entender que o 

acontecimento inaugural dos entes, dotado de liberdade, como Heidegger desenvolve, é 

o que, de modo constante, propulsiona o desdobramento da história, de forma que a 

chamada história do pensamento ocidental, por exemplo, consiste em uma sucessão dos 

modos de ser, determinados e prevalecidos pela linguagem, que tanto é a medida do 



 

 

impessoal de Dasein, em função da sua involuntária sintonia com o que existe, como 

tornam a medida com a qual novos entes podem vir a ser desvelados.  

 

Pelo fato de todo comportamento humano sempre estar aberto a seu modo e 

se pôr em harmonia com aquilo a que se refere, o comportamento 

fundamental do deixar-ser, quer dizer, a liberdade, lhe comunicou como o 

dom a diretiva intrínseca de conformar sua apresentação ao ente (GA 9, 1999, 

p. 163). 

 

 

Contudo, é importante ressaltar que a viragem importa no levantar os olhos do 

Dasein individual para o cerne do Ser. Como visto no fim do Capítulo 2, dentro da 

analítica do Dasein, na conjuntura do despertar para a sua situação e o entendimento 

dela, em direção a si, é quando, tomando-se a si mesmo em sentido à diante, a abertura 

do Dasein protagoniza o desvelamento de algo “novo”, que possa 

corresponder/satisfazer a já não serventia para si do que está no mundo, do conhecido, 

impulsionada pela experimentação de angústia, do esgotamento de significação. 

É assim que, em razão de ser dotado de visão (Sicht), algo que é fundamental ao 

seu projetar-se de si (Entwuf), o Dasein, no modo aberto do comportamento desvelador, 

pode ser capaz de desocutar uma significação ainda não encontrada no interior do 

mundo. 

Agora, porém, como explica Gianni Vatimo, é mais essencial ao projeto de 

resgate do Ser a perspectiva para além, ou anterior, ao Dasein, na qual o que já se 

encontra desvelado enquanto conjuntura do mundo (Welt) e enquanto fundamento da 

história, este mesmo que, por vezes, acarreta a angústia no Dasein individual, só assim 

foi possível porque o Ser é sempre algo que “há de acontecer”, um anúncio, um 

movimentar-se em direção (ao futuro). Nesta perspectiva, o problema levantado desde 

os Primeiros Seminários Friburguenses, contido também em Ser e tempo, quanto a 

temporalidade do Ser, encontra como que um princípio de solução, com a emersão do 

caráter “epocal” do Ser: a história existe, isto é, existem épocas, que assim acontecem 

em função da inquietude do Dasein coletivo, que também se entende finito, fazendo da 

existência uma busca, que, por sua vez, não permite a petrificação do mundo, mas antes, 

tanto quanto a finitude abre o Dasein, a inquietação causa uma abertura na história, para 

que se realize (VATTIMO, 1996, p. 146). 

 

O homem ek-siste significa agora: a história das possibilidades essênciais da 

humanidade historial se encontra protegida e conservada para ela no 

desvelamento (Unvergorgenheit). Conforme a maneira do desdobramento 



 

 

originário da essência da verdade, irrompem as raras, simples e capitais 

decisões da história (GA 09, 1999, p. 163) 

 

A cada novo passo dado pela humanidade está em jogo o desvelamento, dotado 

de liberdade e abertura, que, sob outra perspectiva, é chamado de transcurso da história. 

As decisões nas quais Heidegger se refere não consistem no ato direto de um arbítrio, já 

que aqui ele aborda a questão a partir de um Dasein coletivo. Ele também não se refere 

a uma atitude unificada, para ele os comportamentos desveladores e o existir são plurais 

e diversos. Ele se refere às decisões acontecidas, como no fim de uma partida esportiva, 

onde algo fora decidido ao chegar a algum resultado segundo os esforços plurais dos 

jogadores.  

Em 1938, em As questões fundamentais da Filosofia, Heidegger diz 

expressamente entender que, diferentemente de se fazer considerações historiologicas, 

de fatos passados, a história visa tão somente ao acontecer, de modo que o que está por 

vir é a sua origem, e ele se refere a capacidade da expectativa humana, que pode fazer 

gerar atitudes no presente do que ainda nem se tem realmente. O sentido, neste pequeno 

trecho, pode muito ser remetido ao que Heidegger esboçou em 1921 no exame dos 

textos do Novo Testamento e trouxe no seminário sobre a facticidade dos cristãos 

primitivos, em que, na leitura da experiencia deles com a parousia, o apóstolo os 

incentivava a uma condição que achava-lhes perfeitamente possível, que consistia em 

viver no presente, em função de uma experiencia já conhecida, as atitudes do que estaria 

por vir (o retorno do Cristo Deus). Aquilo, pois, que o apóstolo cria ser possível, e, 

portanto, aconselhava, é para Heidegger a possibilidade que a estrutura existencial 

humana da expectativa, derivada da compreensão (Verstehen), de maneira individual ou 

coletiva, movimenta dia a dia na existência. 

É deste modo que em uma tentativa contributiva ao conceito corrente de 

verdade, a problemática continência na linguagem (sentenças e enunciados) da 

expressão das coisas ao nosso redor, Heidegger viu a possibilidade de seguir uma trilha 

menos iluminada, fruto de seu comportamento meditante, que, em atenção ao 

movimento cotidiano de nós mesmo, percebe certo desespero pelo invisível e, 

supostamente, à caminho, que denuncia a insatisfação continuada, um comportamento 

ansioso de querer acelerar o encontro com o desconhecido, uma inquietude pelo que  

tem dentro, que, para alcançar, precisa se esforçar e abrir. 

 

 



 

 

CONCLUSÃO 

 

A filosofia do ocidente, enquanto Metafísica, edificou-se sobre o fundamento da 

mente. A possibilidade do conhecimento sempre esteve vinculada ao intellectus e sua 

complexidade ainda não totalmente conhecida. Nela, muito se manteve do intellectum, 

ainda que com o advento da modernidade, a mente divina como natureza justificadora 

para esta capacidade de pressupor a verdade das coisas. Bastaria que algo assegurasse 

certa transparência para que a mente fizesse o seu trabalho de colher dele a verdade 

sobre ele. Este manter a transparência implicava ainda em certa estabilidade quanto ao 

estado das coisas e quanto a verdade. Além disso, a verdade ela mesma nunca foi 

somente uma tese sobre o que existe, mas é invocada como algo em si mesma, A 

Verdade, como algo possível de ser encontrado por povos em diversos localidade, e, 

diante das variadas experiencias da vida, ela é algo que permanece, algo a ser buscado 

em prol deste asseguramento que proporciona, e nada gera mais conforto do que “saber 

o jeito como as coisas são”. 

Um modo de pensar que desestabiliza essas formas consolidadas de entender a 

verdade é colocada por Heidegger a partir de 1924. Mas, sem que elas sejam totalmente 

contrapostas, já que o esforço filosófico de Heidegger é ontológico, é no sentido de 

mostrar as bases do pensamento, à partir das quais as questões como Ser e verdade 

podem ser entendidos distintamente. Vimos que na fenomenologia de Heidegger, 

fundada em Husserl e na disposição em encontrar uma alternativa ao subjetivismo 

cientificista, tido na Metafisica, a consciência não é excluída. O raciocínio é tomado no 

sentido de intencionalidade. Com isso em mãos, Heidegger navega rumo a abordagem 

do Ser e do sentido de Ser, em seu modo agudo de multiplicidade de questões e 

observações, nesta que para ele é como deve ser a forma mais pura do filosofar, a 

ontologia. Neste rumo, existe como que uma entrada lateral disponível se o objetivo for 

investigar a questão da verdade.  

O primeiro passo é a eleição do método que será utilizado, e, estando para ele 

consolidado o método fenomenológico, passa a abrir as portas de retorno em busca do 

sentido mais original de um signo ou subsistente. Para o próprio Heidegger, este é o eco 

do conselho pauliano aos primeiros crentes, um retornar ao início como solução para o 

que se precisa. Foi desta forma que ele, como qualquer um o pode, encontrou o caráter 

apofântico do logos, que fundamenta o dizer dos enunciados, e a função de conter ou 



 

 

não a verdade. Heidegger, como Paulo, aconselha essa reminiscência para as 

enunciações a partir da latência de que todo vocábulo tem uma origem. 

O próximo passo é como o encontro fático com o modo de ser das coisas, em 

uma experiencia de verificação - experimentação tal como o conhecimento científico - 

proporciona o destaque para a manifestalidade-desocultação, e, então, coisa e 

enunciado são no mesmo sentido. Evidencia também o lugar da verdade, que não está 

na enunciação ela mesma, mas no modo de ser do enunciado quando ele mostra e está 

voltado para a coisa. Só após esclarecer as partes dessa análise ontológica, como 

abordado na primeira parte do Capítulo Dois, Heidegger tem a estrada pavimentada para 

conseguir falar sobre outros “lugares” da verdade. 

A relação do ser-o-aí com o mundo é necessária, passando-se por todo o seu 

contorno. Mundo é tão imediato quanto a existência, de modo a desfazer a necessidade 

da transposição do limite humano (o humano é sempre finito) em prol de um eu 

independente e eterno para que o mundo exterior seja acessado, o mundo já está. O 

mundo já está enquanto estou aprendendo, quando falo, quando planejo, quando não me 

percebo e quando me relaciono. Nisto reside exatamente o sentido do ser-no-mundo: o 

“no” comporta a tamanha complexidade da relação concreta com o mundo enquanto 

ocupação cotidiana, o “no” comporta a relação com a existência. Esta relação é, 

primariamente, involuntária, e só possível por ser livre no mais inteiro sentido, relação 

esta que Heidegger denomina abertura (Erschlossenheit). Aqui, esclarece-se que ao 

chamar de relação involuntária, como um modo vítreo de falar da abertura, quer se 

enfatizar a involuntariedade, já que toda relação, inclusive as abordadas por Heidegger, 

não são indisponíveis como esta é, são todas passíveis de arbítrio. Já a abertura (como 

também a ocultação) não é controlável, e descreve o modo de ser do próprio existir. 

E nela, como visto, está contida a tríplice estrutura que constitui o ser do Ser-o-

aí. O ser-o-aí, que é o ente voltado para o seu próprio ser, tem em seu âmago, ainda 

mais, o estar voltado para o seu poder-ser. Assim, a tríplice estrutura resume-se em o 

ser-adiante-de-si-mesmo em razão de já-e-sempre-ser-em um mundo junto-aos-entes 

que ele pode elaborar. Nele, futuro e passado emanam o presente, modo qual a 

temporalidade é pensada nos escritos de Heidegger. Este Ser temporal é, pois, o 

fundamento intransponível da sua filosofia, um fundamento, todavia, contingencial, à 

deriva, como todo o resto, à aquele que realmente não pode ser alvo da existência: o 

tempo, o que propriamente poderia ser chamado de transcendente.  



 

 

O importante é que a tese heideggeriana, ainda que não impositiva, resulta nas 

rupturas com um fundamento transparente e seguro, onde, cedo ou tarde estariam 

encostas certas teorias de verdades absolutas e verdades eternas - como nos conta a sua 

história até aqui. Na medida em que se trata de uma teoria dos pressupostos existenciais 

que acompanham o conhecimento sobre algo, a verdade aqui, e toda ela, é de caráter 

finito. 

De modo geral, o estudo realizado sobre a verdade em Heidegger, procurou 

levantar alguns aspectos centrais desde os quais a filosofia heideggeriana sobre a 

verdade pode ser vista, e não como uma nova teoria da verdade. É, antes, uma 

problematização dos fundamentos ontológicos pressupostos nas teorias da verdade 

existentes.  

No nível da possibilidade da existência, e as condições para isso, no qual o 

problema da verdade com as proposições fica para trás, o desvelamento passou a ser 

tido como um elemento da estrutura. Como abordado no Capítulo Dois, Heidegger 

opera essa transposição, ainda, da “desocultidade” para a “involuntariedade”, e ela não é 

mais pensada na relação, e, assim como o Ser, ela adquire um caráter fundamental, e 

este é o manifesto do mais-originário da verdade (ursprünglichste Wahrheit) (SZ, 2012, 

p. 409, 609-610). Esta verdade enquanto fenômeno, responde ela, pois, pela 

manifestalidade (verdade) dos entes desvelados pelo sujeito, no nível de conceder já e 

sempre a condição de possibilidade para o “mundo-percepcional” para o sujeito que 

desvela algo. Aqui é importante destacar a justificativa para o espaço maior dado neste 

trabalho ao esboço dos componentes e existenciais como abertura, afetividade, 

compreensão, como também a decadência e a cura, sem as quais, bem elucidadas, não 

seria possível se fazer enxergar este plano. 

Uma verdade mais originária indica a sua presença no nível mais fundo de uma 

analítica. Isso significa que, em nenhum grau, Heidegger substitui “uma verdade” por 

outra, a verdade das proposições pelo desocultidade sempre dada (aberta), ou pela 

verdade mais originária. Um nível mais estrutural é possível ser visto depois de se haver 

explicada a ocupação prévia e manifestante dos entes, e o comportamento comunicativo 

do Dasein (sempre aberto, já e sempre em relação com o mundo). Isto posto, os temas 

esboçados no Capítulo Dois, tomando bastante espaço, são como instrumentos a serem 

sincronizados para que a lente fique precisa quando se quer enxergar a relação do 

desvelamento com a existência, que, para dizer mais claramente, é com a marcha da 

existência, pois esta existência é o existir em propulsão. 



 

 

O alvo que se pretendia, após todas as considerações da discussão existenciária 

da verdade em Heidegger, se estabelece na relação entre o modo existente de Dasein 

como projeto (Entwuf) e a facticidade (sachlich) do Dasein. Retomando esta parte, 

lembramos que Verstehen, em seu infinitivo, significa “entender”, e bifurca-se em dois 

sentidos que seguem juntos. Em relação a reunião de entes, de tudo que pode ser 

entendido, o Ser-o-aí é Verständnis, isto é, o modo de ser que que recebe o que vem de 

encontro. Exatamente por poder compreender, o Dasein identifica-se no tempo a fim de 

verificar suas possibilidades, suas alternativas de ser. Assim, o ser próprio que é o 

Dasein se determina em projeções de ser para o futuro (Entwurf), havendo identificado 

quais são as possibilidades disponíveis para ele segundo o que já lhe aconteceu. 

Hedegger diz que “a compreensão projeta (Entwirft) o ser do Dasein para a sua 

destinação de maneira tão originária quanto para a significação” (SZ, 2015, p. 200-201). 

Ou seja, a compreensão é assim uma interpretação antecipatória das possibilidades de 

ser, que lança si mesmo como projeções de seu ser. Entendemos nós que o 

desvelamento é, tanto quanto, antecipatório neste momento, ao Heidegger afirmar que o 

fenômeno da verdade está na abertura da Cura, da qual procede o projetar-se. 

Já o estado factual do Dasein (sachlich), apresentado desde o início de sua 

carreira, consiste na auto compreensão de já e sempre estar lançado em um mundo 

determinado, como também em uma época determinada. Após a viragem heideggeriana, 

a facticidade é suprimida por uma nova forma de olhar o fato situacional do existente, e 

ganha força a história do ser. Tem-se uma ampliação, e o enfoque deixa a situação do 

Dasein, e passa para como a condição factual importa ainda mais previamente em um 

momento histórico, de um ser que se determina mais ainda em função de que o seu aqui 

e agora (sua facticidade) é ele mesmo determinado por uma história, e que acha-se em 

movimento enquanto história do Ser.  

Neste modo ampliado, com a viragem, é possível observar como isso afeta as 

determinações do modo tríplice da abertura da Cura. A consideração histórica é o que 

estará implícito agora na definição de Verstehen, por exemplo. A interpretação 

antecipatória das possibilidades de ser se dá em função do que o Ser foi, em função da 

histórico do Ser, dado no mundo e diluído nele. O homem, uma vez e sempre já afetado 

pelo mundo, e que é aberto aos entes que lhe encontram e os conhece, de um mundo já 

determinado espaço-temporalmente, tem que o projeto (Entwuf) de Dasein é em função 

da história, o âmbito mais prévio e “causador” do mundo determinado como está, e dos 

entes que lhe vem ao encontro. Com a problematização da história do ser ele reduz o 



 

 

projeto do Dasein, colocando-lhe um limite: não basta mais falar que o Dasein 

compreende o ser no seu horizonte de projeção e também se compreende a partir dele; 

há uma história do Ser, que já e sempre o limita e o conduz. 

Ora, enquanto o Dasein projeta o seu ser atendendo a um apelo da sua 

consciência existencial, que o incube de continuar existindo, ao sobrevir a angústia do 

esgotamento de significância do mundo, o que ocorre no seio desta abertura ao mundo é 

inicialmente a presença de todos os sentidos de ser conhecido sobre a coisa (os entes), 

tanto quanto dos sentidos de seu próprio ser, seus jeitos, seu saber lidar, fica latente o 

que é conhecido “no seio desta abertura”, para que só então lhe suceder a insuficiência 

de todos eles e a necessidade de voltar para si à procura do que lhe é mais próprio, e, 

daí, se possa ser desvelados outros significados. 

Para Dahlstrom, Heidegger caracteriza a abertura da Cura como “o fenômeno 

mais originário da verdade” porque a verdade aqui é o estarem manifestos estes entes no 

seio da abertura, ou, de outra forma, o Dasein reconhecer os entes na abertura do 

mundo, entes em seu modo manifesto. Então ursprünglichste Wahrheit é o modo 

aberto-manifesto do mundo quando se manifestam todos os sentidos de ser na ânsia de 

um sentido útil (2001, p. 292). Em razão da afetação do mundo no Dasein, que, como 

dito, é o encontrar-se afetado pela história, a afetação do Dasein é uma disposição, ou o 

estado de “risco”, risco de sempre precisar desvelar outros e novos modos de ser. 

(DAHLSTROM, 2001, p. 301). 

A existência é história, bem como historial, porque parte de uma reflexão da 

história. A história é inquieta, então inquietadora a aquele cujo ser está sintonizado a 

ela, ou seja, todos nós. 

Antes ainda de finalizar, entendemos a importância de falar sobre quais os 

possíveis caminhos podem ser trilhados a partir do estudo até aqui. Podemos dizer que 

quando abordamos na última parte do Capítulo Três o como a estrutura do Dasein pode 

proporcionar o desvelamento de uma nova significação, sucedido da angústia enquanto 

ser-no-mundo, e que pode consistir em uma descoberta alteradora do modo como já 

estruturado o mundo, entendemos muito pertinente o avanço do estudo nesta direção, a 

afim de abordar como esta descoberta pode gerar o seu desvelamento ao nível historial, 

tornar-se uma verdade (veritas) na qual, a partir de seu estar no mundo, motiva os 

chamados “episódios marcantes” da história. Outra direção, a ser mais bem esclarecida, 

importa em um recorte deste tema com relação a refutação do subjetivismo, que precisa 

responder quando uma significação é uma verdade para além de uma pessoa, para além 



 

 

do significado permitido pelo meu mundo circundante. E, para além destes caminhos, há 

um vasto campo despido pelo avanço tecnológico e das comunicações, para qual o tema 

da verdade e o seu “uso” divide opiniões. 

 



 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

Obras de Martin Heidegger 

 

As obras de Heidegger são citadas neste trabalho a partir das edições completas 

de Heidegger (Gesamtausgabe), publicadas pela Vittorio Klostermann. Cada volume 

será citado por meio da sigla GA, seguida de seu número de volume. Como a dissertante 

optou pelo método de citação autor-data, as citações ao longo do texto ocorreram de 

duas formas: 1) quando referido a edição alemã das obras completas, original, é citada a 

sigla GA, seguida do número do volume, e a página correspondente; 2) quando referido 

a alguma edição traduzida, é citada a sigla GA, seguida do número do volume, seguidos 

do ano da edição da tradução, seguido da página. A única exceção para o uso da sigla 

GA será quanto a obra Ser e Tempo, que é substituída pela sigla SZ conforme a edição 

da Max Niemeyer que assim estipulou para o uso universal. As obras citadas e 

consultadas foram: 

 

HEIDEGGER, M. Sein und Zeit. (GA 2) Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 

1967. Digital copy 2002. 

HEIDEGGER, Martin. Aletheia (Heráclito, Fragmento 16) (GA 7). In: Ensaios e 

Conferências. 8ª ed. Trad. Márcia Sá Cavalcante Schuback. Petrópolis-RJ: Vozes, 2012. 

HEIDEGGER, Martin. As Questões Fundamentais da Filosofia: “Problemas 

Seletos da Lógica” (GA 45). 1ª ed. São Paulo: Martins fontes, 2017. 

HEIDEGGER, Martin. Cartas sobre o humanismo (GA 9). 2ª edição ver. Trad. 

Rubens Eduardo Frias. São Paulo: Centauro, 2005. 

HEIDEGGER, Martin. Grundfragen der Philosophie. Ausgewählte "Probleme" 

der "Logik" (GA 45).  ed. Friedrich-Wilhelm von Herrmann, 1984, 2nd ed. 1992, XIV, 

234p. 

HEIDEGGER, Martin. History of the Concept of Time: Prolegomena (GA 20): 

Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs). Tradução: Theodore Kisiel. 

Bloomington, Indiana University Press, 1985. 

HEIDEGGER, Martin. Interpretaciones fenomenológicas sobre Aristóteles: 

Indicación de la situación hermenêutica [Informe Natorp] (GA 62). Trad. Jesus Adrián 

Escudero. Madrid: Editorail Trotta, 2002.  

HEIDEGGER, Martin. Introdução a Filosofia (GA 27). 1ª ed. Trad. Marco 

Antônio Casanova. Rev. Eurides Avance de Souza. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 

HEIDEGGER, Martin. Logik: Die Frage nach der Wahrheit (GA 21) (WS 

1925/26), hrsg. W. Biemel, 2. Auflage. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1995. 



 

 

HEIDEGGER, Martin. O meu caminho na fenomenologia (GA 14). 

Phainomenon, [S.l.], n. 18-19, p. 281-288, oct. 2009. ISSN 2183-0142. Available at: 

<http://phainomenon-journal.pt/index.php/phainomenon/article/view/199>. Date 

accessed: 06 mar. 2023. 

HEIDEGGER, Martin. Ontologie. Hermeneutik der Faktizität (GA 63) (Summer 

semester 1923), hrsg. K. Bröcker-Oltmanns, 2. Auflage. Frankfurt am Main: Vittorio 

Klostermann, 1995. 

HEIDEGGER, M. Platão: O sofista (GA 19). Trad. Marco Antônio Casanova. 

Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012. 

HEIDEGGER, Martin. Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs (GA 20) 

(SS 1925), hrsg. P. Jaeger, 3. Auflage. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1994. 

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. 10. ed. 1ª reimp. Tradução: Márcia Sá 

Cavalcante Schuback. Petrópolis-RJ: Vozes Editora; Bragança Paulista-SP: Editora 

Universitária São Francisco, 2015. 

HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo, versão bilingui alemão/português. Trad. 

Fausto Castilho. Campinas/Petrópolis: Editora da Unicamp/Ed. Vozes, 2012. 

HEIDEGGER, Martin. Sobre A Essência Da Verdade (GA 9). 2ª ed. Trad. 

Ernildo Stein, In: Coleção Os Pensadores - Heidegger. São Paulo: Nova Cultural, 1999. 

HEIDEGGER, Martin. Wegmarken (1919–1961):  Vom Wesen der Wahrheit 

(GA 9).  ed. Friedrich-Wilhelm von Herrmann, 1976, 2nd ed. 1996, 3rd ed. 2004, X, 

488p. 

HEIDEGGER, Martin. Zur Sache des Denkens (GA 14), hrsg. F.-W. von 

Herrmann. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 2007. 

 

Obras de demais filósofos e autores 

 

AQUINO, Tomás de. Primeira Questão – Sobre a Verdade. In: Verdade e 

conhecimento. Tradução de Mario Bruno Sproviero. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

ARISTÓTELES. Categories and De Interpretatione. Translated with notes by J. 

L. Ackrill. Oxford: Clarendon Press, 1963. Reprinted 2002. 

ARISTÓTELES. Metafísica. Trad. Leonel Vallandro e Gerd Bornheim da 

versão inglesa de W. A. Pickard. 2ª Ed. – São Paulo, Ed: Abril Cultural, 1983. 

ARISTÓTELES. Nicomachean Ethics. Translated and Edited by Roger Crisp. 

Cambridge, UK: Cambridge University Press, 2004. 



 

 

BATISTA, João Bosco. Verdade e linguagem em Heidegger. In: Heidegger: A 

questão da verdade do ser e sua incidência no conjunto da sua obra. Organizador Pe. 

João A. Mac Dowell. 1ª ed. Rio de Janeiro-RJ: Via Verita, 2014. 

CARNEIRO LEÃO, Emmanuel. A história na filosofia grega. In: Scintilla: 

Revista de Filosofia e Mística Medieval. Curitiba, Vol. I, N.1 – 2004, pp. 7-18. 

CASANOVA, Marco Antonio. Compreender Heidegger. Petrópolis: Editora 

Vozes, 2009. 

DAHLSTROM, Daniel O. Heidegger’s concept of truth. New York: Cambridge 

University Press, 2001. 

DA SILVA, Felipe Maia. Os limites do enunciado apofântico e a posição 

ontológica da lógica: uma interpretação do §33 de Sein und Zeit. Ekstasis: Revista de 

Hermenêutica e Fenomenologia, [S.l.], v. 8, n. 1, p. 83-116, dez. 2019. ISSN 2316-

4786. Disponível em: <https://www.e-

publicacoes.uerj.br/index.php/Ekstasis/article/view/42722>. Acesso em: 20 abr. 2023. 

doi:https://doi.org/10.12957/ek.2019.42722. 

DASTUR, Françoise. Heidegger: La question du logos. Paris: J. Vrin, 2007 

DILTHEY, Wilhelm. A construção do mundo histórico nas ciências humanas. 

Tradução Marco Casanova. São Paulo: Editora UNESP, 2006. 

ESCUDERO, Jesús Adrian. El joven Heidegger: Asimilación y radicalización de 

la filosofia práctica de Aristóteles. Logos. Anales del Seminario de Metafísica, n.3, 

2001, pp. 179-221. 

FERNANDES, Marcos Aurélio. À Clareira do Ser: Da Fenomenologia da 

Intencionalidade à Abertura da Existência. Teresópolis, RJ: Daimon, 2011. 

FERNANDES, Marcos Aurélio. Da necessidade do desnecessário. In: Scintilla: 

Revista de Filosofia e Mística Medieval. Curitiba, volume especial, n. 6.3, 2009, pp. 

123-154. 

FIGAL. Günter. Heidegger’s Philosophy of Language in an Aristotelian 

Context: Dynamis meta logou. HYLAND, Drew & MANOUSSAKIS, John (ed.). 

Heidegger and the Greeks: interpretive essays. Bloomington, IN: Indiana Press 

University, 2006, pp. 83-92. Disponível em https://muse.jhu.edu/book/4031 

GRUPILLO, Arthur C. Fenomenologia da vida religiosa: história e método na 

interpretação das epístolas paulinas do jovem Heidegger. Numen 29, v. 17, n. 2. Pg. 73-

98. 2014. 

HABERMAS, J. Entre Naturalismo e Religião. Rio de Janeiro: Tempo 

Brasileiro, 2007. 



 

 

HUSSERL, E. A ideia da fenomenologia. Lisboa: Edições 70, 1992. 

HUSSERL, E. Investigações Lógicas. Segundo volume, Parte I e II. 

Investigações para a Fenomenologia e a Teoria do Conhecimento. Lisboa: Centro de 

Filosofia da Universidade de Lisboa, 2007 

HUSSERL, Edmund. Ideen zu einer reinen Phanomenologie und 

phanomenologischen Philosophie. 1976. Versão traduzida A idéia da fenomenologia. 

Lisboa: Ed. 70, 2000. 

INWOOD, Michael. Dicionário Heidegger. Trad. Luisa Buarque de Holanda. 

Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2002. 

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. 3 ed. Lisboa: Fundação Calouste 

Gulbenkian, 1994. 

KIRCHNER, Renato. Heidegger: da filosofia fenomenológica à fenomenologia 

da religião. Numen: revista de estudo e pesquisa da religião, Juiz de Fora, v. 17, n. 2, p. 

135-168, 2015. Disponível em: 

https://periodicos.ufjf.br/index.php/numen/issue/view/934. Acesso em 31/10/2022. 

KISIEL, Theodore. The Genesis of Heidegger's "Being and Time”. Berkerley: 

University of California Press, 1995. 

LOPARIC, Zeljko. Da representação das coisas às coisas elas mesmas. Revista 

Representaciones, Cordoba, v. 1, n.1, p. 37-58, 2005. 

LOPARIC, Zeljko. Heidegger. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2004. 

LOPES, Wendell E. S. Heidegger, a técnica e a história do ser. In: CAROZZI, 

Ann. Org. Minas e horizonte do pensamento: escritos em homenagem a Ivan 

Domingues. São Leopoldo: Unisinos Ed, 2021. 

LYRA, Edgar. Heidegger, história e alteridade: sobre a essência da verdade 

como ponto de partida. Nat. hum. [online]. 2006, vol.8, n.2, pp. 337-356 . Disponível 

em: <http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1517-

24302006000200004&lng=pt&nrm=iso>. ISSN 1517-2430. 

MACDOWELL, João A. A gênese da ontologia fundamental de Martin 

Heidegger. São Paulo: Loyola, 1993. 

MISSAGGIA, Juliana. Heidegger em confronto com a tradição: o problema da 

vida fáctica e a destruição fenomenológica contra Natorp e Dilthey. Ekstasis: Revista de 

Hermenêutica e Fenomenologia da PUC-RS. Vol. 2, Nº 01, 2013, P. 100-126, 

disponível em <https://www.e-

publicacoes.uerj.br/index.php/Ekstasis/issue/view/443/showToc> Último acesso em 

20/02/2023. 



 

 

MOURA, Carlos Alberto Ribeiro de. Husserl: significação e fenômeno. Revista 

DoisPontos. Curitiba, São Carlos, v. 3, n. 1, p. 37-61, abril, 2006. 

NUNES, Benedito. Heidegger e Aristóteles. In: Aristotelismo, antiaristotelismo 

e ensino de filosofia. Rio de Janeiro: Ed. Ágora da Ilha, 2000. 

NUNES, Benedito. Heidegger e ser e tempo. Rio de Janeiro, Jorge Zahar, col, 

Filosofia Passo-a-Passo, 2002. 

NUNES, Benedito. Passagem para o poético. São Paulo-SP: Editora Ática, 

1986. 

OTT, Hugo. Martin Heidegger: O caminho da sua biografia. 1ª ed. Portugal: 

Instituto Piaget, 2000. 

PAISANA, João Mirrado. Fenomenologia e Hermenêutica: A relação entre as 

filosofias de Husserl e Heidegger. Lisboa: Editorial Presença, 1992. 

PAISANA, João. Fenomenologia e hermenêutica. A relação entre as filosofias 

de Husserl e Heidegger. Lisboa: Editorial Presença, 1992. 

PÖGGELER, Otto. Being as appropriation. Philosophy today, Syracuse NY, v. 

19, n. 2, p. 152-178, summer of 1975. Disponível em 

<https://doi.org/10.5840/philtoday197519237> Acesso em 14 mar. 2023. 

REIS, Róbson Ramos dos. Verdade e indicação formal: a hermenêutica 

dialógica do primeiro Heidegger. In: Veritas, v. 46, n. 4, 2001, p. 607-620. 

REIS, Róbson Ramos dos. Verdade e interpretação fenomenológica: nota 

sintética. In: Finitude e Transcendência. In: Festschrift em homenagem a Ernildo Stein. 

Porto. Alegre/Petrópolis: EDIPUCRS/Vozes, 1995, p. 674-681. 

SAFRANSKI, Rudiger. Heidegger: Um Mestre da Alemanha entre o bem e o 

mal. 3ª ed. São Paulo: Geração Editorial, 2019. 

SANTOS, Pe. Pedro Paulo Alves dos. «Άλήθεια» algumas “influências” greco-

helenísticas na construção de um antigo conceito nas tradições literárias do 

cristianismo primitivo. Revista Princípia n. XLIII, UERJ, Rio de Janeiro, N. 43, p. 27-

44, 2021. 

SOMBRA, L. L. O caminho para a virada: uma interpretação da conferência 

“Sobre a essência da verdade”, de Martin Heidegger. Natureza Humana - Revista 

Internacional de Filosofia e Psicanálise, [S. l.], v. 18, n. 1, 2016. Disponível em: 

https://revistas.dwwe.com.br/index.php/NH/article/view/220. Acesso em: 20 fev. 2023. 

STEIN, Ernildo. Seis Estudos Sobre “Ser e Tempo”. 5ª Ed. Petrópolis: Vozes, 

2014. 



 

 

STEIN, Ernildo. Seminário Sobre a Verdade: lições preliminares sobre o artigo 

44 de Sein und Zeit. Petrópolis-RJ: Vozes, 1993. 

VATTIMO, Gianni. Adeus a verdade. 1ª ed. Trad. João Batista Kreuch. 

Petrópolis-RJ: Vozes, 2016. 

VATTIMO, Gianni. Da Realidade: Finalidade da filosofia. 1ª ed. Petrópolis-RJ: 

Vozes, 2019. 

WU, R. A apreensão fenomenológica da vida fáctica em Heidegger. 

APRENDER - Caderno de Filosofia e Psicologia da Educação, [S. l.], v. 1, n. 10, 2018. 

Disponível em: https://periodicos2.uesb.br/index.php/aprender/article/view/3136. 

Acesso em: 2 abr. 2023. 

 

 


	85872c8b37d4ddc5561c42bd51bfd310092050fd1a55f775113d108041a39a5b.pdf
	db329fbbd4f7d722e62791d7aba7884c85a7f608f2ef78a23714a73a483f6caa.pdf

	fd91f8b7bc4dc6d37d0e230cc6dfdfa2c4938a5476eaa0f4285ab7bb37635b60.pdf
	2822151d65c5435b3b2dec670679a17eec4a05541fb5d7e7da02c9b57fd99e3d.pdf
	MESTRADO - Folha de Aprovação 5771984

	85872c8b37d4ddc5561c42bd51bfd310092050fd1a55f775113d108041a39a5b.pdf
	db329fbbd4f7d722e62791d7aba7884c85a7f608f2ef78a23714a73a483f6caa.pdf


