


7º ENCONTRO ATELIÊ MONTAIGNE 

Montaigne Político 

23 e 24 de novembro 2023 
Online: https://meet.google.com/ibc-viyq-hnp 

 

 

Mesa do dia 23/11 - 14h às 18h 

Mediação: Cristina Theobaldo (UFMT) 

 

Quando o leitor dos Ensaios é uma leitora 

Telma Birchal (UFM)  

Que o pequeno universo de leitores aos quais Montaigne dirige seu livro inclui as mulheres é 

um fato indiscutível, ressaltado pela dedicatória de quatro capítulos do livro a damas da alta 

corte francesa. Não obstante, muito resta ainda dizer sobre essas mulheres – no sentido das 

“imagens” que Montaigne nos oferece, aqui e ali, das suas leitoras, e este será um dos momentos 

do artigo. Em outro momento, perguntamos sobre as inflexões do discurso do autor quando ele 

se dirige especialmente a elas. De modo mais específico, retomamos aqui a interpretação de 

Philippe Desan, o qual afirma que os Ensaios se dirigem ao “homem comum”, ou “homem 

médio”, pensado como um tipo ideal distinto do erudito ou especialista (savant). Nossa questão, 

então, se formula da seguinte forma: estariam as mulheres leitoras contempladas por esta figura 

do “homem comum”? Apresentaremos alguns argumentos que contribuem para uma resposta 

negativa a esta questão, mostrando que o lugar conferido às “damas” como leitoras dos Ensaios 

é, de um lado, equívoco, e de outro, limitado. 

 

 

Moral da consciência e prudentia em Montaigne: um retrato do gentilhomme 

Sergio Araujo (UNIFESP) 

Como atenta Philipe Desan entre outros estudiosos importantes como Jean Balsamo e Francis 

Goyet, a maneira franca e privada de Montaigne, longe de exprimir uma sorte de natureza 

universal do “moi”, liga-se ao ethos do gentilhomme deliberadamente construído. Sua marca de 

nobreza reside não no valor militar, mas nas qualidades do jugement, que o tornam digno de 

importantes missões políticas. A designação do “moi” como “forma” sólida, coerente consigo 

mesma, na conduta pública e privada, é elemento decisivo na constituição deste ethos de nobre 

mediano detentor de prudentia, sobretudo, nos primeiros capítulos do livro III, incorporando os 

ensinamentos de Sêneca e evocando a noção aristotélica da virtude como hexis ou habitus. 

Montaigne defende com tanto mais veemência a adesão refletida à sua “forma” como modelo 

de virtude reagindo às tendências características de seu “siècle si gasté” à permanente e doentia 

contradição entre as disposições internas e os atos; entre aparência e essência; entre a 

consciência e os desejos, contaminando a vida política sob o influxo do maquiavelismo bem 

como a devoção cristã sob a égide do ortodoxismo tridentino. 

  

 

 

https://meet.google.com/ibc-viyq-hnp


Mesa do dia 24/11 - 14h às 18h 

Mediação: Sérgio Cardoso (USP) 

 

Realismo político em Montaigne: três casos que podem eventualmente ajudar a 

entender o silêncio do ensaísta relativamente à Noite de São Bartolomeu 

José Alexandrino de Souza Filho (UFPB) 

  

Tendo vivido num período particularmente tumultuado da história da França, Montaigne 

não disse palavra sobre o episódio mais sombrio das chamadas Guerras de Religião (1562-

1598), isto é, a Noite de São Bartolomeu, acontecida em Paris em 24 de agosto de 1572, bem 

como sua repercussão, em menores proporções, em outras cidades, inclusive Bordeaux, entre 

os dias 3 e 5 de outubro do mesmo ano, o que não deixou de provocar certo desconforto em 

vários especialistas e biógrafos (De Faytaud, Bourgeon, Nakam, Crouzet, Lacouture etc.). Uma 

vez que ele não fez nenhum comentário explícito sobre esse trágico episódio, não é logicamente 

possível formular um julgamento sobre a opinião do autor. Mas a questão importa, tendo em 

vista a importância e a gravidade do assunto. Nesse sentido, parece-nos viável tentar aprofundar 

a reflexão em torno desse polêmico silêncio, lançando mão de uma espécie de método que 

poderíamos talvez chamar de indireto, o qual consiste em investigar a maneira como Montaigne 

se posiciona publicamente, no âmbito dos Ensaios, com relação a alguns personagens do seu 

tempo, como Etienne de La Boétie, Michel de L’Hospital e Catarina de Médici, a fim de colher 

alguns dados suscetíveis de nutrir a reflexão e que talvez possam ajudar a melhor entender o 

posicionamento do nosso escritor e filósofo. Em comum, parece haver certa ambiguidade entre 

a maneira como Montaigne representou literariamente tais personagens e determinados indícios 

que parecem apontar em outra direção, sugerindo o exercício de certo realismo político, fruto 

da prudência e da moderação, características do modus operandi do escritor, como se sabe. Vale 

dizer que nossa abordagem é ensaística, experimental, exploratória, voluntariamente não 

conclusiva. Apenas gostaríamos de compartilhar com os colegas montaignistas algumas 

questões que nos parecem interessantes e "boas para pensar". O objetivo é antes levantar a 

questão e abrir o debate. 

  

As relações entre moral e política no Da presunção (II, 17) 

Natan Morador (USP) 

O ensaio II,17, Da presunção, tem por tema central a presunção como um erro de juízo. Mas o 

que gostaríamos de destacar deste capítulo é justamente o aspecto político. O capítulo nos 

apresenta um quadro geral de muitas das questões políticas que serão desenvolvidas no Livro 

III de Os Ensaios. Dentre elas, encontra-se um esboço da reflexão sobre as relações entre útil e 

honesto, ou seja, entre política e moral. Tendo como pano de fundo o debate entre 

maquiavelistas e anti-maquiavelistas, Montaigne distancia-se do lugar comum desses discursos, 

para pensar uma fundamentação para o político considerando a inflexão operada pelo próprio 

realismo político de Maquiavel. Neste sentido, ao fazer um juízo sobre si mesmo, o ensaísta 

nos apresenta as qualidades políticas que ele julga como próprias à nobreza e indica também as 

qualidades próprias ao governante. Assim, o que parece uma defesa intransigente da 

honestidade como critério para as práticas políticas, ou mesmo um “realismo do bem”, ou um 

Anti-Maquiavel, pode ser considerado como um esforço de Montaigne em propor um 

fundamento para o político que se desvinculasse do ideal utópico dos antigos (império do 

honestum) e da banalização dos expedientes defendidos pelo maquiavelismo (o império do 

utile). 


