UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO
INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS E SOCIAIS
PROGRAMA DE POS-GRADUCAO EM FILOSOFIA

RODRIGO ANTONIO GINO VENCESLAU

DIALETICA GREGA: DE ZENAO A ARISTOTELES COMO UM CAMINHO PARA AS
PRATICAS DE INVESTIGACAO

Cuiaba-MT
2024



RODRIGO ANTONIO GINO VENCESLAU

DIALETICA GREGA: DE ZENAO A ARISTOTELES COMO UM CAMINHO PARA AS
PRATICAS DE INVESTIGACAO

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pds-
Graduacdo em Filosofia da Universidade Federal de
Mato Grosso, como parte dos requisitos para a
obtencéo do titulo de Mestre em Filosofia.

Area de concentracdo:  Filosofia  Social.
Orientadora: Prof2. Dra. Maria Cristina Theobaldo

Cuiabd-MT
2024



MINISTERIO DA EDUCACAO
UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO
PRO-REITORIA DE ENSINO DE POS-GRADUACAO

PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

FOLHA DE APROVACAO

TITULO: Dialética Grega: de Zenao a Aristételes como um caminho as praticas
de Investigagao”.

AUTOR (A): MESTRANDO :Rodrigo Antonio Gino Venceslau
Dissertagdo defendida e aprovada em 29 DE FEVEREIRO DE 2024

COMPOSICAO DA BANCA EXAMINADORA

Profa Dra. Maria Cristina Theobaldo (Presidente)
Prof. Dr. Wendell E. Soares Lopes (Examinador Interno)
Prof. Dr. Guilherme Louis Wyllie Medici (Examinador Externo - UFF)
Prof. Dr. Walter Gomide do Nascimento Junior. (Suplente)

CUIABA.29/02/2024.

—
-ail

eletrénica

Documento assinado eletronicamente por MARIA CRISTINA THEOBALDO, Docente da
Universidade Federal de Mato Grosso, em 04/03/2024, as 17:32, conforme horario oficial de Brasilia,
com fundamento no § 3° do art. 4° do Decreto n° 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Documento assinado eletronicamente por WENDELL EVANGELISTA SOARES LOPES, Docente
da Universidade Federal de Mato Grosso, em 05/03/2024, as 11:07, conforme horario oficial de
Brasilia, com fundamento no § 3° do art. 4° do Decreto n°® 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

1.
Sel o
assinatura

eletrénica

il
Sel o
assinatura
eletrbnica

Documento assinado eletronicamente por guilherme louis wyllie medici, Usuario Externo, em
05/03/2024, as 14:38, conforme horario oficial de Brasilia, com fundamento no § 3° do art. 4° do
Decreto n° 10.543, de 13 de novembro de 2020 .




eil Documento assinado eletronicamente por RODRIGO ANTONIO GINO VENCESLAU, Usuario
ﬂimm; inl’ Externo, em 05/03/2024, as 19:44, conforme horario oficial de Brasilia, com fundamento no § 3° do art.
eletrénica 4° do Decreto n°® 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

= A autenticidade deste documento pode ser conferida no site
3= http://sei.ufmt.br/sei/controlador externo.php?acao=documento conferir&id orgao acesso externo=0

2 informando o codigo verificador 6667755 ¢ o codigo CRC D3DSD99A.

Referéncia: Processo n° 23108.007076/2024-49 SEI n° 6667755



Dados I nter nacionais de Catalogacéo na Fonte.

V451d Vencedau, Rodrigo Antonio Gino.
Diaética Grega: de Zendo a Aristételes como um caminho

para as préaticas dainvestigacéo [recurso eletronico] / Rodrigo
Antonio Gino Venceslau. -- Dados eletrénicos (1 arquivo : 86 f.,
pdf). -- 2024.

Orientadora: Maria Cristina Theobal do.

Dissertacdo (mestrado) - Universidade Federal de Mato
Grosso, Instituto de Ciéncias Humanas e Sociais, Programa de
Pés-Graduagdo em Filosofia, Cuiaba, 2024.

Modo de acesso: World Wide Web: https://ri.ufmt.br.

Inclui bibliografia.

1. Dialética. 2. Ciéncia. 3. Opinido. 4. Refutaco. |.

Ficha catal ogréfica el aborada automaticamente de acordo com os dados fornecidos pelo(a) autor(a).

Permitida a reproduc&o parcial ou total, desde que citada afonte.



AGRADECIMENTOS

A professora Maria Cristina Theobaldo, pelo incentivo a elaboracéo desta pesquisa e pela sua
disposicao em ler desde os Naturalistas até Aristoteles, proporcionando uma orientacao franca
e objetiva. Aos professores Guilherme Louis Wyllie Medici, da Universidade Federal
Fluminense, e Wendell Evangelista Soares Lopes, pelas valiosas criticas e sugestdes
apresentadas.

Agradeco aos colegas e professores do Grupo de Pesquisa Questdes do Renascimento pelas
leituras e reflexdes constantes, que de certa maneira ajudaram a nortear 0s pensamentos neste
projeto de estudo. Também expresso minha gratiddo ao Programa de Pds-graduacdo em
Filosofia da UFMT e aos seus servidores pela atencdo e boa disposicdo em me atender sempre
que solicitei.

Por fim, aos amigos e familiares, especialmente a minha querida esposa Geisa Venceslau, pelo

carinho, compreensao e apoio constantes.



RESUMO

Esta dissertacdo tem por escopo compreender, apresentar e tratar as principais concepcdes da
dialética grega e sua natureza investigatoria como caminho as praticas de investigacdo. Com
Zendo de Eleia, discipulo de Parménides, um dos mais famosos da escola eleéticas, escola que
defendia questdes de carater 16gico, metafisico, monista e contra a no¢do de movimento. Zenao
se tornou famoso por pelo menos duas razdes, a primeira por sua técnica argumentativa, a
segunda por levar o argumento dos adversarios ao paradoxo. Ao invés de negar a posic¢édo do
adversario Zendo iniciava afirmando tal posi¢do e, em seguida, ao explicitar a tese a levava ao
absurdo para so entdo refuta-la. E justamente dentro dessa perspectiva que Zendo se tornou um
dos primeiros filosofos a ter descoberto o élenchos, ou seja, 0 método de refutacdo como um
dos modos mais seguros segundo AristOteles para examinar uma tese. Nos escritos de
Aristoteles a dialética é considerada um sucedaneo, uma auxiliar da ciéncia e da filosofia, um
tipo de raciocinio, uma ferramenta na producao de argumentos, de obras, da autoproducdo dos
homens. Nosso interesse € mostrar a dialética grega como uma disciplina de exercicio técnico
com regras e teoria, que pratica a refutacio como o modo mais seguro de pdr a prova um
argumento e provar a sua aptiddo. Nos nos concentramos no fato de ela ser uma serva da ciéncia,
e como serva, ela ndo se ocupa da verdade. E, tendo em conta ndo poder chegar a verdade, essa
arte se mostra satisfeita com o verossimil (eikos), ou seja, com aquilo que parece provavel por
ser compartilhado pela maioria (endoxas) ou pelos sabios. E aquela que procura permanecer
nos limites entre a opinido (doxa) e a ciéncia (episteme). Em suma, mostraremos a dialética
grega como referéncia a busca pela verdade, mostrando que a mesma problematica que vai dos
eleatas ao hereclatianos, dos sofistas a Platdo e que anda também sob os dominios de
Aristoteles, busca defrontar a ameaca do devir, e proporcionar uma certa estabilidade. Ainda
com Aristoteles veremos, ao final, que também é impossivel se ter conhecimento no fluxo, é
necessaria uma certa estabilidade: um conhecimento s6 é verdadeiramente cientifico a este

preco ou sob esta condicéo.

Palavras-chave: Dialética; ciéncia; opinido; refutacéo.



ABSTRACT

This dissertation aims to understand, present and address the main concepts of Greek dialectics
and its investigative nature as a path to research practices. With Zeno of Eleia, disciple of
Parmenides, one of the most famous of the Eleatic school, a school that defended questions of
a logical, metaphysical, monistic nature and against the notion of movement. Zeno became
famous for at least two reasons, the first for his argumentative technique, the second for leading
his opponents’ arguments to a paradox. Instead of denying his opponent’s position, Zeno began
by affirming this position and then, by explaining the thesis, he took it to the point of absurdity
and only then refuted it. It is precisely within this perspective that Zeno became one of the first
philosophers to have discovered élenchos, that is, the method of refutation as one of the safest
ways according to Aristotle to examine a thesis. In Aristotle's writings, dialectics is considered
a substitute, an auxiliary of science and philosophy, a type of reasoning, a tool in the production
of arguments, works, and the self-production of men. Our interest is to show Greek dialectics
as a discipline of technical exercise with rules and theory, which practices refutation as the
safest way to test an argument and prove its aptitude. We focus on the fact that she is a servant
of science, and as a servant, she does not concern herself with the truth. And, taking into account
the inability to reach the truth, this art is satisfied with what is credible (eikos), that is, with
what seems likely to be shared by the majority (endoxas) or by the wise. It is one that seeks to
remain within the limits between opinion (doxa) and science (episteme). In short, we will show
Greek dialectics as a reference to the search for truth, showing that the same problem that goes
from the Eleatics to the Hereclatians, from the sophists to Plato and which also comes under
the domain of Aristotle, seeks to confront the threat of becoming, and provide a certain stability.
Still with Aristotle, we will see, in the end, that it is also impossible to have knowledge in flux,
a certain stability is necessary: knowledge is only truly scientific at this price or under this

condition.

Keywords: Dialectic; science; opinion; refutation.



SUMARIO

INTRODUGAOD .....ccccuiieerieieieeeeeesstesssessssesssessssesssessssesssessssessssssssessssssssesssessssesssessssesssessssesssessssans 7
1. RAIZES DA DIALETICA .....ceeveeeeeueeteeeetessessestessessessesseesesssessessessessessessesssessessessessessessessessesnsensen 18
1.1 PARMENIDES «....oveeveeecvscee et ete et sae s st sssae s ssstssesassesasas s sssesssssssesassssessssessnssssnsssnssanensans 19
1.2. ZENAO DE ELEIA «.o.oovoeececeeeeeeee et st sae s ae st s sassesesassesasas s ssssssassssessssssassssssnsssssssanssanensans 24
1.3 HERACLITO .ottt ettt bbb a bbbt seb s s e 28
2. SOFISTAS ....cveeeueerertetseesesteteeesestaseesessestssassesessssessestasessessentesessensessssessensessesensensssessesesessenes 33
2.1. ARISTOTELES E OS SOFISTAS MENORES.........oeueveeeeteeeceesereetesesssessssssessssssessssssssssessssssessssssssssesanes 37
2.2. SOCRATES E OS SOFISTAS......cocuveeetereeeeseceesessseseseesssssssessssssessssssssssssssssssasssssssssssasssssssssssssssssasanes 40
E T 1. /- o OO OO 45
3.1. METODO SOCRATICO E A RETORICA EM PLATAO ..ottt 50
3.2. “SER” E “NAO-SER” EM PLATAD ....o.oiiiiiieieteie ettt s bbbttt 54
4. ARISTOTELES E O PRINCIPIO DA NAO CONTRADIGAD ......cceeuererrererresesessessesssessesssssssessesssssssens 57
4.1. AS DIFERENGCAS ENTRE OS CONTRARIOS E CONTRADITORIOS .....o.vovecvvreererceereeeeeeeesee s 60
4.2. DIFERENGAS ENTRE A REFUTACAO E O SILOGISMO CIENTIFICO ......oeveveecereceeieeeeee e, 63
8.3, ADIALETICA ..ottt ettt ettt sttt b b b a et et es s s s as e et et bbb s st et e s s s s s ettt s anas 65
4.4. DIALETICA E RETORICA — SEMELHANGAS E DIFERENGAS .......ocvveeveeeeceeeeeeeeeseeeesssessesesssssesesessnsenns 66
4.5, DIALETICA E CIENCIA ...ttt a bbbt bbb a s s s senas 69
4.6. TOPICOS E O CAMINHO AOS PRINCIPIOS DA CIENCIA .....ovuieviereerieiese e 75
5. CONSIDERAGOES FINAIS........ccoeieeuereeererterseessessesesessessesessessessesessessessssessensensesessessessssensessssenes 79
REFERENCIAS ......veueieiieeitectecteceessesessessestestessessessessassessesssessassassessensesssessassansensansessessessessssnean 84



INTRODUCAO

A dialética® é uma ferramenta da filosofia presente desde a Antiguidade. Apesar dos
primeiros fildésofos, os pre-socraticos, ndo terem designado o termo técnico dessa arte o que, de
certa forma, foi possivel com Aristoteles.

Segundo Enrico Berti, na sua obra As Razdes de Aristdteles (1998), o maior discipulo
de Platdo de que se tem noticia remonta a dialética a Zenao de Eleia e acredita ter sido o primeiro
a teorizar tal arte e sistematiza-la. Fica claro que, apesar de a praxis ser antiga, nao havia ainda
a teorizado, enfatiza Berti?.

Carlos Roberto Cirne-Lima em Dialética para Principiantes (2008), expde sua posi¢do
nos informando que a dialética nasceu da grande tradi¢do filoséfica antiga, e que nos, leitores
e estudiosos do assunto, precisamos fazer um retorno aos mestres e pensadores desse periodo:
“¢ preciso repensar tanto Parménides como também Heraclito™.

Prontamente, em tempos modernos se perguntara por que estudar a dialética? Ora, quem
faz filosofia entra em contenda com as ideias e desse conflito sempre resultard alguma coisa
nova, esse € o conceito mais elementar do que pode significar a dialética: conflito de ideias.
Logo, poderiamos elencar esse como sendo um dos primeiros motivos para estuda-la, a dialética
é desde entdo um instrumento ndo s para colaborar no entendimento do homem, mas também
do universo, perguntas que desde a Antiguidade ocupam os filésofos - de onde viemos? Para
onde vamos? Qual o sentido do mundo e de nossa vida? - até hoje nunca foram definitivamente
respondidas, para tais perguntas sempre havera uma tentativa da filosofia em dar uma resposta
racional.

Possivelmente, respostas definitivas nunca serdo encontradas, mas assim como muitas
perguntas podem ser feitas, muitas respostas também podem ser oferecidas e a dialética pode

nos ajudar nesse processo.

1 DIALETICA. Etimologicamente, o termo “dialética” ¢ a juncdo das duas palavras gregas “dia + logos”: “dia”
(movimento, passagem, intercambio) ou apenas “di” (dois, duplicidade); “logos” (palavra, razao, discurso). Pode-
se entender como “movimento da palavra” ou “dois discursos”. Numa etimologia interpretativa, o termo
“dialética” poderia ser traduzido por “dialogo” ou por “método de didlogo”. Entdo uma conversa de amigos ¢é
dialética? Pode ser que sim. No entanto, dialética ndo se resume a um didlogo gratuito ou sem propdésito, mas um
colocar “frente a frente” ideias, teses, sentengas e valores a fim de, na contraposigdo, elucidar os conceitos. Vista
deste modo, vocé ja pode perceber que dialética ndo € algo distante ou ultrapassado. A dialética pressupde
polaridade (entre uma pessoa e outra pessoa, uma ideia e outra ideia, uma posicao e outra posi¢do). Dialética
pressupde ao menos o encontro de “dois”. Em filosofia costuma-se usar os termos “tese” e “antitese”. NUNES,
Indaial. 2013. p. 3.

2 BERTI, Enrico. As razdes de Avristdteles. Sao Paulo: EdicGes Loyola, 1998. p. 18.

3 CIRNE-LIMA, Carlos. Dialética para Principiantes. Sdo Leopoldo, RS: Unisinos, 2002. p. 10.



Avristoteles fala em filosofia primeira* (posteriormente usou-se o termo metafisica®)
como a ciéncia dos primeiros principios que sdo universalmente validos, que governam tanto o
ser como o pensar, ele acredita que todas as outras ciéncias podem ser necessarias aos homens,
mas superior a metafisica nenhuma. Aristételes a considerava uma das vias possiveis de
implantar a correta investigacao filosofica que levasse ao conhecimento verdadeiro das coisas
em particular, distintas umas das outras, e de suas causas primeiras, até se chegar a arché
(substancia inicial de onde tudo deriva), a mesma substancia zeteticamente procurada desde
Tales®.

A dialética, inclusa no sistema teorico de Aristdteles, na teoria da argumentacdo, nao
entra no esquema geral das ciéncias, mas constitui, de fato, uma propedéutica para algumas
ciéncias. Liga-se, a0 mesmo tempo, a teorética (portanto, relacionada a metafisica) e surge
como um dos meios indispensaveis para compreensdo dos argumentos e a refutacdo do
raciocinio falacioso. Aristoteles faz sua primeira sistematizagdo, considerando-a uma técnica
de atacar as opinides dos outros a fim de testar sua validade.

A dialética como uma arte de investigacdo e com certa limitacdo a compreensao total e
absoluta do todo e da verdade, se mostrara satisfeita com o verossimil (eikos) e com aquilo que
parece provavel (endoxas’), ou seja, as opinides compartilhadas e respeitadas pela maioria ou
pelos sabios, isto &, pelos mais respeitaveis entre eles: endoxas € aquela que esta entre a opinido
(doxa) e a ciéncia (episteme).

A opinido, o movimento que ja em Parménides aparece como mera aparéncia®, é aquela
opinido que ndo é capaz de nos fornecer uma realidade verdadeiramente real, Platdo a assume

com o0 mesmo status: é um engano, um falseamento. Veremos mais a frente que, em Platdo,

4 “Todas as outras ciéncias serdo mais necessarias do que esta, mas nenhuma lhe serd superior”. Aristoteles.
Metafisica, A 2, 982 a, 10.

5 E sabido que o temo “metafisica” ndo é um termo aristotélico (talvez tenha sido cunhado pelos Peripatéticos, ou
nasceu por ocasido da edicdo das obras de Aristoteles realizada por Andronico de Rodes no Séc. | a.C.). No mais
das vezes, Aristoteles usava a expressdo “filosofia primeira” ou “teologia”, em oposi¢do a “filosofia segunda” ou
“fisica”. Entretanto, o termo “Metafisica” foi sentido como mais significativo pela posteridade, tornando-se o
preferido. REALE, S&o Paulo, 2003. p. 195,196.

® Tales de Mileto, (ca. 585 a.C.), filésofo griego considerado el primer fildsofo milesio. Aun las primeras fuentes
griegas conocen sus doctrinas sélo de oidas: dijo que el agua es la arjé (arché) y que la tierra flota en el agua como
una balsa. AUDI, Madrid. 2004. p. 926.

7 Segundo a nota do Glossario, Endoxa (£vdo&a) é uma palavra grega que deriva da também grega doxa (36&a).
Enquanto Platdo condenou a doxa (crengas e opiniGes) como um ponto de partida para alcancar a verdade,
Aristoteles utilizou o termo éndoxa (crencas comumente sustentadas e aceitas pelos sabios e pelos mais antigos e
influentes retores) para reconhecimento das crengas da cidade. Endoxa ¢ uma crenga mais estavel do que “doxa”,
porque ela tem sido “testada” nos debates da polis por algum debatedor. A utilizacdo do termo éndoxa pelo
estagirita pode ser encontrada nas suas obras Tépica e Retdrica. Aristoteles define a éndoxa como as opinides que
sdo aceitas por todos, pela maioria ou pelos sabios, isto €, por todos, ou pela maioria, ou pela maioria dos mais
respeitaveis entre eles. Topicos, Lishoa. 2007. p. 503.

8 PARMENIDES. Da natureza, B 7.1.



atingir o conhecimento implica converter o sensivel ao inteligivel, ou seja, despertar, reviver e
relembrar esse conhecimento esquecido.

A anamnese platénica consiste no esforco progressivo pelo qual a consciéncia
individual remonta da experiéncia sensivel para 0 mundo das ideias, ou seja, a “recondu¢ao”
(synagogé®) da multiplicidade ao uno e a divisdo do uno a multiplicidade, acenando, assim, ao
primeiro processo divisorio que j& aparece timidamente em Heréclito - aquela relacéo
conflituosa excludente dos opostos ser e nao-ser.

Em Platdo o ndo-ser corresponde as muitas realidades individuais, as coisas sensiveis,
que sobe ao ser, ao Unico universal €idos (ideia), do sensivel, da doxa, e atinge o éidos, a
esséncia das coisas, a realidade.

AvristOteles saberd com maestria e com seu génio sistémico colocar cada coisa em seu
devido lugar. Veremos que ele defrontard a ameaca do devir (movimento), e proporcionara certa
constancia, pois, para Aristoteles também € impossivel se ter conhecimento no movimento. O
movimento € um conceito amplo, que representa mudanga ndao apenas de posi¢do, mas de
estado, quantidade ou forma, se fara necesséria certa estabilidade, uma causa primaria, um
Primeiro Motor Imdvel, que perenemente é pai dos movimentos do universo. Veremos em
Aristételes que um conhecimento s6 é verdadeiramente cientifico a este preco ou sob esta
condicéo.

Antes de seguirmos aproveitar-se-a refletir no que, de certo modo, ja sabemos: que 0
movimento se tornou um problema filos6fico cabal em toda histéria da filosofia e
intrinsicamente correlacionado com a dialética. Veremos no decorrer da pesquisa, que 0
movimento foi negado pelos Eleatas, pois, para eles, o devir era mera aparéncia e ilusao.
Posteriormente, foi recuperado e justificado em parte pelos Pluralistas, que propuseram a
existéncia ndo s6 de um principio, mas varios, dai o0 nome de pluralistas. Porém, até aqui a
especulacdo provou-se infrutifera, ninguém, nem mesmo Platdo, soube estabelecer quais eram
as esséncias do devir e o seu status ontoldgico. E Aristoteles que conseguiré solucionar a aporia
de modo excepcional (pela metafisica), o ser, dira ele, “se diz em multiplos significados®”, e
um grupo desses significados é dado pela dupla ser como poténcia e ser como ato, ou seja, 0
movimento é passagem do ser em poténcia para o ser em ato, 0 movimento € a transformacéo

em ato daquilo que é poténcia enquanto tal.

® BERTI, Enrico. Perfil de Aristoteles. Tradugdo de José Bortolini. Sdo Paulo: Paulus, 2012. p. 35.
10 ARISTOTELES. Metafisica L, 1003b 30.



Para Aristoteles, 0 movimento ndo pressupde em absoluto o ndo-ser como nada, como
propunham alguns naturalistas, mas sim o ndo-ser como poténcia, que é uma forma de ser e,
portanto, se desenvolve no ambito do ser, sendo passagem do ser (em poténcia) para o ser (em
ato). Aristoteles foi um dos fundamentais formadores de conceito e técnicas argumentativas,
responsavel pela consolidacdo de uma nova maneira de pensar, maneira essa que dominou a
cultura europeia e arabe por mais de mil anos, pelos menos até o advento da modernidade.

Nova maneira, pois € possivel notar claramente que o eixo das pesquisas antes dele era
centrado na cosmogonia®! e na cosmologia®®. A primeira buscava explicar a realidade com
referéncia nos mitos e na educagdo, eram baseadas nas narrativas dos poetas gregos®®, eles
apresentavam a origem do universo por vias mitoldgicas e apresentavam a origem de tudo a
partir dos primeiros deuses gregos'*. Ja a cosmologia se ocupou de explicar a realidade por
meio de teorias e conceitos com base cientifica.

A filosofia grega pré-socratica esta intimamente ligada a cosmologia em contraposicéo
as narrativas mitoldgicas, os primeiros filosofos intentaram encontrar a verdadeira origem do
universo que, de uma maneira légica e racional, fizesse sentido. Assim, os primeiros filésofos
também eram cosmologos. Veremos a partir de entdo que foi justamente esse tipo de filosofia
que possibilitou o nascimento da ciéncia e, em certo sentido a gerou, filosofia que contrapde
em clara atitude dialética a cosmogonia e suas teorias fantasticas, e vai em busca da razdo como
0 principio primeiro de tudo.

Essa cosmologia se torna, entdo, a base filosofica das ciéncias, a busca pelo primeiro
principio de tudo, da arché®®, da estabilidade buscada pelos cosmdlogos naturalistas, fildsofos
em geral, os pais das ciéncias particulares como geometria, fisica, astronomia, biologia, ética,
politica etc., que na Antiguidade cléssica estavam abarcadas na ciéncia que até entdo se
chamava filosofia.

Grande parte dos comentadores da histdria da filosofia concorda que, de fato, a filosofia

em seu principio originario era isso mesmo, um fundamento, uma base para as demais ciéncias.

11 Cosmogonia (gr. Koouoyovia). Mito ou doutrina referente & origem do mundo. ABBAGNANO, Sio Paulo.
2007. p. 215.

12 A primeira fase é caracterizada pelo abandono do mito e pela tentativa de encontrar uma explicagdo racional ou
natural do mundo. E a fase representada pela filosofia pré-socratica. Ibid., p. 215.

13 «“A poesia antecipou o gosto pela harmonia, pela proporgo e pela justa medida (Homero, os Liricos) e um modo
particular de fornecer explicagbes remontando as causas, mesmo que em nivel fantastico-poético (em particular
com a Teogonia de Hesiodo)”. REALE, 2003. p. 06.

14 DURANT, Will. Nossa heranca classica. 32 Edigdo. Rio de Janeiro: Record, 2002. p. 139-159.

15 Principio. ABBAGNANO, Séo Paulo. 2007. p. 76.

10



Na mesma perspectiva Cirne-Lima adere a outro tipo de metafora e apresenta a filosofia como

um jogo de quebra-cabeca.

Fazer Filosofia hoje € como montar um grande quebra-cabecga. As ciéncias,
como a Fisica, a Quimica, a Astronomia, a Biologia, a Arqueologia, a Historia,
a Psicologia, a Sociologia etc., sdo recortes parciais do grande quebra-cabeca
que é a Filosofia, a Ciéncia Universalissima. Cada uma das ciéncias
particulares monta o seu pedaco particular, ou seja, cada uma delas trata de
algumas figuras. Nenhuma delas se preocupa e se encarrega da composicdo
total do grande mosaico, que é a Filosofia, a razdo, o sentido do universo.
(CIRNE-LIMA. 2008. p. 6)

Mas existe uma diferenca entre o jogo quebra-cabeca e a filosofia; € que na “filosofia
n&o temos todas as pe¢as'®” e o universo ainda estd em devirl’, o movimento continua, a historia
nédo se concluiu, as coisas futuras ainda estéo por vir, em suma, ndo temos todas as pecgas do
jogo.

Mesmo assim para aquele que se empreende na busca pela verdade ndo da para ficar
imovel como a esfera de Parménides, é preciso se movimentar, como propds Heraclito, com o
que se tem disponivel, até mesmo nds somos pecas desse jogo, segundo Cirne-Lima, e no ltimo
momento teremos que saltar para dentro dele no afd da filosofia em responder aquelas
interrogac0es iniciais que os filésofos se ocupam e dar sentido a este universo em que vivemos,
0 sentido ultimo da nossa existéncia.

Nesse movimento, existem coisas que nao nos apareceram de forma clara, sdo as pecas
da filosofia que estdo faltando, e como o fim ainda ndo chegou, a filosofia sempre estara
especulando e incompleta, por essa razdo todo pesquisador da filosofia precisa ser honesto e
humilde e admitir que ndo dispde de todas as pecas nesse jogo e que, alias, ele também é uma
peca, e, por fim, terd que entrar para dentro do quebra-cabeca existencial afim de finalizar e dar
sentido & vida humana.

Esse fendmeno, isto ¢, ser uma das “pegas” que se faltava na filosofia teve seu inicio
quando o eixo da filosofia pré-socratica passou para filosofia das relagdes humanas com os
sofistas. Pensando nisso, vamos imaginar a filosofia como uma investigacdo dialética que
comeca com os fisicos naturalistas na antiguidade até chegar ao nosso tempo.

Nesse ponto surge uma pergunta: em nosso século, com o incrivel e inédito

desenvolvimento das ciéncias particulares, ainda é possivel fazer dialética? Acreditamos nédo

16 CIRNE-LIMA, Carlos. Dialética para Principiantes. Sdo Leopoldo, RS: Unisinos, 2002. p. 6.
17 Devir ou Vir-a-ser. O mesmo que mudanga (v. MOVIMENTO). ABBAGNANO, Séo Paulo. 2007. p. 268.

11



sO ser possivel como também necessario, pois esse fazer dialética foi e permanece sendo fazer
a explicacdo da realidade enquanto tal.

Entretanto, com todas essas possibilidades, ndo poderiamos deixar de admitir, nas
palavras de Berti, uma contingente “crise da razdo”8, Essa crise seria 0 resultado da forma
como a objetividade cientifica colonizou as ciéncias em geral, levando-nos a uma racionalidade
completamente desligada das nossas vidas. O sentido da raz&o que foi instaurado pelos gregos
teria se desvirtuado, isso se deve a nossa concepcao de objetividade cientifica.

Por essa razdo, e esse € 0 n0sso ponto, Berti acredita que a primeira grande contribuicéo
que um estudo aprofundado da dialética pode nos fornecer sdo os pontos de debate sobre essa
presumida crise da razdo, seria, talvez, 0 momento de rever os conceitos modernos criados em
torno da razédo, e ndo ha filosofo onde esse retorno seria tdo necessario como Aristoteles, o
grande sistematizador da razéo e da dialética.

Refletindo nisso, acreditamos ter boas raz6es em nosso tempo para fazer um estudo
sobre a dialética e esse sera um dos objetivos dessa pesquisa, isto é, propor uma analise, uma
alternativa que podemos confrontar dialeticamente com o que temos no momento, as multiplas
pequenas razdes, as razdes das muitas perspectivas diferentes como diz Nietzsche?®, as razdes
dos multiplos horizontes como quer Heidegger?, as razdes dos multiplos jogos de linguagem
como afirma Wittgenstein?!, as multiplas razdes com seus relativismos.

Mas a tarefa da dialética e o projeto de se falar da dialética ndo é tdo ambicioso como a
modernidade faz com suas teorias de desconstru¢des, pois hoje, com muitas contestacdes, é
claro, parece ndo fazer mais sentido falar da dialética platdnica e aristotélica, a dialética que
busca o uno, a dialética que persegue o universal, a dialética que propde uma razdo elevada com
proposta de explicagdo do mundo.

Hoje, temos as multiplas faces da razdo, cada uma delas propGe suas explicacdes
multifacetarias, poderiamos chaméa-las de a "torre de babel"?? do século XXI.

Assim, a nossa proposta € trabalhar a luz daquilo que os classicos propdem, comegando
pela esfera de Parménides e seu discipulo Zen&o; mergulhando rasamente no rio de Heraclito;
na agora com os sofistas analisar a Apologia de Sécrates e refletir sobre tudo isso na Academia

antes de nos envolvermos dialeticamente com o mestre do Liceu.

18 BERTI, Enrico. As razdes de Aristoteles. Sdo Paulo: Edicdes Loyola, 1998. p. VIII.

19 CIRNE-LIMA, Carlos. Dialética para Principiantes. Sdo Leopoldo, RS: Unisinos, 2002. p. 17.
2 1bid., p. 17.

2L 1bid., p. 17.

22 Uma referéncia biblica a Génesis capitulo 11 onde fala sobre a confusdo das linguas.

12



No Liceu queremos chegar ao centro da nossa pesquisa, que é mostrar o tdo procurado
equilibrio entre o ser e 0 ndo-ser, a estabilidade, a possibilidade de conhecer as coisas.
Entendemos que é exatamente isso 0 que Aristoteles faz, apesar das geracdes, das corrupcoes,
dos movimentos, 0 que orienta e dinamiza o pensamento do nosso filésofo é essa busca sem
fim pelo conhecimento, possivel apenas na perenidade.

Entdo, para cada faceta do seu conhecimento, escreveu Francois Stirn, ele procura “fazer
frente & ameaca introduzida pelo devir, a mudanca®”. Vejamos: para ontologia e cosmologia,
o Primeiro Motor Imovel; para ética, a felicidade, o prazer estavel, a virtude, a maneira habitual
de existir; para Politica, a democracia temperada, a constituicdo mais estavel; para poética, as
regras da criacdo da verossimilhanca; e para a dialética, objeto da nossa pesquisa, as endoxas,
opinibes partilhadas pela maioria e pelos sabios, argumentos transmitidos de geracdo em
geracao.

Notamos que em todo sistema aristotélico é necessaria certa estabilidade para que o
conhecimento seja captado.

A dialética ao longo do tempo sofreu diversas mudancas, e com algumas reservas
poderiamos dizer que a dialética é muitas coisas, como as ja ditas acima: um conflito de ideias,
concepgdes ou palavras que resulta no embate por serem elas, entre si, diferentes, o resultado
desse embate de ideais diferentes pode proporcionar uma nova ideia.

A dialética pode significar a arte de debater, tendo entdo uma estreita relacdo com a
retorica, como veremos adiante. Além disso, € perfeitamente justificavel o uso das seguintes
significacbes: instrumento, método e ferramenta. Nesse sentido ela pode ser entendida como
uma ajudadora, um principio regulador da forma de pensar.

Para uma melhor compreensao da dialética aristotélica, distinguimos a dialética em dois
polos e arriscamos denomina-los com os seguintes termos: Polo 1 - Dialética Pré-kantiana; Polo
2 - Dialética Pos-kantiana.

Faremos um breve comentario sobre o polo 2 e focaremos logo em seguida no polo 1,
isto é, no do nosso mestre Aristoteles. Poderiamos entdo concluir, sem muita margem de erro,
gue existem basicamente esses dois polos de pesquisa sobre o assunto da dialética: polo 2 -
Dialética Pos-kantiana, ja foi dito acima que Aristoteles foi responsével pela consolidagéo de
uma nova maneira de pensar, maneira essa que dominou a cultura europeia e arabe por mais de

mil anos, pelo menos até o advento da modernidade, ou seja, até Kant.

23 STIRN. Frangois. Compreender Aristoteles: Vozes, Petropolis, Rio de Janeiro, 2006. p. 23.
13



Com Kant viu-se a necessidade de propor uma nova légica, uma logica que fugisse
daquela cléssica aristotélica, uma l6gica transcendental que resultou na dialética transcendental
e que Kant sistematiza na sua obra A Critica da Raz@o Pura. Trata-se, de fato, daquela logica
que se baseia na tese de que ha ilusdes cuja origem € a propria razdo. Essa tese provoca a
necessidade de criticar os erros oriundos dessas ilusdes e de demonstrar sua origem.

Portanto, a intencdo de Kant na dialética transcendental ndo € sO desconstruir a
metafisica classica, mas € a de reconstruir sua génese racional. Com isso, Kant criou uma
concepcao de razdo, isto é, aquela razdo que deveria trabalhar nos dominios da experiéncia
possivel ou dos sentidos e ndo no campo do empirico. Kant afirma: “Assim, na ordem do tempo,
nenhum conhecimento precede em nds a experiéncia e € com esta que todo o conhecimento tem
0 seu inicio. 7?4

O polo 1 - Dialética Pré-kantiana - para a nossa pesquisa é 0 mais importante e sobre o
qual iremos nos debrucar. E, justamente, aquela que Aristoteles defende e que julga ser a
estrutura logica da filosofia, que apesar de ndo ser cognoscitiva, pois para Aristoteles ela por si
S0 ndo é capaz de nos fazer conhecer coisa alguma, é apta para submeter um tese a prova
(peirastiké)?, é a dialética que visa revelar as falsas pretensdes ao conhecimento, que submete
a exames as endoxas como um dos caminhos as préaticas de investigacdo, aquela que anda de
mdos dadas com a apoditica, isto &, com a légica da demonstracdo, a apoditica, que para
Aristételes coincide com a autentica ciéncia, procedimento puramente formal, cognoscitivo e
cientifico destinado durar até Kant.

Porém, antes de se aventurar nesse caminho é preciso iniciar a jornada por aqueles que
foram destinados a lancar as bases desse tema tdo importante — a Dialética, que vai da dupla
Parménides-Heraclito a Aristoteles. Nossa questdo de fundo € a contradi¢do, como raizes da
dialética, se ela esta ou ndo presente em cada pensador desde Parménides, analisaremos como
sendo a contradicdo a responsavel pela viabilidade da dialética, pois sem contradicdo é
impossivel falar em dialética, ou dialética como caminho para as préaticas de investigacao.

Em sintese, a dissertacdo se divide em quatro capitulos. No capitulo I refletiremos se é
possivel ver os vislumbres da dialética em Parménides e Heréaclito, se € possivel notar
rudimentos da contradigdo e assim as raizes da dialética. No poema de Parménides (2000)

vamos notar a primeira formulacao do principio da identidade, ja o da contradi¢do teremos que

24 KANT, Immanuel. A Critica da Razdo Pura. Fundagéo Calouste Gulbenkian. 52 Edicdo. Lisboa. 2001. B1 p. 62.
% peirastica. Segundo Aristoteles, “a arte de submeter uma tese a prova, deduzindo suas consequéncias. E uma
parte da dialética e distingue-se da sofistica porque se destina ao adversario ignorante, ao passo que a sofistica
tende a derrotar também quem possui ciéncia.” ABBAGNANO, 2007. p. 749.

14



analisar com certas reservas. No primeiro principio, toda coisa é idéntica a si mesma, ja no
segundo, possivelmente seja 0 da oposicdo entre a afirmacdo e a negacdo, isto &, aquela que
seria chamada mais tarde por Aristoteles de contradicdo e tudo isso estd possivelmente na
sentenca da deusa: “VVamos, vou dizer-te - e tu escuta e fixa o relato que ouviste quais 0s Unicos
caminhos de investigacdo que ha para pensar: um que €, que néo é para nio ser”,

Com excecdo do primeiro principio, o da identidade, que parece uma teoria bem
pacificada entre os comentadores, € possivel afirmar o surgimento oficial da contradicdo em
Parménides? Se sim, como e por qual motivo essa afirmacdo se sustenta? Comecaremos
refletindo nas discuss6es surgidas em torno do ser e do ndo-ser, que no fragmento parmenidiano
aparece como “um que ¢ (ser), que ndo é (ndo-ser) para nao ser”, esse ser poderad nos levar ao
caminho da verdade e da razdo? E quanto ao nao-ser, € possivel que Parménides esteja
equivocado gquanto a sua inexisténcia? Ora, Se 0 ndo-ser € nada, e, portanto, inexistente, pode
haver raizes da dialética em seu pensamento, uma vez que a dialética s6 é possivel na existéncia
da contradi¢éo?

Refletiremos igualmente sobre a Dialética, onde, afinal, ela surge? Veremos que a
tradicdo moderna, que acima denominamos de pos-kantiana, com sua origem em Hegel, tem
em comum com a tradicdo antiga, a pré-kantiana, que a dialética foi sistematizada por Platdo e
Aristételes e inventada por Zendo de Eléia. Segundo Berti (1998), os modernos veem
erroneamente em Heraclito a invencdo da dialética. A bem da verdade, ndo negam a origem em
Zendo, mas veem em Herdaclito aquele que teria feito da dialética o absoluto, o préprio principio
da realidade, talvez seja por isso que Hegel declara: “Nao existe proposi¢do de Heraclito que
eu ndo tenha acatado em minha Logica. %',

Tudo isso acontece porque essa tradicdo esta tratando da dialética no sentido moderno
do termo, ou seja, hegeliano, em outras palavras, sobretudo da unidade e identidade dos opostos
e ndo a exclusdo dos mesmos, ou seja, 0 absoluto é a unidade do ser e do ndo-ser. Ora, um dos
nossos objetivos nas aguas de Heraclito € procurar saber se no seu pensamento existe
contradicdo ou principio de unidade, e se no pensamento dele ndo houver contradigdo como é
possivel haver dialética??® Uma vez que do ponto de vista I6gico o conflito entre os opostos,
presente no pensamento hereclatiano, ndo implica qualquer contradi¢do, como é possivel, entdo,

encontrar nos fragmentos que foram conservados de Heraclito a presenca da dialética?

% pPARMENIDES. Da natureza, B 2. 5.

27 G.G. Hegel, Lezioni sulla Storia della filosofia, trad. de E. Codignola e G. Sanna, La Nueva ltalia, Florenca,
1964, vol. 1, p. 306-307.

28 E importante esclarecer que esse termo (dialética) ndo aparece explicitamente nos escritos de Heraclito.

15



No capitulo Il analisaremos o seguinte: se é com os sofistas que a dialética comeca a
ganhar corpo estrutural, se sdo eles que primeiro transportam o conflito dos opostos do plano
da filosofia da natureza para o plano das relagdes humanas, que se interessam pelo demos (0
povo) e pela polis (a cidade), como podemos entdo pensar nos sofistas com aquela carga
pejorativa de fildsofos eristicos??®, que posteriormente ficaram conhecidos por perderem a
filosofia, ou seja, 0 amor a sabedoria, e passaram a amar outra coisa, 0 dinheiro, o discurso por
si sO.

A qual geracdo de sofistas pertence aqueles cuja importancia ndao esta mais no conflito
dos opostos ou no que resulta dele? Aqueles que querem vencer o discurso independente se os
argumentos dos polos sejam verdadeiros ou falsos?

A verdade, por assim dizer, ndo tem tanta importancia, ndo importa mais o amor pela
sabedoria, o respeito pela veracidade, e se 0s jovens irdo se corromper ou ndo. O que realmente
importava era vencer o discurso e encher os bolsos. E a verdade? Poderia ser o ser, ou 0 ndo
ser, ou as duas coisas juntas? Ou o resultado da oposicao e conciliagdo desses dois opostos? A
verdade, em suma, estava ao gosto do fregués.

Analisaremos ainda, se € possivel afirmar que o passo decisivo em direcao a dialética
como um caminho propedéutico aos métodos de investigacdo se da com Sdcrates e Platdo. E
possivel encontrar uma contradigdo eficaz na relacdo conflituosa entre 0 mestre do “nada sei”
e os sofistas? Se é possivel, acreditamos que seja pelo fato de Sdcrates ter aproveitado a
descoberta zenoniana da refutacdo e por ter mudado completamente a estrutura do discurso de
sua época.

E sabido que os discursos dos tempos protagdricos eram longos e aporéticos, e Socrates
inaugura o que posteriormente a tradi¢do chamaria de dialogos socraticos, isto €, um discurso
breve, no entanto também aporético, uma discussao mediante perguntas e respostas preservadas
nos dialogos de Platdo e destinada a permanecer na histéria como a forma especificamente
grega de dialética. A questdo de fundo é: a estrutura foi mudada, o discurso agora € breve, mas

e as respostas? Elas sdo conclusivas?

29 «“ERISTICA, el arte de la controversia, incluyendo el uso de razonamientos falaces aunque persuasivos. Los
antiguos sofistas elevaron este arte a un gran nivel en lo que era el logro de sus fines personales. Posiblemente
encontraron su material en los careos que tenian lugar en los juicios que se celebraban diariamente. Para alcanzar
la debida persuasion admiten el uso de principios incorrectos tales como generalizaciones arriesgadas, analogias
deficientes, apelaciones ilegitimas a la autoridad, el principio post hoc ergo propter hoc (es decir, tras esto y por
tanto a causa de ello) y otros supuestos principios.” AUDI, Robert. Diccionario Akal de Filosofia. Traduccidn de
Huberto Marraud y Enrique Alonso. Madri: Ediciones Akal, 2004. p. 305.

16



No capitulo 111 observaremos Platdo nos apresentar o modo correto de se discutir, isto
é, fazendo dialética, dialogando (dialektike) e refutando (élenkhos), partindo sempre do ponto
apresentado por aquele que foi inquirido, veremos que a contradi¢do é importante e faz parte
de todo processo, sem ela ndo faz sentido a refutacdo. Iremos observar que dentro dessa
perspectiva Platdo aponta que existe uma diferenga entre 0 modo de discutir dos sofistas
eristicos e 0 modo entre amigos: os eristicos (sofistas) se deleitam em disputas e discérdias,
mas entre amigos se faz verdadeira dialética, sempre com o objetivo de dar respostas
verdadeiras. E com essa postura que Platdo esta seguindo inteiramente 0 método que seu mestre
inaugurou — a dialética socratica. Depois de analisar as inovagdes de Socrates € possivel
observar as concepcdes distintas que Platdo inaugurou?

Com o objetivo de responder questdes como essas € que nos aventuramos nesse longo
caminho até o Liceu, ou seja, ao capitulo 1V, buscando de comego néo tropecar na pedra fixa
de Parménides, atravessar com todo o cuidado para ndo sermos levados nas correntezas sempre
novas do rio de Her&clito. Se nessa caminhada faremos uso do ceticismo sofistico, serd apenas
para que a nossa davida nos leve a possibilidade de um novo caminho, mais seguro, um caminho
propedéutico aos métodos de investigacdo, que na nossa pesquisa, SUPOMOS, encontraremos No

mestre Aristoteles — o grande sistematizador da dialética.

17



Capitulo |
1. RAIZES DA DIALETICA

A grande contribuicdo historica de Aristoteles, diferente, é claro, da sua filosofia
original, a teorética®, foi o fato de ter sistematizado de forma clara, como observamos nos
escritos do Estagirita, uma cadeia de descobertas realizadas pelos filésofos que Ihe
antecederam, os naturalistas®! e, principalmente, de forma muito mais direta, as do seu mestre
Platdo, especialmente no que se refere a dialética e o principio de ndo contradicdo. Neste
capitulo vamos nos ater a essa importante parte da nossa pesquisa, qual seja: de como e onde
podemos encontrar as raizes da dialética e suas correlagdes, e como foi o seu desenvolvimento
dos antigos a Platdo e, posteriormente, a dialética e seus usos em Aristoteles.

Precisamos esclarecer neste ponto que a pesquisa ndo pretende desenvolver uma espécie
de histdria linear da filosofa; apesar da aparente linearidade, isso ja tem sido feito com muito
louvor por varios escritores®?, Nossa pesquisa ¢ motivada pelo interesse, sobretudo, em
compreender, apresentar e tratar os principais entendimentos da dialética entre os antigos até a
aristotélica, seu uso e sua natureza investigatoria como um caminho propedéutico as praticas
de investigagéo.

Para isso, segundo nossa compreensdo, é de fundamental importancia partir dos antigos
naturalistas, uma vez que as cosmologias tradicionais foram construidas com base na dindmica
do conflito dos opostos. Entenda-se por conflito dos opostos a dialética, a habilidade de
desenvolver argumentos sempre contrapondo um outro.

Buscaremos entdo ser bem dialéticos, por assim dizer, usando essa primeira parte da
pesquisa, ou seja, as teorias que vao de Parménides/Heraclito a Platdo/Sofistas colocando-as
para dialogar, confrontando as concepg¢des sobre o uso que Aristoteles faz da dialética, uma vez
gue 0s mesmos problemas que permeiam toda a histéria da filosofia desde a antiguidade, isto

é, 0 Ser e 0 N&o-ser, 0 Uno e o Mdltiplo, também permearao as teorias de Aristdteles.

30 “Ciéncias teoréticas — que buscam o saber pelo saber, independente de um fim ou utilidade (metafisica, fisica,
matematica e psicologia). As ciéncias teoréticas, que procuram o saber pelo saber e que consistem na metafisica,
na fisica (em que e incorporada também a psicologia) e na matematica. Ciéncias teoréticas, isto €, ciéncias que
buscam o saber em si mesmo. Por dignidade e valor, as mais elevadas sdo as primeiras, constituidas pela metafisica,
a fisica (na qual se inclui também a psicologia) e a matematica. O termo "metafisica” (= o que esta além da fisica)
ndo é termo aristotélico (talvez tenha sido cunhado pelos Peripatéticos, ou nasceu por ocasido da edigdo das obras
de Aristételes realizada por Andronico de Rodes no século | a.C.). No mais das vezes Aristoteles usava a expressao
"filosofia primeira" ou "teologia", em oposigdo a ‘filosofia segunda’ ou ‘fisica’”. REALE, 2003. p. 195.

31 Ou pré-socraticos. lbid., p. 17.

32 Bertrand Russell, Giovanni Reale, Dario Antiseri, Juan Manuel Cordon, Marilena Chaui, entre outros.

18



1.1. PARMENIDES

Parménides, no ambito da filosofia da physis, foi o primeiro a ter um pensamento
inovador, radical e até mesmo, em certo sentido, revolucionario. Foi com ele que a cosmologia
pré-socratica recebeu um profundo e importante ponto de vista conceitual, na qual ele a propde
como uma ontologia, ou seja, teoria do ser: “o ser é e ndo pode ndo ser; 0 ndo-ser Ndo é e ndo
pode ser de modo nenhum”. Esse principio de Parménides considerado o proprio principio da
verdade, o ser ndo gerado, incorruptivel, imutavel, imével e uno. Muitos intérpretes®
apontaram nesse principio parmenidiano a primeira formulagdo do principio de identidade.

Segundo esse principio, toda coisa € idéntica a si mesmo, ou seja, uma coisa € idéntica
a ela mesma, mesmo que afirmamos outra coisa, a=a e b=b, 'a' sempre sera igual 'a’, mesmo se
afirmarmos que a=b, ainda podemos afirmar que a=a e b=b. Nesse sentido se existe o ser, se
faz necessario que o ndo-ser ndo exista de modo nenhum e ele ndo pode nem ao menos ser
pensado.

No rico poema parmenidiano, as teorias ecoam na boca da deusa® em acolhimento
poético onde Parménides concentra-se no que chamou de “ser”. O ser das coisas € 0 principio
fundamental, baseado em uma espécie de ideia infinita e universal — o uno. Dessa maneira, tudo
0 que existe possui o ser dentro de si. O que existe, ou seja, que possui o ser, pode ser enunciado
e pensado. Com efeito, é impossivel para Parménides pensar aquilo que ndo existe. Vejamos:

Vamos, vou dizer-te e tu escuta e fixa o relato que ouviste
quais os Unicos caminhos de investigacado que ha para pensar:
um que €, que ndo € para ndo ser,

é caminho de confianca (pois acompanha a verdade);

0 outro que ndo é, que tem de nao ser,

esse te indico ser caminho em tudo ignoto,

pois ndo poderas conhecer 0 ndo ser, ndo é possivel,

nem mostra-lo [...J*°

Pois nunca isto sera demonstrado: que sdo as coisas que ndo sao;
mas afasta desta via de investigacdo o pensamento®

33 Entre eles Giovanni Reale (2003), Enrico Berti (1998) e Carlos Roberto Cirne-Lima (2002). Certamente eles
discordam em muitos pontos, mas nesse ha algo em comum, a possibilidade do principio de identidade.
3 “parménides imagina ser transportado sobre um carro puxado por éguas prudentes e guiado por jovens filhas do
sol, das casas da noite para a luz, e levado diante da deusa (que personifica a verdade), que lhe revela a prdpria
verdade em seu complexo.” REALE, 2003. p. 58.
% parménides. Da natureza, B 2. 5.
% |bid. B 7.1.

19



A deusa procura orientar o filésofo a palmilhar na primeira via, a da verdade, que é o
caminho da razdo, ou seja, “que € (ser), ndo € possivel que ndo seja”, enquanto a0 mesmo tempo
0 incentiva a se afastar completamente da segunda via, a dos sentidos que “nédo é (ndo-ser), é
necessario que ndo seja”, que € sempre duvidosa e inapropriada. Para Parménides é evidente
que quem anda pelo caminho do erro s&o aqueles que afirmam que o ndo-ser existe. Dito isso,
vamos descobrir tdo logo que o possivel erro de Parménides estd em ndo admitir a existéncia
do ndo-ser como algo que de certo modo é, e que da a origem ao movimento segundo nosso
préximo pensador.

Para Parménides o ndo-ser ndo existe, ora se ele ndo existe, ndo pode nem ao menos ser
pensado, portanto ndo existe 0 movimento uma vez que 0 movimento ou é a passagem do
subsistema ser para o subsistema nao-ser, ou do ndo-ser para o ser. Pois, pela sua logica, o nao-
ser ndo é nada. E tudo aquilo que o ndo-ser determina esta sendo determinado como sendo nada,
isto é, ndo é nada, é pura ilusdo. Nesse sentido ndo ha movimento: Aquiles ndo pode ganhar a
corrida contra a tartaruga como prop6s Zendo de Eleia, discipulo de Parménides; a flecha
disparada pelo arqueiro sempre ficara parada, tendo que percorrer infinitas metades, porque ndo
ha o devir (ndo-ser).

Parménides expde que a realidade € apenas o “ser imdvel”, Hen kai Pan®’, tudo € o uno,
o0 todo e 0 uno, que é puro repouso, sem nenhum movimento, e o devir, 0 movimento, é a mera
aparéncia, ilusdo e o erro. Nesse sentido é possivel pensar na possibilidade intelectual de que
Parménides foi um precursor do monismo® com essa unidade imével do ser a que se propde.

Atinamos até aqui o que ja foi dito acima, que a primeira formulacdo do principio de
identidade em Parménides encontra-se pacificada entre a maioria dos comentadores. E o da
contradigdo, o poderiamos elencar como as raizes ndo explicitas da dialética? Com excec¢do do
primeiro principio, o da identidade, é possivel afirmar o surgimento da contradicdo em
Parménides?

Poderiamos dizer, em certa medida, que sim e ndo, vejamos: se formos capazes de dizer,
como ja foi dito, que o primeiro comparecimento da contradi¢cdo se deu em Parménides na
oposicdo entre a afirmacdo do ser (katphasis) e a negacdo do ndo-ser (apdphasis), ou seja,

aquela que seria chamada mais tarde por Aristoteles de antiphasis oucontradi¢io®. De fato,

37 Hen kai pan (do grego: no sentido de um todo) é uma expressao da filosofia antiga (segundo Teofras a Xenofanes
e Parménides), como férmula para o conhecedor e a eternidade do cosmos. CIRNE-LIMA, Unisinos, 2002. p. 21.
38 As raizes do monismo na filosofia ocidental estdo nos filésofos pré-socraticos como Zendo de Eleia, Tales de
Mileto, Parménides (https://brasilescola.uol.com.br/filosofia/parmenides.htm. 2022).

39 BERT], Enrico. Contradicdo e Dialética nos antigos e nos modernos. Sdo Paulo: Paulus, 2013. p. 19.

20



seria a contraposicao entre as duas famosas vias reveladas pela divindade, a primeira “que ¢é
(ser), ndo € possivel que ndo seja” e a segunda que “ndo ¢ (ndo-ser), ¢ necessario que nio seja’”.

Até aqui o que precisa ficar claro para nos é que estamos diante de uma afirmacao e uma
negacdo, e que de certa maneira, nos parece ser duas vias, uma em confronto com a outra, uma
refutando a outra, e é, justamente, do resultado dessa refutacdo que surge a possibilidade de
uma “terceira via”, a que poderiamos apontar como sendo as raizes ndo explicita da dialética.
Nessa que é a maior parte do fragmento de Parménides, a deusa evoca, uma vez mais, as duas
primeiras vias: “E necessario que o ser, o dizer e o pensar sejam; pois podem ser, enquanto o
nada ndo é [...]*>”. A primeira via é afirmada como necesséaria e a segunda é excluida como

impraticavel, logo, é justamente da segunda via que a deusa afasta 0 nosso fildsofo.

[...] isto te ordeno que medites.

Desta primeira via [isto é, da segunda] de investigacao eu te afasto,

e logo também daquela em que os mortais, que nada sabem,

vagueiam, com duas cabecas: pois a incapacidade

Ihes guia no peito a mente errante; sdo levados,

surdos e cegos, a um tempo, estupefatos, multidao indecisa,

que acredita que o ser e 0 ndo ser s&0 0 Mesmo

e 0 ndo mesmo, para quem € regressivo o caminho de todas as coisas.*

Vemos, portanto, que Parménides ndo ignorava a existéncia de uma terceira via. A nos,
nos parece uma tentativa, mesmo que frustrada, de uma sintese, ou seja, aquela via que era
encontrada na linguagem comum, no modo de pensar dos homens, sabios ou néo.

Esta terceira via consiste em considerar o ser e 0 ndo-ser idénticos e ndo idénticos,
diferente daquela da pura identidade e daquela da pura identidade do ser com o ndo-ser, isto é,
da pura contradicéo, essa via, na verdade, é aquela que pode admitir que o ser pode ndo-ser, ou
que o ndo-ser pode ser, ou seja, idénticos e ndo idénticos — a=a, b=b, a=b e b=a.

Porém, na linguagem arcaica de Parménides podemos notar a dificuldade para traduzir
essa terceira via em termos l6gicos, visto que as Unicas categorias que ele dispbe sdo, de fato,
a da identidade e a sua negacdo, consequentemente, € essa univocidade do ser presente em seu
pensamento que induz considerar essa terceira via impossivel.

Logo, como podem ser encontradas raizes ndo explicitas da dialética se o que

possivelmente estd acontecendo no poema na primeira via € uma declaragdo ndo so6 possivel,

40 Parménides. Da natureza, B 6. 1.
41 |bid. B 6. 5.
21



verdadeira, mas sobretudo necessaria, enquanto na segunda via uma declaragdo néo sé falsa,
mas inclusive impraticavel e impossivel.

Depois de refletir essa possibilidade - do monismo em Parménides - poderiamos, entéo,
pensar o0 porqué isso acontece? Com efeito, a resposta mais coerente seria, mais uma vez, por
razbes da natureza arcaica e primitiva do pensamento antigo. E pacificado entre os
comentadores que a tendéncia do pensamento antigo estd mais para unidade do que para
pluralidade, mais para a determinacdo que para indeterminacao.

Francois Stirn esclarece que a preocupacéo dos antigos com a unidade esta no desejo de
uma racionalizag&o®2. John Burnet corrobora essa afirmacéo, escreve que a crenga que todas as
coisas s30 uma era comum aos primeiros filosofos*. De fato, eles estavam em busca da arché,
principio uno fundamental de todas as coisas e todas essas questdes estavam inteiramente em
torno do ser.

A contradicdo, por conseguinte, é aquela que existe entre 0 necessario e o impossivel,
por Parménides formulada por causa desse fator importante que aparece no seu pensamento, a
univocidade do ser, ou seja, vemos no poema que ele é constrangido pela deusa a aceitar a
afirmacdo da identidade do ser consigo mesmo, ou seja, a=a e b=b, 'a’ sempre sera igual ‘a’,
mesmo se afirmarmos que a=b, em seguida tendo que rejeitar necessariamente a identidade do
Ser com 0 nao-ser.

Nesse sentido se existe o ser, se faz necessario que 0 nao-ser ndo exista. Assim,
poderiamos encontrar de maneira ndo explicita nos fragmentos de Parménides o principio de
contradicdo? Quica sim, se formos capazes, como ja foi explicado acima, de dizer que o
primeiro comparecimento da contradi¢cdo se da na oposicado entre a afirmacao do ser e a negacdo
do ndo-ser.

Por outro lado, a contradi¢do ndo seria possivel no caso dela ser negada ao absoluto, de
forma semelhante ao que acontece acima, justamente em razdo da univocidade do ser, ou seja,
nos dois casos, se deve ao fato de entender o ser num Unico sentido, como nogéo univoca: “pois
ndo poderas conhecer o ndo ser, ndo é possivel, nem mostra-lo [...]. Pois nunca isto sera
demonstrado: que sdo as coisas que ndo sdo; mas afasta desta via de investigagédo o
pensamento**”.

Ora, se ndo é possivel demonstrar 0 ndo-ser entdo estariamos diante de uma outra

vertente do pensamento parmenidiano, que seria, entdo, a univocidade do ser, ou seja, SO existe

42 STIRN. Frangois. Compreender Aristoteles: Vozes, Petrépolis, Rio de Janeiro, 2006. p. 13.
4 BURNET, John. O despertar da filosofia grega. Traducdo: Mauro Gama. Sdo Paulo: Siciliano, 1994. p. 162.
4 Parménides. Da natureza, B 7. 1.

22



um que é o ser, a refutacdo ndo pode nem mesmo ser pensada, teoria essa que fora bem

recepcionada entre alguns pensadores®.

Os primeiros “sinais”, isto €, propriedades, do “ser” que Parménides demostra
sdo “nao gerado, imperecedouro, imdvel, e imortal: sua demonstragéo obtém-
se mediante a refutagcdo do devir, que consiste em observar que coisa alguma
“era” ou “serd”, pois tanto para perecer (condi¢ao do “era’), como para poder
nascer (condi¢do do “serd”) ela exigiria a existéncia do “ndo-ser”, que, COMO
sabemos é impossivel. Aqui é evidente que a Unica distin¢do a qual recorrer

(3 9

para explicar o devir e a oposicdo do “ser”, expressdo inequivoca da
univocidade do “ser”. (BERTI, 2013. p. 31)

John Burnet, na sua obra O despertar da filosofia grega (1994), nos escreve que
Parménides continua a desenvolver todas as consequéncias daquilo que é - o ser como aquele
que é incriado e indestrutivel - e que o ser ndo pode ter se originado do ndo-ser, pois ndo existe
coisa como o0 ndo-ser. Para Burnet, o ser ndo pode ter a seu lado qualquer espago vazio em que
alguma coisa a mais possa originar-se, pois “espaco vazio ¢ nada e o nada ndo pode ser
pensado’*.

Esse pensamento esta perfeitamente em consonancia com a proposta da univocidade do
ser, o ser € um plenum continuo e indivisivel. Geoffrey Stephen Kirk e John Earle Raven
escrevem que: “por agora a premissa € (Ser) esta estabelecida como a Unica possibilidade: o
{inico pensamento ou proposicdo com sentido é que uma coisa é”#’, ora, acreditamos que € nessa
perspectiva que Parménides passa a considerar precisamente a via do “ser” como a unica
afirmacéo verdadeira que se pode fazer.

Por agora, 0 que se pode admitir sobre o surgimento da contradicdo em Parménides é
que sim e que n&o”8, justamente por ele ter feito o uso da refutacio, ndo de maneira eficiente, é
claro. Mas o uso que ele faz inaugura, por assim dizer, o exercicio dialético para demonstrar
sua principal e mais importante tese, isto é, o principio de identidade do ser. Mas como ja dito
acima, essa refutacdo que Parménides faz, pressupde de maneira implicita a univocidade.

Portanto, ele ndo nos fornece uma auténtica dialética.

4 “Doutrina da univocidade do ser, em oposi¢io o tomismo: a metafisica é a ciéncia suprema, que tem por objeto
o ser em geral, tanto o das criaturas quanto o de Deus”. (A ideia de univocidade, extraida de Parménides, esta
associada as doutrinas do filosofo e tedlogo escolastico Jodo Duns Escoto). ABBAGNANO, 2007. p. 347.
4 BURNET, John. O despertar da filosofia grega. Traducdo: Mauro Gama. Sao Paulo: Siciliano, 1994. p. 151.
47 KIRK, Geoffrey Stephen, RAVEN, John Earle. Os fildsofos pré-socraticos. Tradugédo: Carlos Alberto Louro
Fonseca, Beatriz Rodrigues Barbosa, Maria Adelaide pegado. Fundacdo Calouste Gulbenkian. Lisboa. 1996. p.
279.
48 Entretanto, o fato de Parménides ndo ter descoberto o principio de nédo contradigéo ndo significa que ele ndo a
tenha empregado em sua filosofia, ainda que tacitamente.

23



1.2. ZENAO DE ELEIA

Filho de Teletagoras, Zendo foi adotado por Parménides na escola de Eleia. Foi um dos
mais famosos filésofos da escola eleaticas, escola que defendia questdes de carater ldgico e
metafisico*®, seguindo os passos do seu mestre como um dos grandes defensores da filosofia
monista®® e contra a no¢do de movimento. Ficou conhecido especialmente pela elaboracio de
paradoxos.

Inicialmente, ele ndo objetivava refutar o argumento do adversario, mas sim de reduzi-
lo ao absurdo, para s6 entdo colocar em pratica o élenchos® (refutacdo). Fazendo uso da
tradi¢do oral, muito comum no seu tempo, se apresentava em praca publica.

A filosofia era debatida, discutida entre mestres, discipulos e opositores e apreciada por
metedicos. Zendo, como mestre e tendo certas aspiracfes politicas, se envolveu em muitos
desses debates®, seja de cunho politico ou filoséfico. Neste ambiente de discussdes e
enfrentamentos publicos, quem dispunha de boa argumentacdo e derrotasse 0s oponentes
ganhava destaque.

Zendo se tornou famoso por pelo menos duas razdes: a primeira por sua técnica
argumentativa, a segunda por levar o argumento dos adversarios ao paradoxo, ao invés de negar
a posicao do adversario. Zendo iniciava afirmando tal posicéo e, em seguida, ao explicitar a tese
a levava ao absurdo, em seguida, a refutava. Por essas razdes que “Aristoteles chega a
considerar os argumentos de Zendo como origem da dialética enquanto técnica

argumentativa”>3,

49 MARCONDES. Danilo. Iniciagdo a Histéria da Filosofia. Dos Pré-socraticos a Wittgenstein. Zahar. Rio de
Janeiro. 2007. p. 39.

%0 “Dai o termo “monismo”, devido a concepcdo de uma realidade Gnica (monos)”. Ibid. p. 314.

51 O termo significa, em linhas gerais: questionar o que o outro afirma com vista a pdr a prova ou examinar a forca
ou credibilidade do que o outro diz ou afirma. Em Socrates, o elenchus tinha, quase sempre, a intencdo de
demonstrar as confusfes, contradi¢fes e outros defeitos nas posi¢des de seus oponentes. Em Sdcrates, portanto, o
termo veio a significar a refutacéo de alguma concepcéo ou tese.

52 “Tornou-se um professor muito respeitado em sua cidade, e devido a isso envolveu-se bastante com a politica
local. Juntamente com outros companheiros e conspiradores, Zendo tentou derrubar o tirano que governava a
cidade. Foi preso e torturado até a morte. A partir de sua morte, tornou-se um her6i, deixando uma marca na
lembranga de seus compatriotas contemporaneos. Muitas lendas surgiram sobre as circunstancias em que
verdadeiramente tudo aconteceu. Uma dessas versdes nos conta que ao ser torturado impiedosamente pelo tirano,
em praca publica, e querendo este arrancar-lhe a todo custo a confissdo dos nomes de seus companheiros
conspiradores, Zendo primeiro delatou todos os amigos do tirano como sendo participantes ativos da rebelido, e
posteriormente insultou o préprio tirano, frente a frente, como sendo a peste do Estado. Diz-se que Zendo, ja todo
ensanguentado, postou-se como se quisesse dizer ainda alguma coisa aos ouvidos do tirano, mordendo-lhe, no
entanto, a orelha e cerrando tdo firmemente os dentes, e para soltar teve que ser trucidado pelos soldados, que o
mataram ali naquele instante”. NUNES, 2013. p. 6.

% MARCONDES. Danilo. Iniciagdo a Histéria da Filosofia. Dos Pré-socraticos a Wittgenstein. Zahar. Rio de
Janeiro. 2007. p. 35.

24



E importante frisar que o grande valor da filosofia de Zendo ndo se da apenas pelas
indagacGes as concepcbes mobilistas e as discussdes acerca do movimento. De igual forma, séo
relevantes os questionamentos acerca dos paradoxos, que Zendo inaugura e que tem a estrutura
da chamada reductio ad absurdum (reducéo ao absurdo).

Berti, na obra, Novos Estudos Aristotélicos I (2010), escreve que alguns estudiosos ndo
vacilam em atribuir a Zendo o “procedimento l6gico como demonstracdo por absurdo’>.
Entretanto, ele considera que existem outros estudiosos que, ao contrario, excluem a hipdtese
que Zendo tenha sido o precursor da reducdo ao absurdo, ou demonstracdo por absurdo,
negando que Zen&o tenha tido o interesse de demonstrar alguma coisa. Encontramos entéo duas
posicOes em torno desse assunto, a primeira que defende e a segunda que nega.

Passando rapidamente pela segunda, pela que nega, é possivel conhecer o pensamento
mais robusto da interpretacdo que nega em J. Barnes. Ele estd em clara oposi¢do a primeira
posic¢do, e acredita que Zendo ndo tinha de fato uma doutrina filoséfica propriamente dita. Para
ele Zendo “ndo era defensor do monismo parmenidiano, mas simplesmente um adversario do
pluralismo™®°. Quanto a reductio ad absurdum, Barnes nega categoricamente que ela possa ser
encontrada em Zen&o de Eleia. Ele faz de Zendo uma espécie de “primeiro sofista”®, ou seja,
um pensador destrutivo, negativo e polémico, ndo mais que isso.

Entretanto, a primeira das duas posic¢des, certamente a mais segura e difundida, remonta
defensores como Hegel, Zeller, estudiosos da filosofia antiga, como Calogero, Rey, Mondolfo,
Szabd, Reale e Migliori®’, que sustentam que a “demonstracio por absurdo ¢ derivada por
Zendo a partir da geometria grega que lhe antecedeu, onde ela teria sido inventada e aplicada
pela primeira vez®8. Zendo € visto, segundo essa posi¢cdo, como aquele que tem a primazia da
inveng¢do da demonstragdo por absurdo, e por se tratar de “demonstragdo”, ela tem um caréater
abstrato, conceitual e ndo-empirico. Segundo essa primeira posi¢ao, esses “carateres” foram
encontrados pela primeira vez na escola eletica, ou seja, na “refutagio da fisica de Anaximenes

levada a cabo por Parménides e nos famosos argumentos de Zendo contra a multiplicidade e o

54 BERT, Enrico. Novos Estudos Avristotélicos I. Sdo Paulo: EdigGes Loyola, 2010. p. 422.
% bid. p. 423.
% |bid. p. 424 apud Barnes, op. cit. 230-236 e 294-295.
57 Ibid. apud Cf. HEGEL, loc. cit.; E. ZELLER, La filosofia dei Greci nel suo sviluppo storico, a cura di G. Reale,
Firenze, La Nuova ltalia, 1967, 13, 348-354; G. CALOGERO, Studi sull'eleatismo, Roma, 1932, 155; A. REY, La
jeunesse de la science grecque, Paris, Alcan, 1933, 202; R MONDOLFO, Problemi del pensiero antico, Bologna,
Zanichelli, 1936, 90 ss.; G. REALE apud ZELLER, loc. cit.; A. SZABO, The Beginnings of Greek Mathematics,
Dordrecht/Boston/London, Reidel, 1978, 248-250; M. MIGLIORI, Unita Molteplicita dialettica. Contributi per
una risco perta di Zenone di Elea, Milano, Unicopli, 1984.
%8 |bid. p. 423.

25



movimento™®, De acordo com essa primeira posicdo, tanto Platdo como Aristoteles teriam
concebido a dialética a maneira dos eleatas e, em razdo disso, considerado Zendo inventor da
dialética e como tendo a primazia da invencao da reductio ad absurdum.

A reducéo ao absurdo foi considerada por Zendo como o Unico método que permitiria
vislumbrar a realidade enquanto tal. Mostrando, assim, uma certa continuidade com a filosofia
dos mestres anteriores. Em termos platdnicos e aristotélicos, Zendo se empreende na busca de
um procedimento para que a especulacdo pudesse se afastar daquilo que é mais conhecido e
particular, sequindo em direcao aquilo que € menos conhecido e universal.

Ele utilizou-se de argumentos aporéticos como Unico caminho possivel para poder
vislumbrar o que realmente é o ser.

Dois dos mais conhecidos paradoxos de Zendo para ilustrar essa forma de
argumentacao: o primeiro é o de Aquiles e a tartaruga, o segundo € o paradoxo da flecha imével.

Comecando pelo primeiro, apesar de Aquiles ser o mais veloz dos corredores e da a
dianteira a tartaruga em uma corrida, ele jamais sera capaz de alcancar a tartaruga, pois seria
necessario percorrer a distancia da dianteira dada a tartaruga; sendo tal distancia divisivel ao
infinito, ela jamais podera ser percorrida - a diferenca ird diminuir, mas jamais sera nula.

Vamos ao exemplo: imagine que como a velocidade de Aquiles é maior que a da
tartaruga, esta recebe uma vantagem, comecando a corrida um trecho na frente da linha de
largada de Aquiles. Aquiles nunca ultrapassa a tartaruga, pois quando ele chegar a posicado
inicial A da tartaruga, esta encontra-se mais a frente, numa outra posicdo B. Quando Aquiles
chegar a B, a tartaruga ndo esta mais |4, pois avancou para uma nova posi¢cdo C e assim
sucessivamente, ad infinitum.

O paradoxo da flecha imoével diz que uma flecha disparada em direcdo a um alvo
colocado a uma certa distancia jamais atingira este alvo; na verdade, permanecera imovel, pois
a cada ponto em que se encontra deve percorrer uma distancia igual a seu comprimento; no
entanto, se 0 espaco é composto de elementos indivisiveis, a flecha deve permanecer imével, ja
que nesse caso ndo pode haver movimento.

VVamos ao exemplo: imagine que um arqueiro lanca uma flecha, que adquire movimento.
Em um certo instante, a flecha ocupa um espaco que é igual ao seu volume, portanto, segundo
Zendo, ela estaria parada neste instante. 1sso se aplica para todos os instantes, assim, a flecha
estad sempre parada e ndo poderia estar se movendo, o que contradiz a hipdtese inicial de que a

flecha estd em movimento.

59 |bid. p. 423.
26



Os opositores de Zendo acusaram-no de ir contra 0 senso comum, j& que é ébvio, a partir
da nossa experiéncia da realidade que Aquiles rapidamente ultrapassa a tartaruga e que a flecha
alcanca o alvo. Isso se da uma vez que ndo estdo olhando para os exemplos dos paradoxos com

a mesma lente de Zendo, ou seja, a lente conceitual, sobre esse detalne Marcondes escreve:

“[...] a dificuldade esta em explicar 0 que nossa experiéncia comum constata;
ao tentar fazé-lo recorrendo as nogdes de movimento, tempo e espaco que
encontramos nos mobilistas, essas nocBes levardo aos paradoxos.”
(MARCONDES, 2007, p. 38)

Na contextualizagdo de Marcondes, Zendo ndo parece preocupado em contrariar a
obviedade do assunto, e ainda parece ser um dos primeiros fildsofos a introduzir uma cisédo
entre o “senso comum”, ou seja, entre a nossa experiéncia da realidade e a explicacdo tedrica
conceitual dessa realidade.

A filosofia ndo se reduz a uma extensdo daquilo que é meramente sensivel e comum.
Entretanto ndo se trata de negar as nossas percepcdes da realidade, ndo é isso 0 que ocorre, mas
sim de mostrar que essas percepcOes dos nossos sentidos precisam serem submetidas as
exigéncias logicas da razéo.

E justamente nesse ponto que chegamos ao método dialético de Zendo que aparece na
sua forma de desenvolver paradoxos. Ele parte de uma tese comum que é amplamente aceita
pelos seus opositores. Alguém apostaria na tartaruga? Ou alguém arriscaria afirmar que a flecha
ndo alcancaria o alvo? Obviamente ndo, para o0 senso comum o herdi sempre serd Aquiles, ele
sempre vence. A flecha alcanca o alvo.

Mas diante da explicacdo teorica conceitual de Zendo esses argumentos ndo se
sustentam e desembocam em paradoxos, em becos sem saida, sdo insuficientes e, portanto,
devem ser refutados (élenchos). O élenchos, oriundo da dialética, inicialmente vinculada a
Zendo e Parménides, era agora um instrumento da agora e sua aplicacdo visava ao propdsito de
vencer as disputas publicas e derrotar publicamente o adversario.

Enquanto método, a dialética comecara a atingir a maturidade com os sofistas, poréem ja
em Zendo, ela se tornou um o6rganon, um instrumento da razéo por exceléncia, um método do
pensamento, uma arte que consiste em confrontacfes de teses constituidas por intermédio de
perguntas e respostas, procurando entre elas contradi¢cdes que minam os argumentos falaciosos,

ou seja, argumentos que nao resistam a refutaco.

27



A dialética deixou de ser uma técnica meramente politica para se tornar uma teoria geral
do Logos, ou seja, da Razdo, capaz de vencer um debate. Giorgio Colli explica muito

satisfatoriamente bem o que podemos elencar como sendo a postura de Zendo:

“[...] perfeito dialético se encarna no interrogante: ele coloca as perguntas,
dirige a discussao dissimulando armadilhas fatais para o adversario, atraves
de longos rodeios argumentativos, solicitacbes de anuéncias sobre questdes
Obvias e aparentemente inofensivas, que acabardo se revelando essenciais
para o desenvolvimento da refutacdo.” (COLLI, 1992, p. 68)

O método de Zendo, como explica a referéncia acima, consiste em encarnar seus
adversarios, dando suas hipdteses como certas, e partindo dessas hipdteses ele chega a
conclus@es contraditorias e inaceitaveis, tendo reconhecido essas aporias ndo resta outra coisa
a ndo ser refutar as conclusdes contraditorias. Zendo é o primeiro a utilizar esse método de
maneira mais regular, pois ele formula uma filosofia expressa por “contra opinido” ou opinido

oposta, em suma expressa por paradoxo.

1.3. HERACLITO

Em Heraclito tudo flui, Panta Rei®, tudo esta em constante devir, tudo ¢ movimento. A
realidade ndo ¢ a esfera imdvel e imutvel, sem limites, de Parménides, mas sim 0 movimento
gue, sem jamais cessar, sempre de novo comeca. O elemento comum entre Parménides e
Heraclito é concordar que ndo ha comeco e nem fim, mas enquanto Parménides acredita que €
por ndo existir movimento, em Her4clito é exatamente ao contrario, ndo ha comeco e nem fim
porque tudo flui.

O que para Parménides e Zendo era o ndo-ser, mera aparéncia, ilusdo, é a propria
realidade em Heraclito®!. N&o é que Heraclito deixa de admitir o ser, ndo € isso o que acontece,
0 que ele admite, de fato, € que a realidade néo se constitui apenas do ser como queria o0s eleatas,
mas também do n&o-ser.

Podemos especular, com ddvidas metddicas: estar vendo pela primeira vez raizes mais

aparentes da dialética? Ou seja, a tensdo que liga e concilia 0 ser e 0 ndo-ser, € uma espécie de

8 E de Heréclito de Efeso, filosofo da antiga Grécia, a expressao grega "panta rei" que significa "tudo flui", tudo
estd em constante devir, pois tudo se move, o tempo se move, a vida flui. “Nenhum homem pode banhar-se duas
vezes N0 mesmo rio, pois na segunda vez o rio ja ndo ¢ o mesmo, nem tdo pouco o homem”. ABBAGNANO,
2007. p. 497.

61 CIRNE-LIMA, Carlos Roberto. Dialética para principiantes. 32 Edi¢do. Unisinos. Rio Grande do Sul. 2002. p.
21.

28



tese e antitese? Seria isso, portanto, tracos basilares da dialética? Heréclito seria entdo o
inventor da dialética? Ha quem discorde®?.

Hegel, entretanto, muito antes, concorda com Platéo e Aristoteles que Zendo é o inventor
da dialética®®, mas para ele, como ja foi apontado na Introduc&o, Heraclito seria aquele que teria
levado a dialética ao absoluto.

Pensando em tudo o que foi apontado até agora, surgem as seguintes questdes: 0 que,
de fato, existe nas sentencas de Heraclito, contradicdo ou principio de unidade? E se no
pensamento dele ndo houver contradi¢do, como é possivel haver dialética?

Uma vez que, do ponto de vista I6gico, o conflito entre os opostos implica contradig&o,
como é possivel, entdo, a presenca da dialética? Cirne-Lima, reconhecido pela originalidade de
suas pesquisas em Hegel, e muitos hegelianos veem em Heraclito o pai da dialética.

A realidade realmente real para esse grupo de pesquisadores €& reconhecer no
pensamento do mestre do devir uma tensdo que liga e concilia o ser e ndo-ser. Para Heraclito
ser e ndo-ser sdo uma espécie de tese e antitese conciliadas num plano mais alto atraves de uma
sintese.

E famosa a expressdo de Heraclito que o homem n&o pode se banhar duas vezes no
mesmo rio. No poema abaixo, 0 rio ndo € 0 mesmo, nds ndo somos 0s mesmos, tudo esta em
movimento, e o devir (movimento) é a realidade realmente real. A realidade é essa que se
constitui dialeticamente através do conflito de opostos, pois 0s opostos se opdem e se excluem,

mas depois uma sintese conciliadora faz surgir algo novo, algo mais sublime:

A quem desce no mesmo rio sobrevém
aguas sempre novas. %

N&o se pode descer duas vezes no mesmo

rio e ndo se pode tocar duas vezes uma substancia
mortal no mesmo estado, mas, por

causa da impetuosidade da velocidade da
mudanca se espalha e se reline, vem e vai.®

Descemos e ndo descemos N0 mesmo rio.
nGS Mesmos somos e nao somos.®

62 <[...] h4d uma tradigdo moderna [...] que, erroneamente, atribui a Her4clito a invengao da dialética.” BERTI, 2013.

p. 59.

83 “La peculiarita di Zenone & La dialettica, che comincia propriamente con lui. Egli € il maestro della scuola
eleatica.” HEGEL, 1964, p. 287.

84 Heraclito. Fr. 12, Diels-Kranz. apud REALE. Sdo Paulo, Paulus, 2003. p. 52.

8 bid. Fr. 91.

% 1bid. Fr. 49a.

29



Porém, antes de sermos levados pelas correntezas das 4guas de Heraclito, vamos pensar
na possibilidade de que ndo ha raizes da dialética em Heréclito, muito possivelmente pela
dificuldade que temos em encontrar no seu pensamento a contradicdo em detrimento de um
principio de unidade.

Berti parece acreditar mais em um principio de unidade do que em qualquer contradicao.
Do ponto de vista l6gico, nos “aforismos " hereclatianos parece fazer mais sentido que uma
coisa ndo pode ficar necessariamente sem outra e ndo que excluem uma a outra, “coligacdes
séo inteiro ndo inteiro, concorde discorde, harmonico desarménico, e de todas as coisas 0 um,
e do um todas as coisas”®®, ou “A doenga torna prazerosa e boa a salide; a fome, a saciedade; a
fadiga, o repouso”®.

Com efeito, nessas sentencas vemos se firmarem muito mais o principio de unidade que
qualquer contradicéo.

Burnet entende que a verdade proclamada por Heraclito era de que o mundo é a0 mesmo
tempo um e muitos, e que ¢ exatamente a “tensdo oposta”’® dos opostos o que constitui a
unidade do uno.

Assim, para que tudo faca sentido em Heraclito, um oposto nao pode ficar sem o outro,
um requer necessariamente o outro: “Uma e a mesma coisa € o caminho para cima e o caminho
para baixo”’?, “O mar é a 4gua mais pura e mais impura: para os peixes ela é potavel e lhes
conserva a vida, para os homens ndo ¢ potavel e ¢ letal”’?.

Percebe-se aqui que a identidade é afirmada de forma totalmente diferente, ndo parece

haver contradi¢cdes, nem tdo pouco identidade a la Parménides.

As coisas frias se aquecem, o quente esfria, 0 Umido seca, aquilo que € arido
umedece’

O fogo vive a morte da terra e o ar vive a morte do fogo; a 4gua vive a morte
do ar e a terra a morte da dgua’™

67 A edicio de Bywater, usada por John Burnet afirma que o estilo de Heraclito era aforistico, ele escrevia como
depois Nietzsche veio a escrever. BURNET, 1994. p. 115.

6822 B 10 Diels-Kranz, trad. de G. Giannantoni em | presocratici cit. apud BERTI, Enrico. Contradicéo e Dialética
nos antigos e nos modernos. Sdo Paulo: Paulus, 2013. p. 61.

% Ibid. p. 61. 22 B 111, Diels-Kranz.

0 BURNET, John. O despertar da filosofia grega. Traducdo: Mauro Gama. Sdo Paulo: Siciliano, 1994. p. 123.

1 22 B 60 Diels-Kranz apud. BERTI, Enrico. Contradicdo e Dialética nos antigos e nos modernos. Sdo Paulo:
Paulus, 2013. p. 62.

72 |bid. p. 63. 22 B 61 Diels-Kranz.

3 Ibid. 22 B 126 Diels-Kranz.

" 1bid. 22 B 76 Diels-Kranz.

30



A mesma coisa sdo 0 vivente e 0 morto, o desperto e o adormecido, 0 jovem
e 0 velho: Estes de fato mudando sdo aqueles e agueles de novo mudando séo
estes”™

Pensamos o seguinte: o principio de identidade é de fato a determinacéo das coisas, ou,
todo objeto € idéntico a si mesmo, a=a e b=b, em suma “a” sempre sera igual a “a” e “b” sempre
sera igual a “b” mesmo que afirmemos o contrario; logo, essa formulacédo ldgica é resultado da
admisséo da contradicdo, que ndo aceita que duas coisas sejam verdadeiras e falsas ao mesmo
tempo.

O proprio Aristoteles’® deixa evidente que Heraclito, ao supor que uma mesma coisa
seja e ndo seja, acaba negando a contradi¢do. Na linguagem do estagirita, significa que o mesmo
“ser” possui € a0 mesmo tempo nao possui o0 mesmo predicado, ou que de um mesmo “ser” se
pode afirmar como negar 0 mesmo predicado.

Ora, se realmente isso acontece, é impossivel que haja dialética uma vez que sem a
contradicdo € impossivel que haja conhecimento. Essa é a questdo: a doutrina de Heraclito, da
forma que nos é apresentada, acaba negando ndo s6 a contradicdo como a identidade, diria
Berti’’, uma vez que uma coisa n&o ¢ idéntica a si mesma, mas divergente, e essa divergéncia
passa a gerar uma outra unidade diferente daquela que era inicialmente.

Em Heraclito, portanto, a harmonia nasce da prépria oposi¢cdo, mas de uma oposicao de
natureza diferente, ou seja, o divergente consigo mesmo concorda, a harmonia de tensbes
contrarias, como o frio e o quente, 0 imido e o seco, a vida do fogo e a morte da terra, a vida
do ar e a morte do fogo e assim sucessivamente.

A divergéncia ndo s produz a unidade das coisas, como também a sua transformacao.
Diante de todo o exposto a conclusdo mais légica que podemos chegar é que Heraclito é um
negador, embora, talvez, involuntério e inconsciente, do principio de contradicdo, em razéo
também da caracteristica arcaica do seu pensamento, ou seja, aquela que na busca pelo uno o
leva a unidade.

Logo, uma vez que o principio de contradicdo foi negado houve a negacgdo da prépria
dialética.

No préximo capitulo atentaremos para aqueles que deram o passo decisivo para a
mudanca de paradigma, que deixaram o campo da filosofia cosmoldgicas, que deixaram de

banhar nas aguas hereclatianas e assim foram capazes de alterar a filosofia a para um status

" Ibid. 22 B 88 Diels-Kranz,
8 ARISTOTELES. Metafisica (I, 1005b), Livros I e XI. Edi¢Ses Loyola. Sdo Paulo, 2002. p. 145.
" BERTI, Enrico. Contradicdo e Dialética nos antigos e nos modernos. Sdo Paulo: Paulus, 2013. p. 63.

31



superior e discutir ndo apenas no campo da cosmoldgico, mas também antropolégico, ou seja,
no plano das relagdes sociais, sendo assim inovadores na construgdo de uma nova forma de

pensar, nos referimos aos sofistas.

32



Capitulo 11
2. SOFISTAS

Neste capitulo vamos atentar para os sofistas. Como aqueles que deram o passo decisivo
para mudanca de paradigma e levaram o plano da filosofia para o plano das relagdes humanas,
e assim foram capazes de alterar a filosofia para um status mais elevado e discutir ndo apenas
no campo da cosmologia, mas também no campo da antropologia, se tornando, assim,
inovadores, langando as bases do pensamento de onde se partiria a construcdo da democracia.
Vamos pesquisar pelo menos duas geragdes de sofistas e o que cada uma delas deixou de legado
para a dialética, seja positivo ou negativo; pela ordem, comecaremos nossa reflexao pela parte
positiva da filosofia sofista, para sé entdo posteriormente remontar a critica negativa a filosofia
dos sofistas menores.

Ora, esta pacificado que é com os sofistas que o conflito dos opostos migrou do plano
da filosofia da natureza para o plano das relacbes humanas. Entretanto, qual a geracdo de
sofistas pertence aqueles cuja importancia ndo estd mais no conflito dos opostos ou no que
resulta dele, mas sim no vencer o discurso independente se 0s argumentos sejam verdadeiros
ou falsos? Como e onde podemos localizar nos sofistas a esséncia do problema? E possivel
justificar a natureza do problema, ou o erro dos sofistas na relagdo conflituosa na Apologia de
Socrates?

Antes de entrarmos nessa seara, acreditamos, como ja foi dito, que foi com os sofistas’®
que a dialética comecou a ganhar forma. Foram eles que primeiro transportaram o conflito dos
opostos do plano da filosofia da natureza para o plano das relagdes humanas, eles se interessam
pelo povo e pela polis. De forma timida, mas implacavel, j4 era a época em que no ambiente
sociocultural grego a velha aristocracia entrava em lenta decadéncia e o poder do povo foi
ganhando espaco.

Nesse sentido, de maneira inovadora podemos pensar nos sofistas sem aquela carga de
peso pejorativo como posteriormente ficaram conhecidos, pelo menos antes da polémica com
Sécrates, Platdo e Aristételes. Os sofistas foram de fato os primeiros a levar tudo aquilo que foi

discutido no ambito da natureza para o plano das relagbes sociais, principalmente no que diz

8 “SOFISTAS. E um termo que significa sofia a sabedoria (sapientia). As habilidades sofistas posteriormente
passaram a indicar sentido de aduzir argumentos capciosos ou enganosos. 2. Em sentido histérico, os sofistas
foram mestres de retorica e cultura geral que exerceram forte influéncia sobre o clima intelectual grego entre os
sécs. Ve IV a.C. cujo o interesse filosofico concentra-se no homem e em seus problemas, o que os sofistas tiveram
em comum com Sdcrates”. ABBAGNANO, 2007. p. 918.

33



respeito a politica e ao direito, o esquema logico é transposto. Eles pensaram teoricamente o
conflito dos opostos como elemento constitutivo e essencial das relagdes sociais™®.

O classicista George Briscoe Kerferd nos apresenta 0 movimento sofista como um
verdadeiro fendmeno social®’, ele esclarece que a Atenas do século V a.C. era um grande centro
do movimento sofista, e confirmando o que ja foi dito acima, foram justamente as mudangas
no ambiente sociocultural que fizeram com que essa grande revolugdo acontecesse no berco da
filosofia grega. As condicBes sociais e politicas, econdmicas, a democracia pericleana®!
ressaltaram dois aspectos: primeiro, o poder deveria emanar do povo e permanecer COm 0 povo
e ndo com uma pequena parte de aristocracia; segundo, os cargos publicos e com direito de
aconselhar e agir em nome do povo deveriam ser confiados aos mais habeis e competentes para
as funcgdes publicas.

De fato, o que os mestres sofistas fizeram, principalmente os da primeira geracdo como
Protagoras, Gorgias e Pradico, foi justamente preparar os jovens para a areté®da vida politica,
a faculdade de falar em publico era indispensavel para quem ambicionasse uma carreira politica.
Essa foi, nos parece, a grande contribuicdo positiva dos sofistas: dominar a arte de educar 0s
jovens e de prepara-los para a vida politica, oferecendo-lhes novas ideias e novos instrumentos
de como trabalhar os argumentos.

Protagoras®®, Gorgias e Prodico foram excepcionais nesse sentido, ao pensar
criticamente os problemas do seu tempo. Com efeito, causaram uma verdadeira revolucéo
educacional, cultural, deslocando a reflexdo da physis para os interesses centrados no homem
como a ética, a politica, a retdrica, a arte, a lingua, a religido e a educacdo, ou seja, sobre aquilo

que chamamos de cultura. Assim, essa nova educacdo se estabelece como modelo ideal,

9 “De todas las cosas la medida es el hombre, de las que son en cuanto son, y delas que no son en cuanto no son”.
(LAERCIO. 2007. p. 481). De certa forma, isso justifica a nossa pesquisa se amparar na linha de investigacéo da
filosofia social, pois € um campo de pesquisa que abrange e agrega areas da ética, politica e educacdo, cuja énfase
incide no significado e natureza da sociedade humana e suas vérias relacGes.

8 KERFERD, George. O movimento Sofista. Edigdes Loyola, Sdo Paulo, Brasil, 2023. p. 31.

81 ¢(...) Segundo a influéncia de um Unico individuo, a saber Péricles. A Grécia como um todo, no século V a.C.
parece ter ultrapassado todos os periodos antecedentes na producdo da agricultura, da industria, e do comércio, o
desenvolvimento de instituicbes democréaticas, foram sem duvida, importantes no desenvolvimento de uma
demanda pelos servigos dos sofistas”. Ibid. p. 31-34.

82 «Areté, término griego antiguo que significa «virtud» o «excelencia». En contextos filoséficos, el término se
aplicaba principalmen), la piedad y la justicia. Sofistas como Protagoras afirmaron ensefiar esas virtudes.” AUDI,
2004. p. 64.

8 “Oriundo da primeira geragio de sofistas, foi um dos maiores sofistas que viveu na Grécia. Ao que se sabe foi
0 primeiro a ensinar que em toda a questdo, sempre se pode sustentar ou pré ou contra. Ficou também conhecido
por sua posicdo subjetivista e relativista dos valores. Dele é a afirmacgdo: “fazer do argumento mais débil o mais
forte”. Revalorizou o0 mundo parmenidico da doxa o qual devia ser o ambito natural do desenvolvimento de uma
retérica. Seu relativismo espalhou-se rapidamente. Ndo podemos estranhar, visto que, como a liberdade
democracia de Atenas favoreceu o rapido surgimento da retdrica pratica.” ROHDEN. 1997. p. 35.

34



desenvolvendo o bom orador, isto €, aquele que sabe falar em publico e convencer 0s outros na
arte da politica. Os sofistas substituiram a antiga educacdo dos poetas gregos. Esta no tinteiro
de Diogenes Laércio o aforismo de Protagoras, que aponta para 0 que acabamos de descrever
acima, a mudanca de eixo das reflexdes: “O homem € a medida de todas as coisas, das que sdo
enquanto sio e das que nio sdo enquanto nio sdo”. 8

O conflito dos opostos é transportado para o terreno das relagdes sociais. Para “o homem
¢ a medida de todas as coisas”, entre as interpretacdes possiveis, Cirne-Lima prop8e que
significa dizer que cada um de nds somos “apenas um polo da oposi¢do® ”, cada um de nds
tem a medida das coisas que sdo (ser) e das coisas que ndo sdo (ndo-ser), nessa trama cada
homem é apenas um polo desse conflito. Para entender o que esse polo realmente é e 0 que ele
significa, é preciso sempre pensar esse polo em relagdo a um outro polo, ou seja, outro homem
com sua outra medida, pois o processo dialético é isso, cada homem segundo a sua medida pode
ser entendido, em si, quando for pensado em relacdo ao seu contraditério em sua medida.

Nesse processo relacional e dialético seja no direito, na politica etc. a parte é sempre a
parte e nunca o todo; é possivel que a primeira parte tenha alguma razdo em detrimento da
segunda, como também é possivel que a segunda parte é que tenha alguma razdo. Ou, ainda, €
possivel dizer que ambas tenham parte de alguma razdo, mas para que de fato haja equilibrio e
probidade nesse processo, é preciso que seja ouvida sempre a outra parte.

Eis aqui a simula: é com o dialogo, a mais importante ferramenta de trabalho encontrada
nas assembleias de cidaddos da polis®®, que se constituem democracia. Antes que as decisdes
sejam tomadas por consenso politico, primeiramente ha discurso e debate, ha opinides (doxa)
diversas: 0 grupo A debate e dialoga com o grupo B. E necessério que as oposicdes diversas
ocorram na agora®’, pois o perfil de um grupo é determinado pelo perfil do outro, e assim se
faz dialética, é assim que se faz discursos qualitativos nos tribunais. Quando um sé oposto
discursa sem oportunizar o outro, quando uma sé parte quer ser o todo ndo levando em

consideracao a outra parte ndo temos politica, direito ou educacédo, o que temos é tirania diria

8 Diels-Kranz 80 B1 apud. LAERCIO. Diogenes. Vida de los fildsofos ilustres. Alianza Editorial, S. A., Madrid,
2007. p. 481.

8 CIRNE-LIMA, Carlos Roberto. Dialética para principiantes. 32 Edi¢do. Unisinos. Rio Grande do Sul. 2002. p.
34.

8 “Quem nascesse num demos (povo), independentemente de sua situagdo econdmica, tinha assegurado o direito
de participar das decisGes da cidade (polis). No caso de Atenas, todos 0s naturais do demos tinham o direito de
participar diretamente do poder, donde o regime ser uma democracia”. CHAUI, Sdo Paulo, 2000. p. 484.

8 Praca principal das antigas cidades gregas, local em que se instalava o mercado e que muitas vezes servia para
a realizacdo das assembleias do povo; formando um recinto decorado com porticos, estatuas etc., era também um
centro religioso.

35



Herddoto®, também Platido na Republica®®, e Aristoteles na Politica®® concordam com ele,
quando estdo tratando das formas de governo.

“O homem ¢ a medida de todas as coisas” nos leva a pensar em outra interpretacéo a
posicao de Protagoras — o relativismo. Platdo € quem vai aparecer na historia como o primeiro
a interpretar a famosa tese de Protagoras em direcdo relativista®, e isso no leva a observar o
primeiro aceno que este filésofo faz para a negacdo do principio de contradicao.

Quando Platdo assim o0 interpreta, ele faz Protagoras assumir “0 homem como sujeito
individual das sensagdes”®?, portanto, o definindo como um sensualista no sentido antigo do
termo, ou seja, aquele que sé percebe sensagBes sensuais: sensacdo que foi equiparada a
percepcao e as coisas que foram mostradas a percepcdo foram chamadas de (phainomena)
fendmenos®®.

Platdo, entdo, denuncia a doutrina de Protagoras, mostrando que ela destroi a si mesma,
pois a consequéncia que deriva dessa doutrina é a que uma coisa pode ser verdadeira e falsa ao
mesmo tempo.

Com outras palavras, o que Protagoras queria dizer € que as coisas sdo para mim como
aparecem para minha percepcdo e sdo para VOcé como aparecem para sua percepcdo, logo
“medida de todas as coisas” é relativa, ou seja, a verdade poderia ser 0 ser, ou 0 ndo ser, ou as
duas coisas juntas, e a0 mesmo tempo. De forma analoga, Aristoteles denuncia que a negacao
da contradicdo em Protagoras é consequéncia da forca de sua doutrina e mostra que dentro da
perspectiva de interpretacdo protagérica é verdadeira tanto a doxa, segundo a qual 0 homem
ndo € um trirreme, como a opinido que lhe é contraditéria, segundo a qual 0 homem é um

trirreme®.

8 “Como poderia ser um governo bem instituido o dominio de um s6 homem, se ele pode fazer o que quer sem
dar satisfacdo a ninguém? O monarca tende a tornar-se tirano. Por outro lado, o governo do povo (democracia) é
com certeza o melhor. (111, 80-82)” apud ABBAGNANO, 2007. p. 487.
8 PLATAO. A Republica. Livro IX 577 ¢,d; 578 a.
% ARISTOTELES. A politica. Livro IV, cap. VIII 1295a.
%1 BERTI, Enrico. Contradigdo e Dialética nos antigos e nos modernos. Sdo Paulo: Paulus, 2013. p. 83. Apud.
PLATAO. Teeteto 169d-171d.
%2 1bid. 168d.
% Fendmeno. O mesmo que aparéncia. Nesse sentido o fendmeno é a aparéncia sensivel que se contrapde a
realidade, podendo ser considerado manifestacdo desta, ou que se contrapde ao fato, do qual pode ser considerado
idéntico. (...) Podemos agora resumir da seguinte maneira os trés significados atualmente em uso da palavra
fendmeno 1) aparéncia pura e simples (ou fato puro e simples), considerada ou ndo como manifestacdo da realidade
ou fato real; 2) objeto do conhecimento humano, qualificado e delimitado pela relagdo com o homem; 3) revelagdo
do objeto em si. ABBAGNANO, 2007. p. 436.
% ARISTOTELES, Metafisica IV 3, 1007b 15-20.

36



E, se é assim, fica provado ser impossivel que os contraditorios se prediquem
juntos. Ademais, se relativamente a um mesmo sujeito sdo verdadeiras, ao
mesmo tempo, todas as afirmacOes contraditdrias, é evidente que todas as
coisas se reduzem a uma sé. De fato, serdo a mesma coisa um "trirreme" e
uma "parede” e um "homem, se determinado predicado pode ser tanto
afirmado como negado de todas as coisas, como sdo obrigados a admitir os
defensores da doutrina de Protagoras. (ARISTOTELES, Metafisica IV 3,
1007b 15-20)

2.1. ARISTOTELES E OS SOFISTAS MENORES

Os sofistas menores ou eristas, que se declararam epigonos de Heréclito, negaram a
contradicdo voluntariamente, isto ¢é, pelo puro prazer de discutir. Provavelmente
contemporaneos a Aristoteles, inclusive mencionados por ele na sua Metafisica 1V*°, segundo
a referéncia, parece que estavam bem familiarizados com a contradigéo e a conheciam; ndo
obstante a negassem. Ja vimos que Heraclito também a negou, mas ao que parece fez isso de

forma inconsciente, porém os sofistas menores o fizeram intencionalmente, vejamos:

Resumamos brevemente as alusdes que Aristételes faz a eles [aos sofistas
menores]. Em primeiro lugar, poderiam ser aqueles “alguns” que atribuem a
Heréclito a afirmag@o de uma mesma coisa é e ndo é. Certamente séo aqueles
“alguns” que dizem eles proprios que “a mesma coisa pode ser e nao ser e
também que dessa forma se pode pensar’. Aqui parece evidente que 0S
sujeitos em questdo conhecem o principio de contradicdo formulado por
Aristoteles e 0 negam deliberadamente. (BERTI. 2013. p. 92)

Avristoteles assegura que precisamos ser libertados dessa “intransigente doutrina”® que
impossibilita a mente determinar qualquer coisa. Uma vez que sabemos que a negagédo do
principio de contradicdo se constitui um problema para a dialética, logo, como podemos pensar
nos sofistas com aquela carga pejorativa de falaciosos e oportunistas. Aristoteles apresenta a
segunda geracdo de sofistas ou eristicos®” como aqueles que, diferente de Heraclito e
Protagoras, que negaram a contradicdo pela ananke de suas doutrinas, negaram a contradi¢éo

pelo puro prazer de vencer o discurso. Segundo Berti, a palavra “alguns”® usada por Arist6teles

% ARISTOTELES, Metafisica, Livros IV, 1005b — 1006a.

% |bid. 1V, 1009a 3-5.

97 “Conhecemos poucos nomes de destaque € poucas particularidades de suas atividades. Os Eristicos, que levaram
o0 aspecto formal do método a exasperagdo, perderam interesse pelos contedidos e tambhém perderam a reserva
moral que caracterizava 0os mestres. (...) Mencionariamos Trasimaco da Calceddnia, cujo ideario € muito
rapidamente resumido no livro | de A Republica de Platdo, chegou a afirmar que "o justo é a vantagem do mais
forte”. REALE, Séo Paulo, Paulus, 2003. p. 75, 80.

% BERT], Enrico. Contradicdo e Dialética nos antigos e nos modernos. Sdo Paulo: Paulus, 2013. p. 92.

37



no Livro IV da sua Metafisica, estd se referindo a essa classe de sofistas, ou seja,

contemporaneos ao estagirita.

Depois do que foi dito, devemos definir esse principio. E impossivel que a
mesma coisa, a0 mesmo tempo, pertenga e ndo a uma mesma coisa, segundo
0 mesmo aspecto (e acrescentem-se também todas as outras determinagdes
gue se possam acrescentar para evitar dificuldades de indole dialética). Este é
0 mais seguro de todos os principios: de fato, ele possui as caracteristicas
acima indicadas. Efetivamente, é impossivel a quem quer que seja acreditar
gue uma mesma coisa seja e ndo seja, como segundo alguns, teria dito
Heraclito. (ARISTOTELES, Metafisica, Livro V. 1006a 35)

Certamente sao aqueles “alguns” que afirmavam que os contrarios subsistiam juntos e
ao mesmo tempo No mesmo sujeito, ou seja, a opinido que esta em contradi¢cdo com outra e é o
contrério dela, é perfeitamente possivel que, a0 mesmo tempo, a mesma pessoa admita que a
mesma coisa exista e ndo exista - 0 homem ndo € um trirreme, como 0 homem é um trirreme,
ao mesmo tempo.

O primeiro fator relevante que diferencia a negacdo da contradicdo de Heraclito da dos
sofistas menores é que os sofistas, muito possivelmente, ndo estavam inocentes nesse processo
todo. Ao passo que, possivelmente, Heréclito nega inconscientemente, os sofistas o fazem
voluntariamente.

Eles foram citados por Avristételes mais de uma vez na sua Metafisica®®, “Ha alguns,
como dissemos, que afirmam que a mesma coisa pode ser e nao ser, e que se pode pensar desse
modo. [...] N6s ao contrario, estabelecemos que é impossivel que uma coisa, a0 mesmo tempo,
seja e ndo seja”1%,

Essa geracdo de sofistas estava a par e conscientes do principio de contradicdo, e mesmo
assim o negam. Por nos aproximar cronologicamente de Aristoteles o chamaremos algumas
vezes de Principio de Ndo Contradi¢do®?, como fora formulado por Aristoteles tempos depois.

O segundo elemento que consideramos relevante para diferenciar a negagéo do principio
de ndo contradicdo de Heréclito da dos sofistas menores, esta no tom intemperante da doutrina

deles, ou seja, no vicio ndo sobrio e imoderado que eles a propbe, se afirmamos que 0s

% ARISTOTELES. Metafisica IV 3 - 1005b 24-25, 4 — 1005b 35-1006a 2, 1006a 5-6, 3 — 1005b 2-4.
100 Ibid. 1006 a 2.
101 A fonte tradicional do principio da ndo contradigdo esta na Metafisica de Aristdteles, na obra ele da trés versdes
diferentes para o principio de ndo contradigo: 1. Ontolégico: "E impossivel que a mesma coisa pertenca e néo
pertenca a mesma coisa a0 mesmo tempo e ao mesmo aspecto.” (Ibid. 3 - 100 b 19-20); 2. Psicoldgico:
"Efetivamente, é impossivel a quem quer que seja acreditar que uma mesma coisa seja e ndo seja” (Ibid. 3 —1005b
23-24); 3. Ldgico: "Fica, portanto, suficientemente esclarecido que a nogdo mais sélida é de que as afirmages
contraditorias ndo podem ser verdadeiras simultaneamente.” (Ibid. 6 — 1011b 13-14).

38



contrarios subsistiam juntos e a0 mesmo tempo no mesmo sujeito, estamos impossibilitando a
mente humana conhecer as coisas. Se presumirmos que todas as coisas séo e ndo séo de
determinado modo conforme supunham os sofistas menores, deveriamos assumir como
consequéncia logica que tudo pode ser considerado verdade e que ndo existe mais a
possibilidade do erro.

Nas palavras de Aristoteles os que assim pensam podem afirmar sem considerar que
seja um erro que “sao pares o dois e o trés, nem poderemos dizer que erra do mesmo modo
quem confunde quatro com o mil”1%?,

As duas diferencas apontadas acima sobre a negacdo do principio de ndo contradicdo,
nos levam a refletir que as de Heréclito sdo bem diferentes das dos sofistas menores, pelas
seguintes razdes: Heraclito e os filésofos naturalistas cometeram sim diversos erros de calculos
em Sseus juizos, mas ao cometerem esses erros eles partiram de autenticas aporias, da ignorancia
em ndo conhecer o supracitado principio, por causa da caracteristica arcaica dos seus
pensamentos, ou seja, na busca pelo uno, ou pela univocidade do ser.

Se eles tivessem tido a oportunidade de ter conhecimento pleno da contradi¢do, teriam
sua ignorancia facilmente sanada. Mas os sofistas menores nao, eles, pelo contrario, nas
palavras do proprio Aristoteles, sdo do tipo que “ndo se deve discutir com todos do mesmo
modo”1%, Por fim, ele os acusa de destruirem a propria possibilidade do discurso!®, tanto
dialeticamente uns com os outros, como internamente, no préprio pensamento, ou seja, consigo

mesmo:

Mas se 0 adversario ndo admitisse isso e dissesse que as palavras tém
infinitos significados, € evidente que ndo mais seria possivel nenhum
discurso. Com efeito, ndo ter um significado determinado equivale a
ndo ter nenhum significado; e se as palavras ndo tém nenhum
significado, tornam-se impossivel o discurso e a comunicacgao reciproca
e, na verdade até mesmo um discurso consigo mesmo. (ARISTOTELES,
Metafisica, Livro IV. 1006b 5)

Em suma, nessa conduta dos sofistas menores, desaparece qualquer possibilidade de
conhecimento, qualquer possibilidade da dialética, por isso alguns como (Heréaclito, Protagoras
e os filosofos naturalistas) precisam ser persuadidos dos seus erros; outros (sofistas menores),

que discutem tdo somente por amor de vencer o discurso, devem ser constrangidos, eles

102 ARISTOTELES, Metafisica IV 8, 1008 b 35.
103 Ibid. 1V 5, 1009 a 15.
104 1bid. IV 4 - 1006 b 5.

39



precisam literalmente passar vergonha, pois a cura para suas intemperancas esta na refutacdo®

e seus discursos devem ser tomados como flatus vocis.

2.2. SOCRATES E OS SOFISTAS

Como tudo esta em constante devir, as teorias sofistas também estavam fatalmente
sujeitas a corrupcdo, isso fica muito evidente quando elas se deparam com o metodo dialético
socratico, que compreende a descoberta da psyché, o “ndo saber” socratico, a ironia socratica,
essa, talvez, a mais importante para a nossa pesquisa, a refutacdo (Elenkhos) intrinsicamente
ligada a contradicdo, e, por ultimo, a maiéutica socratica (maieutike) cujo significado é “dar a
luz” ao conhecimento.

Socrates concordava com os sofistas em pelo menos dois pontos: primeiro, ja era hora
de mudar o eixo das pesquisas centradas anteriormente na natureza para 0 homem, e nesse
sentido com louvor ele descobre a esséncia do homem, a psyché, ou seja, a nossa sede racional,
inteligente e eticamente operante, a alma'®; o segundo ponto é que ja era época de uma

mudanca na educacio grega, a forca e o vigor do modelo de educacio dos poetas'®’ tinham se

105 Elenkhos, examen critico o refutacién. “Es tipico en los primeros didlogos de Platéon ver como Socrates
mantiene una conversacion con alguien que afirma poseer algun tipo de conocimiento. Socrates refuta entonces
esa afirmacion mostrando al interlocutor que aquello que cree conocer es inconsistente con otras de sus opiniones.
Esta refutacion recibe el nombre de elenco. No se trata de una argumentacion completamente negativa, ya que la
conciencia de su propia ignorancia es lo que luego espolea al interlocutor de Sécrates a realizar nuevas
investigaciones y los conceptos y supuestos empleados en la refutacion sirven luego como una base para el
tratamiento plat6nico positivo del mismo asunto. Por el contrario, los elencos sofisticos son plenamente eristicos:
se dirigen simplemente a la refutacion del oponente por cualesquiera medios. Por esta razén, Aristoteles llama a
las falacias que aparentan ser refutaciones de un argumento.” AUDI. 2004. p. 278.

106 «“Aparece no Dialogo Fedro como: a alma toda imortal, pois o que move a si mesmo é imortal; porém o que
movimenta outra coisa é movido por outra coisa, deixa de viver quando cessa 0 movimento. Somente 0 ser que a
si mesmo se movimenta, pelo fato de nunca abandonar-se, é que ndo para de mover-se, como é fonte e principio
de movimento para tudo o que recebe movimento do de fora. Platdo. Didlogos. Fedro, 245d.” ABBAGNANO,
2007. p. 27,28.

107 “Conta Platdo que era opinido geral no seu tempo ter sido Homero o educador de toda a Grécia (Platdo, Rep.,
606 E, pensa nos “adoradores de Homero”, que o enaltecem ndo s6 como fonte de prazer artistico, mas também
como guia da vida. ldéntica visio em XENOFANES, frag. 9 Diehl). Desde entdo, a sua influéncia estendeu-se
muito além das fronteiras da Hélade. Nem a apaixonada critica filos6fica de Platdo conseguiu abalar o seu dominio,
quando buscou limitar o influxo e o valor pedagdgico de toda a poesia. A concep¢do do poeta como educador do
seu povo — no sentido mais amplo e profundo da palavra — foi familiar aos gregos desde a sua origem e manteve
sempre a sua importancia. Homero foi apenas o exemplo mais notavel dessa concepcéo geral e, por assim dizer, a
sua manifestacéo classica. Convém levarmos a sério, 0 mais possivel, essa concepgao, e ndo restringirmos a nossa
compreensdo da poesia grega com a substituicdo do juizo préprio dos gregos pelo dogma moderno da autonomia
puramente estética da arte. Embora esta caracterize certos tipos e periodos da arte e da poesia, ndo deriva da poesia
grega ou de seus grandes representantes, nem é possivel aplica-la a eles. A ndo separagdo entre a estética e a ética
é caracteristica do pensamento grego primitivo. O procedimento de separd-las surge relativamente tarde.”
JAEGER. 2013. p. 60.

40



exaurido, entdo o método dialético socratico surge com finalidades fundamentalmente de
natureza ética e educativa.

Mostraremos que a contradicdo foi um dos passos decisivos rumo a concep¢do da
dialética. Os eleatas a excluiram do exercicio do pensamento, os epigonos de Heraclito a
negaram, entretanto Sdcrates soube aproveitar a descoberta zenonianal®® da refutagdo mediante
a reducdo a contradicdo, e a0 mesmo tempo substituir o habito protagérico dos discursos longos
dos oradores pela pratica do dialogo, ou seja, a discussdo mediante perguntas e resposta, modo
que estava destinado a permanecer como forma grega da dialética.

E possivel perguntar, pelo menos com o que ja temos de arcabouco tedrico, que uma
vez que Soécrates faz qualitativo uso da refutacdo inaugurada por Zendo, entdo é possivel
sustentar que Socrates admita, mesmo que tacitamente, o principio de ndo contradicdo? Berti

afirma que sim:

Isso se tornou possivel em virtude do reconhecimento, por parte de Sdcrates,
da funcédo da contradi¢cdo como reveladora de uma posigdo insustentavel ao
pensamento e, portanto, da admisséo, pelo menos implicitamente, do principio
de ndo contradigdo. (BERTI, 2013, p. 101)

Para que possamos eliminar qualquer sombra de duvida a esse respeito, faremos nédo
diferente do que a maioria dos estudiosos de Socrates estdo habituados fazer: analisar os
primeiros dialogos de Platdo, que tradicionalmente ficaram conhecidos como dialogos
aporéticos socraticos, aporéticos em razao das suas caracteristicas inconclusivas. Com efeito,
esses dialogos apresentam claramente os escritos da juventude de Platdo e em contrapartida a
“posicio auténtica do Socrates historico”%,

Neles se discute ndo mais a busca pela arché das coisas como queriam os naturalistas,
pelo menos por agora esse ndo é mais o foco priméario, como o0 eixo das pesquisas nesse
momento havia mudado, o objetivo agora é outro e Aristételes como a mais antiga,
desinteressada e auténtica testemunha da diferenca entre o0 pensamento de SoOcrates e seu
discipulo Platdo, nos declara qual é a principal busca de Socrates: “Por sua vez, Socrates
ocupava-se de questdes éticas e ndo da natureza em sua totalidade, mas buscava o universal no

ambito daquelas questdes, tendo sido o primeiro a fixar a atengao nas defini¢des.” [...] “Socrates

108 «“Aristoteles, em seu Sofista, chamou Zendo de inventou da dialética e h4, sem davida, muita verdade nisso (...)
O método de Zendo era, na verdade, tomar um dos postulados fundamentais de seus adversarios e deduzir dai duas
conclusdes contraditorias. E isto que Aristételes quis dizer chamando-o de inventor da dialética, que é exatamente
a arte de argumentar, ndo a partir de premissas verdadeiras, mas de premissas admitidas pela outra parte.”
BURNET, 1994. p. 250-251.

109 BERTI, Enrico. Contradicdo e Dialética nos antigos e nos modernos. Sdo Paulo: Paulus, 2013. p. 102

41



ocupou-se das virtudes éticas, e por primeiro tentou das defini¢cdes universais delas. [...] buscava
a esséncia das coisas”'!?, e como ele se limitava a fazer perguntas sem fornecer as respostas,
pois, sempre se colocava no lugar de alguém que n&o sabia'**.

O ndo saber e a ironia socratica estdo intimamente ligados. Reale nos esclarece que o
ndo saber socratico ndo ¢ o inicio de um ceticismo, mas sim uma confirmagdo de ruptura!?
basicamente em quatro pontos: primeiro em relacdo ao saber dos naturalistas, que se revelara
vao; segundo em relacdo ao saber dos sofistas, principalmente os da segunda geracéo, que se
revelara mera presuncao; terceiro em relacdo ao saber dos politicos, que se revelara acritico; e,
por ultimo, em relacgdo a estatura do saber humano em comparagéo a estatura do saber divino.

De acordo com a Apologia, interpretando a sentenca do oraculo de Delfos, Sécrates
esclarece; “Penso no entanto, Atenienses, que o verdadeiramente sabio é o deus, que, em seu
oraculo, significou o seguinte: a sabedoria humana é de pouco ou nenhum valor”'*3, Aqui,
entdo, aparece toda fragilidade humana, o saber humano em comparacéo ao saber divino é
certamente ilusorio.

Os pré-socraticos tentaram encontrar o principio universal e imutavel de tudo, a arché,
mas as for¢as da natureza ndo conseguiram levar a embarcacéo dos naturalistas ao porto seguro;
javimos que os eristicos, negando o principio de ndo contradi¢ao, implodiram a ponte que fora
construida pelo esfor¢co humano e que os levaria a algum conhecimento; aqui entdo aparece a
sabedoria divina como uma espécie de antitese em comparagdo a sabedoria humana, a de
Sdcrates inclusive.

Na Apologia Sécrates esta completamente consciente da sua ignorancia a “sabedoria
humana é coisa de pouco ou nenhum valor ',

A ironia socratica, por sua vez, se apresenta como uma peca fundamental no método e
na dialética socratica. O método é que partindo de elementos comuns encontrados nos discursos
dos seus opositores, ele fingia acolhé-los 0 método em seguida fazendo uso da ironia os levava
a contradicdo. A partir de entdo a refutacdo (élenkhos) se constituia uma pars destruens, ou
seja, 0 momento que Socrates levava o seu oponente reconhecer a propria ignorancia. Esse era,
de fato, 0 modo como Sdécrates se subestimava em relacdo aos adversarios com quem discutia.

Na discusséo sobre a justica, por exemplo, Socrates declara:

110 ARISTOTELES, Metafisica |, 6, 987a 30; XIV 4, 1078b 15-20.

111 ARISTOTELES, Etica a Nicomaco 1V, 1127b 25; PLATAO. Eutifron, Apologia de Sécrates 5, 20 e.
112 REALE, Giovanni. Historia da filosofia: filosofia paga antiga, v.1. Sdo Paulo, Paulus, 2003. p. 101
113 p ATAO, Apologia de Sécrates, 20. 9e.

114 Ibid. 20. 9e.

42



N&o sé demasiado duro conosco Trasimaco, visto que se Polemarco e eu
cometemos um equivoco em nossa investigacdo, deverias saber que o fizemos
involuntariamente. (...) na busca pela justica, (...) certamente ndo deves assim
pensar, mas sim — como penso eu — que fomos incapazes de descobri-la. Por
conseguinte, seria mais apropriado que féssemos objeto de pena por parte de
individuos inteligentes como tu e ndo de um aspero tratamento (PLATAO, A
Republica, livro 1. 336¢e)

Ao que Trasimaco, numa gargalhada sarcastica responde: “eis precisamente a usual
ironia de Sdcrates.”'™> A ironia socrética revelou-se uma funcdo de grande importincia na
pratica da refutacdo, ela induz os interlocutores ao constrangimento, revelando sua completa
ignorancia quanto ao conhecimento, principalmente em relacdo aos universais.

O basilar elemento que constitui a principal posicao filoséfica de Socrates é justamente
as perguntas dos universais, ou seja, perguntas sobre a esséncia, a natureza das coisas. E com
esse tipo de pergunta que a investigacdo socratica se encaixa perfeitamente - “o que é?” -, era
isso que Sdcrates perseguia.

Na Repuiblica: “o que é a justiga?”!1®
No Eutifron: “0 que é a piedade?”’!!’
No Laques: “o que ¢ a coragem?”!18

No Lisis: “o que ¢ a amizade?”'*°

Essa postura indagativa revela pelo menos duas coisas importantes para o ato da
investigagdo: primeiro a problematicidade, ou seja, a consciéncia de ndo saber, a segunda é o
desejo pelo saber, o desejo pelo conhecimento. O problema é que “alguns”?°, como ja
mencionamos na referéncia aristotélica anterior, acreditavam que ja tinham o conhecimento
pleno das coisas, que as coisas podiam ser e ndo ser juntas e a0 mesmo tempo.

Portanto, surge nesse momento e emergencialmente a necessidade das refutacfes
irbnicas de Socrates, coercivamente ele as faz dar uma definicdo do assunto em pauta nas
discussbes: sobre justica, beleza, coragem, amizade etc. Em seguida, Socrates conduz a
compreensdo que as defini¢des fornecidas sobre o assunto nédo se sustentam e estdo envoltas
em varias contradicdes. Ele, entdo, sugere que os interlocutores fornecam novas definigdes.

Assim, sucessivamente, ele age até o ponto de provocar a ira e irritacdo deles.

115 p ATAO. A Repblica (I, 336 e 337a).
116 p ATAO. A Repblica (1, 331ac).
117 pATAO. Eutifron (4e).
118 p ATAO. Laques (190e).
119 p ATAO. Lisis (210c).
120 ver Sofistas menores. op. cit., p. 31.
43



Esse € 0 momento que se situa a parte negativa da filosofia sofista. Nesse ponto é que
aparecem claramente seus varios erros ndo dignos de perddo historico. Os sofistas perdem a
filosofia, 0 amor a sabedoria, e passam a amar outra coisa, o dinheiro e o discurso por si s6. A
importancia ndo esta mais no conflito dos opostos ou no que resulta dele, a sintese, aquela parte
geral, aquela unidade mais alta e mais nobre que ¢ resultado qualitativo do debate e do didlogo
justo, a verdade, a sabedoria parecem perder relevancia.

A importancia que estava no processo e na finalidade, se concentra agora somente na
finalidade, que é vencer o discurso independente se os argumentos dos polos sejam verdadeiros
ou falsos ou as duas coisas juntas. O discurso ndo precisava mais de uma sintese que se
propusesse como verdade, ela poderia ser o “ser”, o “ndo-ser”, as duas coisas juntas a0 mesmo
tempo e no mesmo lugar. A verdade, em suma, para os sofistas, estava a gosto do fregués.

Mas ha também o ponto onde Sécrates insurgir-se contra os sofistas. Para ele, eles ndo
eram filésofos, ndo tinham amor pela sabedoria nem respeito pela verdade, defendendo
qualquer parte do conflito dos opostos desde que isso fosse vantajoso. Acabavam por defender
ideias tdo contrarias entre si que nao se constituiam uma fonte segura para o conhecimento.

Nessa parte é preciso se fazer justica e, sendo dialéticos, diremos que como
historicamente é dificil conhecer o pensamento integral dos sofistas, por causa dos escassos
fragmentos que encontramos, 0 que nos resta saber deles, sabemos pela boca e escritos daquele
que foi um dos principais discipulos de Socrates, Platdo, nos dialogos aporéticos. No didlogo
Republica, por exemplo, Socrates leva Trasimaco a contradicdo, quando ele tenta defender que
a justica é a conveniéncia do mais forte.

Platdo € um dos responsaveis em nos mostrar o quanto essa classe de filésofos estava
mais preocupada em ganhar no discurso por meio de trugues e armadilhas, e como rapidamente
deixavam de lado especulacdes filosoficas e demonstravam total desinteresse com a verdade,
pois afinal de contas, como ja foi dito, a verdade, estava a gosto do fregués.

Tomamos por agora a embarcagao ancorada no nosso porto existencial e zarpamos rumo
as possiveis respostas ndo mais pelas forcas da physis, representadas pela filosofia cosmoldgica
dos naturalistas, nem mesmo pela retérica descompromissada dos sofistas, percebemos até aqui
que elas ndo foram capazes de nos levar a um porto seguro. Depois de toda essa mudanca
necessaria, ou seja, do eixo da natureza para 0 homem, do nivel sensivel para o nivel conceitual,
nos ancoramos justamente no discurso, onde claramente Plat&o vai encaixar a sua dialética, esse

€ 0 N0sso préximo objetivo.

44



Capitulo 111
3. PLATAO

Socrates € 0 ponto de convergéncia entre 0s pré-socraticos e seu discipulo Platéo.
Enquanto a primeira navegacdo estava entregue as forgas da physis, representadas pelas forcas
do vento nas velas da embarcacgdo dos naturalistas, e que ndo os pode levar a um porto seguro;
a segunda navegacdo, apresentada por Socrates no Fédon: “queres que te faga uma descrigao
completa, Cebete, de como empreendi o segundo roteiro de navegacdo para investigacao da
causa?”'?!, se revela como aquela forga que entra em agdo como as forgas humanas que, com
0S remos, impulsionam a embarcacéo rumo ao seu destino.

Socrates se mostra desejoso de embarcar nessa segunda viagem. Depois de ter se
deslumbrado e se decepcionado com a observacdo direta dos fendmenos da natureza em um

livro de Anaxagoras, ele decidiu entdo refugiar-se nos discursos:

Ao ouvir, porém, certa vez alguém ler num livro de Anaxagoras - segundo
dizia - que a mente é organizadora e causa de tudo, fiquei satisfeitissimo (...).
Porém, ndo demorei, companheiro, a cair do alto dessa maravilhosa
expectativa, ao prosseguir na leitura e verificar que o nosso homem néo
recorria a mente para nada, nem a qualquer outra causa para a explicacao da
ordem natural das coisas, sendo s6 ao ar, ao éter, a dgua e a uma infinidade
mais de causas extravagantes (PLATAO, Fédon, XLV. 97¢c)

Vimos acima a mudanca de paradigma da cosmologia para antropologia, a mudanca de
eixo da natureza para 0 homem. Ao gue parece, essa mudanca acontece também em Sdcrates,
que transfere sua consideracdo do nivel sensivel para o nivel conceitual. Em suma, sua
investigacao ocorre mediante o método dialético de perguntas e respostas, isto é, pelo discurso.
E justamente no discurso que Plato vai encaixar a sua dialética.

Registrado 0 ponto de convergéncia entre os pré-socraticos e Platdo, ou seja, Socrates,
iniciaremos nossa reflexdo sobre a doutrina platonica da contradicdo e da dialética e suas
implicagdes.

Precisaremos, entdo, voltar nossa lente da pesquisa para os didlogos platénicos

considerados cronologicamente posteriores aos aporéticos, ou seja, 0s nossos olhos estardo

121 p| ATAO. Fédon (XLVII, 99d).
45



voltados para obras como o Ménon, no qual, segundo Berti, “vemos comparecer pela primeira

99122

vez o termo dialética”*“~ em conexdo com a refutacdo socratica, vejamos:

E se meu perguntador fosse um habil mestre do tipo eristico!? e contencioso,
eu lhe diria: emiti minha afirmacéo; se esta errada compete a ti examina-la e
refuta-la. Entretanto, se, como ocorre conosco neste ensejo, estivesse entre
amigos e quisessemos debater, eu teria uma resposta num tom um tanto mais
suave, mas conforme a dialética. Suponho que o modo mais dialético ndo
consiste unicamente em responder o que é verdadeiro, mas inclui empregar 0s
pontos reconhecidamente conhecidos pelo individuo interrogado. (PLATAO,
Ménon, 75d)

A eristica consiste em ser contenciosa e aqueles que dela faz uso amam a discussao pela
discussdo. Platdo nos apresenta o modo correto de se discutir, isto é, fazendo dialética,
dialogando (dialegesthai) e refutando (élenkhos), partindo sempre do ponto apresentado por
aquele que foi inquirido, a contradicdo aqui é importante e faz parte de todo processo, sem ela
ndo faz sentido a refutacéo.

Ao assim fazer ele também esclarece que existe uma diferenca entre 0 modo de discutir
dos sofistas eristicos e 0 modo entre amigos: os eristicos se deleitam em disputas e discérdias,
mas entre amigos se faz verdadeira dialética, sempre com o objetivo de dar respostas
verdadeiras. Até aqui Platdo esta seguindo plenamente o método que seu mestre inaugurou — a
dialética socratica.

A dialética em Platdo possui, basicamente, trés concepgdes distintas:

A primeira, ela é uma arte (tékhne) "(...) quando se admite a exatiddo de um argumento,
sem ser-se versado na arte da dialética, pode acontecer que logo depois ele nos pareca falso”?,
0 sentido da palavra estd indicando mais um método, contudo, é preciso salientar que tal
“método” ndo é no sentido moderno do termo, mas sim no sentido de tracar um percurso, um
caminho para investigacdo, mais ou menos o que Aristoteles fard posteriormente.

No Cratilo, obra da sua maturidade, Platdo pde na boca de Sdcrates exatamente a mesma
palavra - tékhne'?®, mostrando para Hermdgenes que assim como o carpinteiro e ferreiro
precisam ter seus instrumentos adequado para o trabalho, da mesma maneira aqueles que

trabalham com as palavras, no caso o legislador e o professor, precisam da tékhne (arte):

122 BERTI, Enrico. Contradicdo e Dialética nos antigos e nos modernos. Sdo Paulo: Paulus, 2013. p. 116.

123 A eristica (parava derivada de [eris], luta, disputa, querela, discordia) é a arte (distinta da retdrica e da dialética)
da discusséo pela discussao, sem visar a verdade ou consenso dos debatedores. Platdo a considera uma deploravel
modalidade sofistica e a expGe numa critica radical e contundente no Eutidemos.

124 p ATAO. Fédon (90b).

125 p| ATAO. Crétilo (388e — 389%).

46



Sdécrates: Qualquer um € carpinteiro ou aquele que possui a arte?
Hermdogenes: Aquele que possui a arte.

[..]

Sécrates: E todos sdo ferreiros, ou aquele que possui a arte?

Hermdgenes: Aquele que possui a arte?

Socrates: E de quem é o produto que o professor empregara quando utilizar o
nome?

Hermdogenes: Desconhego.

Socrates: E ndo podes dizer sequer quem nos fornece 0s nomes que
utilizamos?

Hermdgenes: Né&o.

Sécrates: N&o achas que € a lei? que os fornece a nés?

Hermogenes: E bem provavel.

Sécrates: Entdo o professor, quando utiliza um nome, estard utilizando o
produto de um legisladort?’?

Hermdgenes: Penso que sim.

Sécrates: E pensas que todo homem € um legislador ou somente aquele que
possui arte?

Hermdgenes: Somente aquele que possui a arte.

Sécrates: Consequentemente, ndo cabe a todo homem, Hermogenes, fornecer
nomes, mas somente aquele que pode ser chamado de produtor de nomes,
sendo este, pelo que parece, o legislador, 0 mais raro dos artesdos entre o0s
seres humanos. (PLATAO, Cratilo, 388c — 389a)

A segunda, ela é uma ciéncia (epistéme), em Platdo a dialética ndo se declina ao
relativismo sofistico e também néo é mais pars destruens como em Socrates, ndo tem mais 0
carater de inconclusividade, mas sim construtiva, ela estd em condicdo de chegar a verdade e

merece ser chamada de ciéncia.

Por conseguinte, a dialética é o Ginico processo investigatorio que percorre essa
estrada, suprimindo hipéteses e procedendo ao proprio primeiro principio, de
sorte a oferecer seguranca [e confirmagdo]. E quando o olho da alma esta
realmente enterrado numa espécie de pantano barbaro'?, a dialética o exuma
e faz ascender o seu olhar empregando as matérias de estudo que descrevemos
para que auxiliem e cooperem com ele na conversdo da alma. Por forga do
habito, chamamos essas matérias de ciéncias ou forma de conhecimento.
(PLATAO, A Republica, Livro VII. 533d)

Terceira concepcdo, ndo menos importante, como ela € Gtil para se conhecer a esséncia
das coisas, por meio da sua intima relagcdo com a hipotese (hypothesis). Na obra Ménon (2010),

quando se quer conhecer a natureza de alguma coisa que néo se conhece, a virtude, por exemplo,

126 (ndmos), incluindo o sentido de uso consuetudinario.

127 (nomothétoy) englobando o sentido daquele que estabelece convengdes e regras, leis em sentido lato e ndo
apenas no sentido juridico.

128 BapPapog (borboro barbariko): Platdo empresta esta expressdo do orfismo, o qual retratava as almas impias no
mundo subterraneo enterrada na lama.

47



se ela é ensinavel ou ndo, se faz necessario estabelecer uma hipétese, partir de uma proposicao

que ainda néo se conhece e deduzir dela as implicagcdes como se fosse verdadeira, vejamos:

Assim, parece que nos compete examinar os atributos de algo que ainda
desconhecemos o que é. De qualquer maneira, [nessas circunstancias] o
minimo que pode fazer é relaxar um pouco teu controle e permitir que a
guestdo, ou seja, a de que se a virtude surge do ensinamento ou com base em
outra coisa, seja investigada mediante uma hipotese. (PLATAO, Ménon, 86e)

Sdcrates, no Fédon, como porta voz de Platéo, recorre a esse método quando se desilude
com a filosofia da physis de Anaxagoras. Em outras palavras, olhar de mais para o sol pode
cegar o individuo, uma clara critica metaforica de Platdo a filosofia naturalista de Anaxagoras.

Platdo entdo recomenda:

Pensei nessa possibilidade e receei ficar com a minha alma inteiramente cega,
se fixasse 0s olhos nas coisas e procurasse alcanga-las por meio de um dos
sentidos. Pareceu-me aconselhdvel acolher-me ao pensamento, para nele
contemplar a verdadeira natureza das coisas. E muito provavel que a minha
comparacgdo claudique um pouco, pois, estou longe de admitir que quem
considera as coisas por meio do pensamento s6 contempla suas imagens, 0 que
nado se da com quem as vé na realidade. De qualquer modo, meu caminho foi
esse. Em cada caso particular, parto sempre do principio que se me afigura
mais forte, considerando verdadeiro o que com ele concorda. (PLATAO,
Fédon, XLVIII. 99e — 100a)

Uma hip6tese, em muitos casos, s6 pode ser examinada e verificada indiretamente,
através das suas consequéncias. A caracteristica da hipotese é que ela ndo garante a verdade
nem a possibilidade de verificagio direta.

Uma premissa evidente ndo é uma hipétese, e sim antes, no sentido classico do termo,
um axioma, ou seja, uma premissa considerada necessariamente evidente e verdadeira,
fundamento de uma demonstracao.

O principio aristotélico da ndo contradicdo, “nada pode ser e ndo ser simultaneamente”,
por exemplo, foi considerado um axioma fundamental da filosofia, e nesse sentido o uso das
hipoteses na filosofia situa uma distingdo importante entre a filosofia de Platéo e a de Aristdteles
no que dizer respeito ao procedimento proprio da filosofia e do saber cientifico.

Vejamos, entdo, como € possivel distinguir os significados especificos da dialética
platdnica e da dialética aristotélica. Com Platéo a dialética alcanga certa perfei¢ao, poderiamos

dizer sem comprometer com os créditos a Aristételes, que Platdo é o grande nome da dialética.

48



Platdo é o filésofo dos didlogos, 0s quais compreendem pelo menos trés periodos
importantes da sua vida: os primeiros sdo os dialogos socraticos ou aporéticos, como ja vimos
acima - Apologia de Socrates, Criton, Hipias Menor, Alcibiades, Eutifron, Protagoras, ion,
Laques, Lisis, Carmides, Hipias Maior.

Em seguida temos os didlogos da sua maturidade, e claro, Sécrates sempre como
protagonista - Gorgias, Ménon, Menexeno, Eutidemo, Crétilo, Banquete, Fédon, Republica;
por fim, os da sua velhice, com intenso desenvolvimento da sua teoria das ideias - Fedro,
Parménides, Sofista, Politico, Filebo, Timeu, Critias, Leis, Carta VII.

Em Platdo a dialética é uma coisa e em Aristételes ela é outra. Enquanto em Platdo a
dialética é o melhor caminho para o conhecimento da realidade, permitindo, segundo o fil6sofo,
a alma se libertar da doxa, do movimento hereclatiano, isto é, das imagens e aparéncias das
coisas, do pantano barbaro; e isso por meio do didlogo: “a dialética o exuma e faz ascender o
seu olhar empregando as matérias de estudo que descrevemos para que auxiliem e cooperem
com ele na conversdo da alma™'%,

Em Aristételes, por sua vez, é desnecessario separar realidade e aparéncia em dois polos
diferentes, existe um unico polo no qual existem esséncias e aparéncias. No pensamento
aristotélico o movimento, ou o devir, ndo € mera aparéncia e ilusdo, existem coisas que
essencialmente mudam e existem outras coisas que essencialmente ndo, ou seja, sdo imutaveis
como prop0s Parménides, Deus por exemplo.

Nessa perspectiva poderiamos dizer que Heraclito errou quando propds que o
movimento se realiza na contradicdo, pois o principio aristotélico de ato e poténcia suprime
essa perspectiva: as coisas realizam todas as potencialidades contidas em sua esséncia e esta
ndo é contraditoria.

Entretanto um principio de identidade, ou seja, uma proposicdo é sempre igual a ela
mesma e nunca diferente. Em suma, a=a e b=b, ‘a’ sempre sera igual ‘a’, mesmo se afirmarmos
que a=b ainda podemos afirmar que a=a e b=b, 0o exemplo mais salutar que poderiamos
encontrar esta na semente: quando a semente se torna arvore, nenhuma delas, nem a semente e
nem a arvore, tornou-se contraria a si mesma, mas desenvolvem uma potencialidade definida
pela identidade propria de sua esséncia, ou da sua identidade. Aqui ja estamos apontando
vislumbres da dialética em Aristoteles, veremos com maior rigor a frente.

Continuando com a dialética platénica, agueles que estdo em condi¢do de oposi¢cdo um

ao outro e guiados pelas perguntas como naturalmente acontece nos diadlogos, examinam e

129 p ATAO, A Republica, Livro VII. 533d.
49



discutem opinides que cada um deles possui sobre alguma coisa, & um exercicio intelectual que
parte de alguma coisa que se encontra separada em dois polos, duas partes opostas, 0 objetivo
entdo e determinar qual polo é verdadeiro e qual é falso, mas a cada separacéo de polos novos
argumentos irdo surgir e com isso novos polos também irdo surgir, sempre uma nova oposicao,
“aguas sempre novas” diria Heraclito.

O objetivo, ao final, € alcancar a sintese, ou seja, aquela parte mais digna, indivisivel,
univoca e ndo mais passivel de contradicdo, ela é a ideia verdadeira, a esséncia da coisa
pesquisada. Percebe-se aqui que a univocidade ndo tem como finalidade extinguir a
contradicdo, como ja vimos em Parménides, mas ela é o resultado do processo dialético.

Isso fazemos, como foi dito acima, sempre partindo das opinides, imagens e sensa¢oes
e se libertando delas, dialeticamente separando os opostos, mostrando que enquanto doxa essas
opiniGes e movimentos se conflitam e conciliam até chegar a verdade em algum momento, pois
quando conseguimos apontar a falsidade de um é possivel que consigamos apontar a verdade
de outro ou vise e versa, ou a falsidade dos dois, ou é possivel até mesmo que os dois contenham
parte de alguma verdade e assim vamos nos exercitando até chegarmos a uma sintese, isso é

dialética platonica.

3.1. METODO SOCRATICO E A RETORICA EM PLATAO

Até aqui podemos supor que as estruturas da realidade e do pensamento funcionam
dialeticamente. Comecamos com 0 uno em Parménides, passamos pelo movimento no rio de
Heréclito, mudamos de paradigma intelectual com os sofistas, e na &gora com eles, assistimos
0s jogos argumentativos e contenciosos na Apologia de Socrates!®’; e Sdcrates morre,
condenado a beber cicuta.

Com o tema da morte de Sdcrates gostariamos de tentar exemplificar o método da
dialética platdnica com trés possiveis hipOteses para a condenacdo de Sdcrates: (1) o seu
discurso foi fraco, ele ndo conseguiu vencer os argumentos dos sofistas e assim se livrar da
morte; (2) foi a ignorancia dos seus opositores; (3) ou foi para surgir algo novo.

Pois bem, antes é preciso esclarecer que ndo ha ninguém melhor para nos explicar as

possiveis respostas a essas trés hipoteses que Platdo. E exatamente por isso que Socrates, aqui

130 O julgamento e a morte de Sdcrates sdo narrados por Platdo numa obra intitulada Apologia de Socrates, isto €,
a defesa de Sdcrates, feita por seus discipulos, contra Atenas. CHAUI, S&o Paulo, 2000. p. 45.

50



e na Academial®!, tera espaco e voz, ele é um dos principais personagens nos dialogos de Platao.
Apesar de Socrates ser conhecido por alguns como o Gltimo dos sofistas'®2, ele n&o se deixou
corromper pela sofistica, vamos aos argumentos que comprovam isso.

A resposta a primeira hipotese é: Socrates nunca se preocupou demasiadamente em
ganhar a discussao, alids o “ndo saber” socratico ¢ a clara atitude intelectual de alguém que se
coloca diante dos seus interlocutores com a postura de quem ndo sabe, ou se sabe, espera de
forma paciente até ouvir algo que confirme o seu saber, ou ainda de quem esta interessado em
saber 0 que ainda ndo sabe, "Por mim estou conscio de que ndo sou sabio, nem muito nem
pouco."133,

Para a segunda hipotese temos que a ironia do “ndo saber” socratico provocava pelo
menos dois tipos de reacGes em seus adversarios; chamamos essas reacdes de dupla ignorancia
- a otimista e a pessimista. Comecando pela segunda, havia aqueles que enfurecidos
abandonavam os didlogos, acusando Sécrates de corrupcdo e heresia, atitude negativa de
sofistas convencidos que estavam ensinando a coisa certa, quando na verdade eram mestres do

erro.

Mais perigosos sdo 0s outros, todavia, 6 homens, 0s outros que, tendo-se
apoderado de vés desde a infancia, vos levaram a acreditar nas suas callnias
a meu respeito, dizendo: "Ha ai um tal Socrates, um sabio, ponderador dos
meteoros, pesquisador das coisas subterraneas e que faz triunfar o argumento
mais débil sobre o0 mais forte. (PLATAO, Apologia de Sécrates, 18 2b)

Havia ainda outro tipo de ignorancia, a otimista, a consciéncia dessa ignorancia é o
comeco da Filosofia, do amor a sabedoria; pois é a partir dela que buscamos a esséncia
verdadeira da coisa, do éidos™**, diria Platdo, a ideia. As ideias de Platdo sdo aquilo que o
pensamento pensa quando se liberta da caverna®®®, do sensivel, da doxa, e atinge a luz, a ideia,

a realidade, o ser:

181 Academia. Propriamente a escola fundada por Platdo no ginasio que tomava o nome do herdi Academos e que
depois da morte de Platdo foi dirigida por Espeusipo (347-339 a.C), por Xenocrates (339-14 a. C.), por Polemon
(314-270 a. C.) e por Cratete (270-68 a.C). ABBAGNANO, 2007, p. 18.

182 «“Mas isso, ou alguma outra coisa, nos d4 motivo para pensar que Socrates fosse um sofista? Quero sugerir que,
pelo menos em parte, nossa resposta a essa pergunta deveria ser sim. (...) Fica assim claro que Sécrates era
geralmente considerado parte do movimento sofista. Mediante a sua notéria amizade com Aspasia, é provavel que
estivesse em contato bem intimo com o circulo de Péricles, e seu impacto educacional sobre 0s jovens ambiciosos
de Atenas era tal que foi, nessa funcdo, corretamente considerado sofista. O fato de ndo receber pagamento ndo
altera em nada a sua fun¢do.” KERFERD, Sao Paulo, 2023. p. 97-99.

133 p ATAO, Apologia de Socrates, 21 6d.

134 “Eidos, este, que é um dos termos com que Platdo indicava a ideia e Avristdteles a forma, é usado na filosofia
contemporanea especialmente por Husserl para indicar a esséncia que se torna evidente mediante a reducéo
fenomenologica.” ABBAGNANO, 2007, p. 308.

135 Em referéncia a alegoria da caverna na obra Republica.

51



Considera, entdo, de que caréater seria a libertagdo dessas correntes e a cura
dessa ignorancia se algo assim acontecesse: quando um deles fosse libertado
(...). E 0 que aconteceria quando se lembrasse da sua primeira morada, dos
seus companheiros prisioneiros e daquilo que ali passava por sabedoria? N&o
achas que se consideraria feliz pela mudanga e teria pena dos outros?
(PLATAO, A Republica, Livro VII. 515e, 516¢)

Em Platdo sé ¢ possivel chegar a luz pelo método de investigacéo filosofica da refutacéo
que ja aparece em Zendo, como vimos anteriormente, e usada com sistematicidade por Sdcrates,
Platdo e Aristoteles como veremos mais a frente. A grande novidade do método socréatico usado

por Platdo é a maiéutica®®®:

Tudo que é verdadeiro acerca da arte do parto delas também o é com relagédo
a minha. A diferenca entre uma e outra estd em que a minha é praticada em
homens, ndo em mulheres, e no cuidado das suas almas em dores do parto, e
ndo de seus corpos. Mas 0 que ha de mais expressivo na minha arte é sua
capacidade de testar, de todas as maneiras possiveis, se o intelecto do jovem
esta gerando uma mera imagem, uma falsidade, ou uma genuina verdade.
(PLATAO. Teeteto, 150c)

Na maiéutica Platdo realiza uma experiéncia de forte inspiracdo socratica ao interrogar
um escravo. E importante frisar que escravos na polis ndo tinham status quo, a ignorancia em
varias ciéncias como geometria sdo oriundas da falta de liberdade e de ser reconhecido como
cidaddo da polis. Entretanto, através do método socratico do didlogo, o escravo consegue
resolver um complexo problema de geometria e dar a luz ao conhecimento. Na visdo platénica,
como o escravo nada aprendera antes, pois ndo tinha liberdade para isso, resta concluir que ele
extraiu o conhecimento de dentro de si mesmo, da sua alma, a esse fendmeno Platdo chama de
anamnese®®’:

Considerando-se que a alma é imortal, renasceu muitas vezes e contemplou
todas as coisas tanto neste mundo como no mundo subterraneo dos mortos,
nada ha que ndo seja aprendido; disso se conclui que ndo é de se surpreender
que seja capaz de lembrar-se de tudo que aprendei anteriormente a respeito da
virtude bem como sobre outras coisas. Como o todo da natureza tem afinidade,
e a alma aprendeu todas as coisas, nada ha que nos impeca, apos lembrarmos
de uma Unica coisa — processo que 0s seres humanos denominam aprendizado
— de descobrir tudo o mais por nés mesmos, se formos corajosos e nao
fraquejarmos na investigacéo, isso porque investigacéo e aprendizado, como
um todo, consistem em reminiscéncia. (PLATAO, Ménon, 81d)

136 Arte das parteiras; em Teeteto de Platdo, Socrates compara seus ensinamentos a essa arte, porquanto consistem
em dar & luz conhecimentos que se formam na mente de seus discipulos: “Tenho isso em comum com as parteiras:
sou estéril de sabedoria; e aquilo que ha anos muitos censuram em mim, que interrogo 0s outros, mas nunca
respondo por mim porque ndo tenho pensamentos s&bios a expor, é censura justa.” (Teeteto, 150c).

137 Também reminiscéncia.

52



Logo, é possivel concluir essa parte reforcando as expectativas platbnicas que o
conhecimento ndo pode estruturalmente derivar do mundo sensivel, dos sentidos, do
movimento, mas sim de ndés mesmo, da nossa alma, pois conhecer é recordar*3,

Por fim, o devir aparece novamente no conflito dos opostos (ele sempre aparece, coisas
novas sempre aparecem), e isso responde a terceira hipétese. Para Platdo, na Apologia, Socrates
foi vitima do poder do discurso, que agiu contra a razdo, ou seja, a retdrica contra a filosofia.
Platdo vé a retorica com um tom pessimista, diferentemente de seu discipulo Aristoteles. Vale
antecipar que Platdo nédo atribuiu a arte retorica uma funcédo especifica, isso, na verdade, sé vai
acontecer com Aristételes, que a considerou em relacdo com a dialética, como se fosse a
contrapartida desta.

Veremos com maior detalhe que para Aristoteles, a Retorica é “a faculdade de
considerar, em qualquer caso 0s meios de persuasdo disponiveis”!*. Enquanto qualquer outra
arte s6 pode instruir ou persuadir em torno de seus préprios objetos, para Aristoteles a retérica
néo se limita a uma esfera especial de competéncia, mas considera 0s meios de persuasao que
se referem a todos 0s objetos possiveis. Entretanto, Platdo pensou diferente, para ele a retdrica
tem por finalidade “persuadir” por meio dos discursos os mais nobres cidadaos da polis, juizes,
conselheiros, senadores, o povo reunido na assembleial®,

O retdrico tem habilidade para falar contra todos e sobre uma diversidade de assuntos:
“o retorico € sem duvida, capaz de falar de tudo e contra todos e podera, melhor que ninguém,
persuadir a multiddo em qualquer assunto que lhe interesse”**!. Logo, para Platdo a retorica esta
mais proxima da arte culinaria que da medicina, pois estd muito mais apta a satisfazer o paladar
do cidaddo que cura-lo do seu erro, “[...] sabes agora o que eu entendo por retorica: ela é em
relagdo a alma aquilo que a cozinha é em relagio ao corpo”#2,

Apesar da superioridade da filosofia sobre a retorica, na opinido de Platdo, por que
Socrates ndo obteve éxito em sua defesa? Porque ele estd preso aguardando a condenacéo, e
aceita passivamente o seu tragico destino? Os fisicalistas'*® talvez dissessem que é porque ele

possui um corpo material, composto de musculos e articulagdes e que em algum momento se

138 Consequentemente, a alma viu e conheceu toda a realidade, a realidade do outro mundo e a realidade deste
mundo. Sendo assim, conclui Platdo, é facil compreender como a alma pode conhecer e apreender: ela deve
simplesmente extrair de si mesma a verdade que ja possui desde sempre; e esse "extrair de si mesma" é "recordar"
REALE. S8o Paulo, Paulus, 2003. p. 147.

139 ARISTOTELES. Retorica, |. 2. 1355b 26.

140 p| ATAO, Gorgias, 452e.

141 |bid. 457a.

142 |bid. 465€.

143 Como também ficaram conhecidos os pré-socraticos.

53



movimentam, e a0 movimentar esse corpo sensivel, as suas pernas o levam a prisdo. Mas como
ja dito, essa perspectiva filosofica se esgotou, 0 eixo, até entdo, concentrado na physis muda
para as perspectivas das relagdes humanas, comecando a partir dos sofistas.

Posteriormente, em Platdo, algo novo aparece - a metafisica'**, ou seja, algo além da
physis. A explicagdo metafisica para Socrates ter ido para a prisdo ndo é de ordem fisica, mas
esta além da fisica. Representando um valor espiritual e moral Socrates ndo se defende, ele
prefere respeitar e aceitar o veredito e se submeter as leis de Atenas. Sdcrates acreditava que se
ele se esforcasse para se defender, estaria aceitando as acusacoes dos seus opositores, e ele ndo
as aceitava. Ele pensava ainda na possibilidade de os juizes exigirem que ele parasse com a sua
filosofia.

Mas ele prefere a morte a ter que renunciar a filosofia” “[...]Atenienses, respeito-vos e
estimo-vos, mas antes obedecerei ao deus do que a vos, e, enquanto me restar um sopro de vida,
n&o deixarei de filosofar.”1. A ética post mortem da vida de Socrates apresentada na Academia
de Platdo, revela que depois da metafisica, e somente depois dela, é que se pode falar de physis
e metafisica, material e imaterial, sensivel e suprassensivel, somente agora estamos aptos ver o

“ser” constituido por uma realidade além da natureza.

3.2. “SER” E “NAO-SER” EM PLATAO

Podemos informar com base em Berti (2012) que possivelmente os didlogos Teeteto,
Sofista e Politica, foram escritos por Platdo provavelmente no momento em que Aristételes
passou a frequentar a Academia, e ainda é possivel dizer, segundo 0 mesmo comentador, que
essas trés obras possuem certa unidade literaria uma vez que a acao e as personagens sao as
mesmas. Sdo nesses trés dialogos que emerge a especulacdo platdnica sobre a dialética com

perspectiva dicotdbmica de divisao dos opostos (diairesis'*%).

144 Metafisica. “Ciéncia primeira, por ter como objeto o objeto de todas as outras ciéncias, € como principio um
principio que condiciona a validade de todos os outros. Por essa pretensdo de prioridade (que a define), a
Metafisica. (...) O préprio nome dessa ciéncia, que costuma ser atribuido ao lugar que coube aos textos relativos
de Aristoteles na coletanea de Andronico de Rodes (séc. | a.C), mas que Jaeger atribui a um peripatético anterior
a Andronico, presta-se a expressar bem a sua natureza, porquanto ela vai além da fisica, que é a primeira das
ciéncias particulares, para chegar ao fundamento comum em que todas se baseiam e determinar o lugar que cabe
a cada uma na hierarquia do saber; isso explica, sendo a origem, pelo menos o sucesso que esse nome teve.”
ABBAGNANO, 2007. p. 661.
145 p_ATAO, Apologia de Sécrates, 17. 29d.
146 “Diairesis (grego antigo: dwaipeoig, romanizado: diairesis, "divisdo™) é uma forma de classificacdo usada na
I6gica antiga (especialmente platdnica). Divisdo de um conceito em duas partes segundo o método diairético da
dialética platdnica. A diairesis é 0 método posterior de definicao de Platdo baseado na divisdo, desenvolvido nos
didlogos platénicos Fedro, Sofista, Estadista e Filebo (PLATAO, Gorg., 500d; Pol, 302 e; DIALETICA).”
ABBAGNANO, 2007. p. 275.

54



E possivel estabelecer com relativa seguranga a quais dialogos Platio se
dedicava no momento em que Aristoteles entrou na Academia, e
consequentemente, a que tipo de problemas ele devia dedicar principalmente
a sua reflex@o e ao ensino. A trilogia formada por Teeteto, Sofista e Politica,
gue possui clara unidade literaria (0s mesmos personagens, a mesma acao,
explicitas frases e coligagdes), foi com efeito certamente composta nos anos
imediatamente sucessivos a 369 a.C. (BERTI. 2012. p. 11)

Mas em obras anteriores como no Fedro, Platdo ja tratava da dialética em torno da
mesma perspectiva e ainda com um acréscimo, a “reconducio”*’ (synagogé), ou seja, a
reconducdo da multiplicidade ao uno e a “divisdo”**® (diairesis) do uno a multiplicidade,
acenando assim ao primeiro processo divisorio que ja aparece timidamente em Heraclito, ou
seja, aquela relagdo conflituosa excludente dos opostos ser e ndo-ser. Em Platdo, ao nao-ser
corresponde as muitas realidades individuais, as coisas sensiveis, que sobe ao ser, ou seja, ao
tnico universal éidos (ideia), ou teoria das Formas*®. Assim como o n&o-ser ganhou status
ontoldgicos em Heraclito, como aquilo que é'*°, nos fazendo chegar até aqui.

Em Platdo vamos encontrar também uma descoberta revolucionéria para o ndo-ser. Para
resolver a aporia eledtica, Platdo passa a propor o ndo-ser como alteridade e ndo mais como
contrariedade, ou seja, com isso, 0 ndo-ser, longe de ser algo contrario ao ser, é facilmente uma
alteridade constitutiva da realidade mais basica. Essa nova ontologia platdnica ndo trata mais
de ideias transcendentes, mas de uma comunhdo (koinonia) entre “ideias”, sendo assim, 0
mestre da Academia prop&e um novo e revolucionario conceito de verdade, ou seja, a verdade
a partir de entdo esta intrinsicamente ligada a natureza do discurso e dos enunciados.

Platdo estd pensando além da physis hereclatiana, ele coloca o ser e o0 ndo-ser no
discurso, como j4 foi dito acima. Neste caso, a verdade e a falsidade ndo devem ser entendidas
como anteriormente, ou seja, verdade e falsidade como o ser e 0 ndo-ser em si, mas sim o que

se tem dessas duas coisas nos discursos, enunciados e argumentacdes, no dialogo Sofista, por

147 BERTI. Sao Paulo: Paulus, 2012 p. 35.

148 Diairesis: separacdo, divisdo, distingdo, discriminacéo, diérese. No Fedro e no Sofista a dialética é descrita
como um processo de divisdo (diairesis) e de ajuntamento (synagogé). A operacdo da divisdo por géneros e
espécies aproxima a dialética de uma légica, com diferenga que se trata de divisdo do (éidos), e ndo de entidades
I6gicas. DIAIRESIS. Platéo e sua tradi¢io, 2005. Disponivel em:

< http://www.platon.hyperlogos.info/taxonomy/term/4236 >. Acesso em: 23, julho e 2023.

149 Ideia. “Com o termo “ideia” se traduzem geralmente os temos gregos idéa e éidos. Infelizmente a traducéo (que
nesse caso é uma transliteracdo) ndo é a mais feliz, porque, na linguagem moderna, “ideia” assumiu um sentido
que ¢ estranho ao sentido platonico. A tradugdo exata do termo seria “forma” (...). Com efeito, nd6s modernos com
“ideia”, entendemos um conceito, um pensamento, uma representagdo mental, algo enfim que nos leva ao plano
psicoldgico e nooldgico; Platdo, ao contrario, com “ideia” entendia, em certo sentido, algo que constitui o objeto
especifico do pensamento, ou seja, aquilo a que o pensamento se dirige de modo puro, sem 0 que 0 pensamento
ndo seria pensamento. Em resumo, a Ideia platdnica ndo é realmente puro ente de razdo, mas é um ser, mais ainda,
aquele ser que existe de forma absoluta, o verdadeiro ser”. REALE. 2003. p. 139.

150 CIRNE-LIMA (2002), op. cit., p. 23.

55



exemplo, defendendo a possibilidade de o0 homem, sendo um s6, poder participar do multiplo,
maltiplas sdo as atribuicdes ou predicacBes que podem ser ligadas a ele: cores, formas,

grandezas, vicios, virtudes.

Estrangeiro: Falamos do ser humano e Ihe conferimos muitas designacGes
adicionais. A ele atribuimos cores, formas, tamanhos, vicios e virtudes, e em
todos esses casos e outros incontaveis ndo nos limitamos a dizer que ele € ser
humano, mas dizemos que é bom e em nimero infindo de outras coisas. Da
mesma maneira, tratamos como multipla e chamamos por muitos nomes toda
coisa singular que supomos ser uma. (PLATAO, Sofista, 251b)

E importante frisar que esta descoberta do conflito dos opostos no discurso vem junto
com a compreensao formal do principio de ndo-contradi¢do. Foi no dialogo platdnico Sofista a
primeira vez que esse principio ganhou forma, e em se tratando de discurso veremos que a
argumentacdo verdadeira ndo pode ser falsa, uma falsa ndo pode ser verdadeira, ou verdadeira
e falsa ao mesmo tempo.

No didlogo entre Teeteto e o estrangeiro, Platdo nos fornece um novo modelo de
entendimento do ser, enquanto em alguns didlogos, os da sua juventude, ele tem, em certo
sentido, 0 mesmo entendimento que o ser e 0 ndo-ser estdo fatalmente ligados as qualidades das
coisas como se pensavam desde Heraclito. No Sofista o ser passa a se tornar qualidade dos
discursos e assim é possivel compreender que o ser ndo pode ser idéntico a verdade e muito
menos o ndo-ser a falsidade, mas a uma redefinicdo de verdade e falsidade como “qualidade”
do discurso.

A reformulacdo negativa do ndo-ser a que se prop8e, ndo esta mais na qualidade de
oposto do ser como temos visto desde Heraclito, agora essa negativa ganha uma nova
redefinicdo, o Estrangeiro diz: “quando dizemos ndo-ser referimos, suponho, néo a algo oposto
do ser, mas somente a algo diferente”®L.

De agora em diante a verdade ou falsidade em Platdo sera uma qualidade do discurso.

No proximo capitulo veremos a filosofia de Aristdteles, sua sistematicidade e a sua
contribuicdo teorica, ele saberd como ninguém oferecer uma metodizacdo rigorosa as
descobertas feitas pelos seus predecessores, principalmente as realizadas por Sécrates e Platéo,
seu mestre. E com Aristdteles que veremos a contradicio e a dialética alcancar a estabilidade

em meio a0 movimento.

151 p| ATAO, Teeteto, 257h.
56



Capitulo IV
4. ARISTOTELES E O PRINCIPIO DA NAO CONTRADICAO

A grande contribuico de Aristoteles a filosofia, além da sua contribuicio teorética'®?,
foi ter nos oferecido uma sistematizagéo rigorosa as descobertas feitas pelos seus predecessores,
mais diretamente por SOcrates e Platdo — a contradicdo e a dialética, e as melhorando
tecnicamente.

Sobre elas, os naturalistas quase nada e os sofistas bem timidamente atuaram, depois,
de forma mais ativa, SAcrates e Platdo as levam a certa perfeicao nos dialogos. Comegando pela
contradicdo que passou entdo a ser chamada tradicionalmente de “Principio da ndo
contradicdo”, principio esse que aparece formulado sistematicamente no Livro IV da
Metafisica.

Aristételes levara a cabo essa sistematizacéo, e afirmara o principio da ndo contradicéo
como 0 “principio mais seguro de todos”. Comegaremos com ele para sé posteriormente nos

concentrar na dialética propriamente dita:

E o principio mais seguro de todos é aquele sobre o qual é impossivel errar:
esse principio deve ser o mais conhecido (de fato, todos erram sobre coisas
que ndo sao conhecidas) deve ser um principio ndo hipotético. Com efeito, o
principio que deve necessariamente ser possuido por quem quer conhecer
qualquer coisa ndo pode ser uma pura hipltese, e 0 que deve conhecer
necessariamente quem queira conhecer qualquer coisa ja deve ser possuido
antes que se aprenda qualquer coisa. E evidente, portanto, que esse principio
é 0 mais seguro de todos. (ARISTOTELES, Metafisica, 1005b 10,15)

Endossando a confianca sobre esse principio, Aristoteles afiancara que “é impossivel

gue a mesma coisa, a0 mesmo tempo, pertenca e ndo a uma mesma coisa, segundo 0 mesmo

aspecto”%,
Berti, quando traduz o termo (hyparkhein) “pertenga”, nos esclarece que o

[ : isa & : ja, de uma “propriedade a um substrato™>*.
ertencimento é real de uma coisa a outra, ou seja, d “propriedad bstrato”>*

A ldgica desse argumento se expressa na seguinte formula: ¢ impossivel que “a” seja
“b” e ndo seja “b” a0 mesmo tempo e Sob 0 mesmo aspecto.
Ora, se é impossivel que a mesma coisa, a0 mesmo tempo, pertenca e ndo a uma mesma

coisa, segundo o mesmo aspecto, logo, podemos afirmar como consequéncia légica que ndo é

152 REALE (2003), op. cit., p. 17.
153 ARISTOTELES. Metafisica, IV 3 1005 b 20.
154 BERTI, Enrico. Contradicdo e Dialética nos antigos e nos modernos. Sdo Paulo: Paulus, 2013. p. 156

57



possivel, ou seja, € impossivel que uma mesma pessoa no mesmo periodo de tempo pense que
uma mesma coisa seja e ndo seja a0 mesmo tempo sob 0 mesmo aspecto: “a” nao pode ser “b”
e ndo ser “b” a0 mesmo tempo sob 0 mesmo aspecto, se alguém assim pensa esta claramente
no terreno do erro e do engano.

E justamente a partir desse principio, o da ndo contradicdo, que faremos a nossa incursio
no Liceu, para entdo compreender a dialética aristotélica como um caminho propedéutico as
praticas de investigacGes. Sendo este principio “o mais seguro de todos”, temos razdes para
acreditar que quem por ele é orientado ndo tropecard na pedra de Parménides, ndo sera levado
pelas correntezas das aguas sempre novas do rio de Heraclito, ndo permanecera cético ante ao
relativismo sofistico, sobretudo, tera alguma dignidade na sua busca pela verdade, mesmo que
os discursos contraditérios na agora os condene como aconteceu com Socrates.

O principio da ndo contradi¢cdo ndo comunga com erros, Jaqueline Stefani, na obra O
conhecimento em Aristoteles (2018), escreve que varias sdo as passagens na Metafisica
aristotélica que qualificam o principio em questdo como “o mais seguro de todos™'*, ela aponta
quatro.

O primeiro, ontoldgico, “depois do que foi dito, devemos definir esse principio. E
impossivel que a mesma coisa, a0 mesmo tempo, pertenca e ndo a uma mesma coisa, segundo
0 mesmo aspecto”®®, sendo assim, ou um atributo pertence a um determinado sujeito ou no, e
se pertence a0 mesmo tempo e sob 0 mesmo aspecto, logo podemos concluir que s&o aspectos
completamente diferentes um do outro, podemos expressar essa primeira formulacdo nos
seguintes termos “¢ impossivel que “a” seja “b” e ndo seja “b” a0 mesmo tempo sob 0 mesmo
aspecto”.

O segundo, psicoldgico, “efetivamente, é impossivel a quem quer que seja acreditar que
uma mesma coisa seja e ndo seja”*®’, aqui podemos notar claramente a evolugdo de uma
formulacdo psicoldgica, ou ha crenga que uma pessoa possa ter que uma mesma coisa seja e
ndo seja, ha entdo mudanca de paradigma, nas palavras de Stefani: “[...] hd um deslocamento
do objeto para o sujeito”*®,

E importante notar aqui que de uma impossibilidade real deriva uma impossibilidade
psicolégica e ldgica. Ora, se é impossivel o pertencimento, entdo é impossivel o pensamento

sobre a coisa, pois se ha impossibilidade ontoldgica, ou seja, real, logo ha impossibilidade do

155 STEFANI, Jaqueline. O conhecimento em Aristételes: Educs, Caxias do Sul, Rio Grande do Sul, 2018. p. 65.
156 ARISTOTELES. Metafisica, 1V 3 1005 b 15-20.

157 Ibid. Metafisica, IV 3 1005 b 20.

158 STEFANI, Jaqueline. O conhecimento em Aristoteles: Educs, Caxias do Sul, Rio Grande do Sul, 2018. p. 65.

58



discurso, de opiniGes e pensamentos, pois 0s pensamentos e as opinides sdo realidades, e 0
discurso, isto é, a afirmac&o e a negacao, ndo sao outra coisa sendo a expressao dos pensamentos
ou das opinides. Portanto, é possivel dizer como Berti: “[...] sobre o valor ontoldgico do
principio de ndo contradicio se fundamenta também seu valor psicoldgico ou logico. »*°.

O terceiro, impossibilidade ontoldgica (ambito Idgico linguistico 1), "'e se ndo é possivel
que 0s contrarios subsistam juntos no mesmo sujeito (...) é evidentemente impossivel que, ao
mesmo tempo, a mesma pessoa admita verdadeiramente que a mesma coisa exista e ndo
exista."1%° & condicional para a alma a impossibilidade da crenga ou concepgdo dela. Ora,
vejamos, se ndo € possivel ao mesmo tempo que 0s contrarios pertencam ao mesmo sujeito,
logo, fica evidente que se torna impossivel para 0 mesmo espirito, psyché, ou alma, conceber,
ao mesmo tempo, que a mesma coisa € e ndo é.

O quarto e ndo menos importante é a impossibilidade ontoldgica (dmbito ldgico
linguistico 2), "(...) portanto é impossivel, a0 mesmo tempo, afirmar e negar com verdade"®?,
essas duas ultimas sdo bem mais simples, no campo ldgico/linguistico, ainda que elas sejam
casos de implicacdes ontoldgicas, ora se a afirmacéo € verdadeira, logo a negacao € falsa.

Segundo Stefani, essas quatro proposicGes formuladas por Aristételes, foram para
qualificar o principio da ndo contradigdo como o “mais seguro de todos”. Sobretudo, € preciso
evidenciar pelo menos dois pontos importantes a respeito disso:

O primeiro, é que as duas Ultimas formulagdes (3 e 4) encontradas na Metafisica estdo
no dmbito légico/linguistico, ainda que sejam o0s aspectos ontoldgico que as sustente, se por um
lado a afirmacdo € verdadeira, logo a negacdo é falsa e vice-versa; por outro lado, se é
impossivel que a afirmacédo e a negacdo sejam verdadeiras e falsas ao mesmo tempo, logo é
impossivel que os contrarios coexistam em um mesmo sujeito sob um mesmo aspecto.

O segundo ponto, é que, todas as vezes que nos referimos aos discursos, nas palavras de
Berti, estamos nos referindo sempre ao “seu valor de verdade, ndo a sua pronunciabilidade
material”1®2, pois é possivel que alguém possa afirmar e negar o pertencimento no mesmo
sujeito ao mesmo tempo sob um mesmo aspecto, entretanto, ndo significa que ele esteja
pensando efetivamente nisso.

Ainda, é possivel que um individuo tenha contemporaneamente opinides contraditorias

ou contrarias, sem ao menos saber que séo, e se ndo houver alguém para o esclarecer, ele nunca

159 BERTI, Enrico. Contradicdo e Dialética nos antigos e nos modernos. S&o Paulo: Paulus, 2013. p. 157.
160 ARISTOTELES. Metafisica, 1V 3 1005 b 15-20.

161 |bid. Metafisica, IV 6 1011 b 20.

162 BERTI, Enrico. Contradicdo e Dialética nos antigos e nos modernos. Sdo Paulo: Paulus, 2013. p. 157.

59



ird perceber que suas opinides sdo opostas e insustentaveis. Temos ainda, segundo Berti, 0s
casos dos dementes, sustentado por Jan Lukasiewicz%,

E justamente aqui que entra o papel da refutacio (élenkhos) descoberta por Zenio,
utilizada por Sécrates e Platdo, levada a rigor sistematico por Aristoteles. No estagirita a
refutacdo tem justamente o papel de tornar explicitada, opinada, e, portanto, refletida uma
opinido, um argumento, ou um discurso eventualmente em contradi¢do, porém nédo percebido

pelo interlocutor, uma vez feito isso, o objetivo é remové-lo, essa € a tarefa da refutacao.

4.1. AS DIFERENCAS ENTRE OS CONTRARIOS E CONTRADITORIOS

Antes de procurar entender melhor a descoberta de Zendo em Avristoteles — a refutagédo
- para posteriormente dialogar no Liceu sobre a dialética propriamente dita, existe um percurso
que precisamos fazer, a saber, as diferencas das oposi¢Oes que sdo contrarias e contraditorias.

Cirne-Lima escreveu que “ha diversos tipos de oposi¢do, [...] oposicdo entre
contraditérios, [...] oposicdo entre contrarios, [...] oposi¢do entre subcontrarias, [...] oposicdo
entre subalternas. [...]*%,

Para nossa pesquisa interessa duas, especificamente, as contrarias e as contraditdrias.

Sem negar a importancia das demais, que nessa pesquisa podem inclusive ocupar papeis

163 «“A tese sustentada por Lukasiewicz é que no caso dos dementes ou nos estados de delirio febril se verifiquem
efetivas violagdes do p.d.n.c. (...) trata-se de representa¢es do mundo incompletas e infiéis, sem valor de verdade.
Nesse contexto deve ser avaliada a presumivel nega¢do do p.d.n.c. que, segundo alguns psicanalistas (por exemplo
I. Matte Blanco), verificar-se-ia em nivel de vida inconsciente (por exemplo, quando se ama e se odeia
contemporaneamente a mesma pessoa). De fato, concordando que nesses casos se verifiquem auténtica contradicao
(por exemplo amor e o 6dio sejam ndo s6 concomitantes, mas também “sob o mesmo aspecto”, isto ¢, pelos
mesmos motivos, 0 que parece improvavel), ela permanece num nivel infralinguistico, isto €, ndo expresso,
justamente porque inconsciente e, portanto, subtraido do critério da significacdo. Além disso, que o préprio
inconsciente seja, sob certos aspectos, uma espécie de linguagem, como foi sustentado por alguém (Lacan), pode
ser verdadeiro do ponto de vista da estrutura, isto &, sintatico, mas ndo semantico, isto &, da significagdo, justamente
porque ele ndo se expressa na linguagem convencional, onde o que vale ¢ o critério de significacdo.” Ibid. p.
157,158.

164 Ha diversos tipos de oposicéo légicas. (No quadrado l6gico), a oposicdo entre A e O e entre E e | é chamada de
oposicdo entre contraditorios. A oposicao entre contraditérios cruza pelo meio do Quadrado Légico. A oposicéo
entre A e E é chamada de oposicao entre contrarios; ambas as proposi¢fes sdo universais: uma € positiva, a outra,
negativa. A oposicdo subcontraria € a que vige entre | e O, entre duas proposi¢des particulares: uma afirmativa, a
outra negativa. A oposicdo entre A e | no lado esquerdo do Quadrado Légico, e entre E e O, no lado direito, é
chamada de subalternacéo. (...) Da verdade de uma proposi¢cdo A pode-se concluir a falsidade da proposi¢éo O,
gue Ihe é contraditoriamente oposta? Sim, sempre, responde Aristoteles, da verdade de A segue logicamente a
falsidade de O. e E a passagem de A para E? E de A para |I? Para cada tipo de oposicéo ha regras especificas.
Aristoteles elaborou as regras do Quadrado Légico, aplicando de maneira consequente 0 mesmo método que usou
para analisar a estrutura interna da proposicao, isto é, perguntando se uma proposicéo inclui ou exclui a outra.
CIRNE-LIMA. 2008. p. 59.

60



secundarios, precisaremos analisar qual o grau de relacdo que o principio da ndo contradi¢do
desenvolve com as oposic¢Oes contrarias e contraditorias.

Logo, para prosseguirmos, necessitaremos compreender as diferencas que as
compreende e como cada uma delas atua nos discursos.

Em regra, proposicfes contrarias, ndo podem ser ambas verdadeiras ao mesmo tempo,
ou seja, “todo A é B, nenhum A é B” - “todos os homens sdo brancos e nenhum homem é
branco”.

Percebe-se ainda que as oposicdes contrarias sdo sempre universais afirmativas e
universais negativas. Berti vai nos esclarecer que as oposigdes entre contrarios sdo “proposicoes
que se encontram na distancia maxima, ou que tém a diferenca maxima entre si dentro do
mesmo género, por exemplo, o branco e o preto no &mbito da cor, ou 0 bom e 0 mau, no ambito
das qualidades morais”*®°,

No exemplo acima, a primeira proposi¢&o é universal afirmativa, e a segunda é universal

negativa; se uma afirma a outra necessariamente nega. Aristoteles esclarece:

Supondo que estabelecemos duas proposi¢cBes, uma afirmativa e uma
negativa, ambas universal, teremos duas proposi¢des contrarias. Por “ambas
universais na sua forma e tendo por sujeito um universal” entendo proposigdes
como “todo homem ¢é branco”, por um lado, e “nenhum homem ¢ branco”, por
outro. (...) Tratando-se dos contrarios, notamos que ambos [na sua posi¢éo]
ndo podem ser ao mesmo tempo verdadeiros. (ARISTOTELES, Da
Interpretacdo, VII, 17b1 5, 25)

Chegamos, entdo, a conclusao de que as proposicdes sdo contrarias porque pelo menos
uma tem que ser falsa. Se a primeira é verdadeira, entdo a segunda é falsa. Se a segunda é
verdadeira, a primeira tem que ser falsa.

Entretanto, é perfeitamente possivel ocorrer que em algumas proposicdes contrarias
ambas podem ser falsas ao mesmo tempo, se tanto a primeira quanto a segunda afirmacao forem
falsas, e isso se d& em razdo de uma incongruéncia interna dentro da prépria proposi¢édo, ou
seja, uma exclui a outra, “todo A é B, nenhum A ¢é B” - “todos 0os homens s&o brancos e nenhum
homem ¢é branco”.

As oposicdes contraditorias sdo aquelas das quais duas proposi¢des nem sempre uma
tem que ser verdadeira e outra falsa. Ha razdes expostas pelo proprio Aristoteles de que uma
sera falsa se a outra for verdadeira. Ou seja, “todo A ¢ B”, “algum A ndo ¢ B”, “nenhum A ¢

B” ¢ “algum A é B” - para uma melhor compreensao poderiamos dizer, “todos 0s homens séo

165 BERTI, Enrico. Contradicdo e Dialética nos antigos e nos modernos. Sdo Paulo: Paulus, 2013. p. 184.
61



2 ¢C

brancos”, “alguns homens ndo sdo brancos”, “nenhum homem ¢ branco” ¢ “alguns homens sao
brancos”.

Elas, sdo universais afirmativas, particular negativa, universal negativa e particular
afirmativa, ndo violando assim o principio da nao contradicdo, pois pode ocorrer que em um
universo de homens brancos, alguns ndo sejam brancos ou alguns sejam brancos. As
proposicOes contraditorias sdo termos nos quais uma é simplesmente a negagdo da outra, como
no exemplo mencionado, ou seja, “todos os homens sdo brancos” e “alguns homens ndo sdo
brancos”, em sintese, “brancos e ndo brancos”. Ou seja, duas proposi¢cdes contraditorias ndo
podem ser nem verdadeiras nem falsas ao mesmo tempo

Aristételes, na obra Da Interpretacdo, expressa com 0s seguintes exemplos: a
proposicéo “todo homem ¢ branco” opde-Se a “algum homem néo ¢é branco”, e “algum homem
¢ branco” opde-se a “nenhum homem ¢ branco”, assim como “o homem ¢é branco” opde-se a

“0 homem n#o ¢ branco”®, Ele ainda prossegue afirmando que:

A titulo de sintese do exposto precedentemente, demonstramos que uma
negacgdo simples se opde a uma afirmagéo simples enquanto contraditdrio, e
explicamos também quais sdo os contraditorios. Da classe das proposi¢des
contraditérias distinguimos os contrarios e explicamos quais sdo estes.
Demonstramos, ademais, que de dois opostos hem sempre um tem que ser
verdadeiro, e o outro, falso; apresentamos as razes para iSSO e expusemos as
condicdes nas quais um sera falso, se o outro for verdadeiro. (ARISTOTELES,
Da Interpretacéo, VII, 18a 10)

Portanto, a oposicao entre os contraditérios implica que nédo pertence ao mesmo género
como é o caso das contrarias, isto é, 0s termos negativos sdo totalmente indeterminados, e ndo
possuem nenhum termo intermediario como € o caso dos contrarios, pois nas palavras do Berti
“a sua oposicdo esgota a totalidade do real”*®’, deixando claro para os pesquisadores do assunto
que em um discurso contraditorio, existem apenas dois termos, o termo positivo como sendo
uma parte deste, o termo negativo como sendo todo o resto.

Isso nos leva a seguinte interpretacdo: apenas na oposicéo entre contraditorios se aplica
0 principio do terceiro excluido, pois como nesse tipo de proposicdo ndo existe termos

intermediario®®®, logo néo é possivel haver também uma terceira possibilidade. Retiramos entéo

166 ARISTOTELES, Da Interpretacéo, VII, 18a 5.

167 BERTI, Enrico. Contradicdo e Dialética nos antigos e nos modernos. S&o Paulo: Paulus, 2013. p. 185.

168 Aristoteles afirma que entre os opostos da contradi¢do ndo ha intermediario. ARISTOTELES. (Metafisica. X
7, 1057 a 33-36).

62



qualquer chance de uma proposicéao ter uma terceira possibilidade, ou seja, ou ela é verdadeira
ou é falsa.

Podemos, entdo, concluir essa parte com as seguintes afirmacdes:

a) oposicao entre contrarios sdo aquelas proposicdes respectivamente em que 0 sujeito
do discurso é universal na afirmagdo como na negagao, ou seja, € universal tanto na proposicao
afirmativa como na negativa, que se opde a oposicdo contraditdria, ou seja, sdo proposicdes
universais que diferem sé pela qualidade (negacdo ou afirmacdo) onde duas proposicdes
contrarias ndo podem ser ambas verdadeiras ao mesmo tempo;

b) A oposicdo entre contraditorios, por sua vez, sao aquelas proposi¢des em que, por um
lado, o0 sujeito do discurso € universal afirmativo, particular negativo, universal negativo e
particular afirmativo, e que esta em harmonia com o principio do terceiro excluido, isto é, é
necessario que uma proposicao seja verdadeira e a outra falsa, o que ndo é possivel acontecer

nas contrarias.

4.2. DIFERENCAS ENTRE A REFUTACAO E O SILOGISMO CIENTIFICO

Uma vez entendida o papel das oposicGes, principalmente o da contradicdo e o da
oposicdo entre contraditorio, resta-nos entdo entender a refutacdo (élenkhos). O que é a
refutacdo? Qual o seu papel nos discursos, principalmente nos dialéticos? Aristoteles nos

esclarece na obra Analiticos Anteriores que a refutacéo é o silogismo da contradicdo. VVejamos:

Uma vez que compreendamos quando e mediante qual combinacéo de termos
se produz um silogismo, ficara também claro quando a refutacéo sera ou ndo
sera possivel. A Refutacdo pode ocorrer quer todas as proposi¢cdes sejam
concedidas, quer as respostas se alternem (isto €, sendo uma negativa e uma
afirmativa), pois vimos que um silogismo é produzido tanto com o primeiro
quanto com o Ultimo arranjo de termos. Consequentemente, se a proposi¢ao
aceita for contraria a conclusao, o resultado sera necessariamente a refutacéo,
uma vez que esta é um silogismo que demonstra uma conclusao contraditoéria.
(ARISTOTELES, An. Ant., XX. 66b1 5)

Nesse sentido, a refutacdo € um silogismo que deduz uma contradicdo em alguma
proposicdo. Outra maneira de entender melhor a refutagcdo é mostrar a diferenca entre ela com
um outro tipo de silogismo, a saber, a demonstracéo, que Aristoteles vai chamar de silogismo

cientifico, ou silogismo da demonstracao, ou ciéncia:

63



O que agora designamos por saber é o acto de conhecer através da
demonstracdo. Por demonstracdo entendo o silogismo que leva ao saber, e
digo que leva ao saber o silogismo cuja inteligéncia é para nos a ciéncia.
Supondo que 0 conhecimento por ciéncia consiste deveras nisso que
propusemos, é necessario também que a ciéncia demonstrativa arranque de
premissas verdadeiras, primeiras, imediatas, mais conhecidas do que a
conclusdo, anteriores a esta, e da qual elas, sdo as causas. (ARISTOTELES,
An. Post., I. 71b 2)

Vejamos entdo pelo menos trés caracteristicas importantes na refutacao que a difere do
silogismo cientifico:

(1) Néo se serve de premissas necessariamente verdadeiras, como é o caso do silogismo
cientifico, que nas palavras de Stefani, na demonstracdo, “quando dadas certas premissas
(verdadeiras), alguma concluso decorre delas necessariamente®°. Ao contrario, a refutacdo é
dada de premissas concedidas por um interlocutor em um diélogo, nesse sentido a refutagéo
acontece em um contexto dialético.

(1) tém por objetivo mostrar a contradicdo entre a conclusdo e uma das premissas
admitidas na estrutura do silogismo, de forma semelhante ao silogismo cientifico. A diferenca
é que o silogismo cientifico utiliza a contradi¢do duas vezes. A primeira, entre a conclusao e
uma das premissas como a refutacdo; a segunda, entre a conclusdo falsa e a premissa que se
pretende demonstrar e que, afinal, € a verdadeira. Ao passo que a refutacdo utiliza a contradicao
apenas uma vez, ou seja, “entre a conclusdo e uma das premissas”’°.

(111) acontece em um processo dialético, processo esse que diverge profundamente do
cientifico, é possivel que alguém possa afirmar e negar o pertencimento no mesmo sujeito ao
mesmo tempo sob um mesmo aspecto, ou ainda, que um individuo tenha contemporaneamente
opiniBes contraditdrias ou contrarias, sem ao menos saber que sdo. A refutacdo tem o papel de
tornar explicitada, opinada, e, portanto, refletida uma opinido, um argumento, ou um discurso
contrério e, eventualmente, em contradi¢do, porém ndo percebido pelo interlocutor e removeé-
lo, essa é a tarefa da refutacéo.

A demonstracéo, diferentemente da refutacdo, € caracterizada como um monélogo, onde
0 mestre ensina e 0 aluno apenas escuta, partindo do principio de que ndo sabe e esta em
processo de aprendizado sobre as causas. Procede de premissas universais para conclusoes
particulares, isto é, literalmente um conjunto de discursos, e a concatenacdo, raciocinio,

argumentacdo, ou mais propriamente deducdo, com duas caracteristicas bastante especificas,

169 STEFANI, Jaqueline. O conhecimento em Aristételes: Educs, Caxias do Sul, Rio Grande do Sul, 2018. p. 40.
170 BERTI, Enrico. Contradicdo e Dialética nos antigos e nos modernos. Sdo Paulo: Paulus, 2013. p. 181.

64



ou seja, o conhecimento da causa e a necessidade. Nesse sentido, o conhecimento da causa é 0
mesmo que ser causa da conclusdo, porque ter ciéncia significa, como j& vimos, conhecer a

causa, portanto, ela deve ser anterior a conclusdo para s6 entéo ser causa da concluséo.

4.3. ADIALETICA

Esse é o ponto da teoria da argumentacdo de Aristdteles onde trataremos da parte mais
importante da nossa pesquisa — a Dialética. Ja antecedemos que a dialética é fundamentada nas
opinides “compartilhadas pela maioria ou pelos sabios, isto é, por todos, ou pela maioria, Ou
pela maioria dos mais respeitaveis entre eles (endoxas)”’!’!, ou seja, aquela que procura
permanecer nos limites entre a opinido (doxa) e a ciéncia (episteme).

Neste ponto da pesquisa € importante apresentar quais sao as principais obras de
Aristoteles que faremos uso para examinar e mostrar a importancia da dialética como também
da retorica, e a somatoria de fases decisivas da utilidade delas quanto as ciéncias e a filosofia,
como um caminho propedéutico para a pratica de investigacao.

Comecaremos, entdo, pelos Topicos, que se constituem de um tratado de Aristoteles
sobre a arte dialética, ou seja, como ja foi dito, a invencdo e a descoberta de argumentos em
que as proposicdes se apoiam em opinides comuns, compartilhadas pela maioria. Nos
Topicos!’? é que se apresenta argumentacéo, tanto para a defesa como para refutagio partindo
dos endoxas.

Ora, uma vez que desde o inicio dessa pesquisa objetivamos apontar a dialética como
um caminho inicial as préaticas de investigacdo, ou seja, a pratica da ciéncia como é vista em
Aristételes; uma vez que sabemos que a ciéncia, ou o silogismo cientifico, diferente da
refutacdo como apontado acima, ou seja, € universal e parte de proposicdes necessarias, e que
as conclusdes oriundas delas ndo podem ser outra sendo necessarias e verdadeiras;
mostraremos, entdo, que Aristoteles aponta um caminho para seguir: 0 caminho ndo é o
silogismo cientifico, mas o dialético, a aporia, que mesmo ndo sendo ciéncia consiste em um
passo inicial para obtencdo da mesma.

Para mostrar com mais clareza o caminho apontado por Aristoteles na busca pela

ciéncia, com base nas duas obras de Aristoteles ja citadas - Topicos e Elencos Sofisticos -,

171 Tépicos (2007), op. cit., p. 07.
172 Argumentos comuns sdo os lugares (topoi) que constituem o objeto dos Tépicos de Aristoteles. ABBAGNANO,
Séo Paulo. 2007. p. 79.

65



elaboraremos cinco perguntas e tentaremos respondé-las com vistas a alcangar nossa proposigéo
—a dialética como um caminho a prética da investigacao.

I) se a dialética pode ser uma investigacao que abre caminho a apreensdo dos principios
primeiros de todas as ciéncias, poderiamos afirmar que os Topicos servem de preparacao
introdutoria para obtencédo da ciéncia?

I1) a dialética é distinta da ciéncia que em nada importa o silogismo cientifico?

I11) é possivel afirmar que 0 método que Aristételes emprega na maioria das suas obras,
inclusive nas que sao “cientificas” € dialético?

IV) se a resposta da terceira pergunta for sim, é possivel, entdo, afirmar a possibilidade
de uma aproximacdo da dialética com a ciéncia?

V) se podemos aproximar a dialética da ciéncia, é igualmente possivel haver uma

aproximacdo da retdrica com a dialética?

4.4. DIALETICA E RETORICA - SEMELHANCAS E DIFERENCAS

Comecando pela ultima pergunta do item anterior, a dialética é, como ja vimos, uma
prética de investigacdo a qual podemos recorrer para raciocinar, partindo dos endoxas, sobre
qualquer problema que nos seja proposto, e somos capazes de, na medida em que respondemos
ndo entramos em contradicoes.

E aretorica? Qual grau de proximidade ela tem com a dialética? De pronto é importante
saber 0 ponto de partida tanto de uma como de outra.

Assim como a dialética, a retorica, mesmo ndo partindo de “premissas verdadeiras”, ou
de argumentos evidentes por si mesmo, que ndo precisam ser demonstrados, elas contam
comumente com a aprovagao geral.

Jacques Brunschwig, na obra Estudos e Exercicios da Filosofia Grega (2009) escreveu
que, “basta ler as célebres primeiras linhas da Retorica para saber que Aristoteles, pelo menos
em certo momento de sua carreira, quis apresentar a retorica e a dialética como duas “artes”,
que se assemelham entre si”"3,

Aristoteles afirma:

A retdrica é a outra face da dialética; pois ambas se ocupam de questdes mais
ou menos ligadas ao conhecimento comum e ndo correspondem a nenhuma

13 BRUNSCHWIG, Jacques. Estudos e Exercicios da Filosofia Grega. Ed. PUC-Rio. Sdo Paulo: Loyola. 2009. p.
117.

66



ciéncia em particular. De fato, todas as pessoas de alguma maneira participam
de uma e de outra, pois todas elas tentam em certa medida guestionar e
sustentar um argumento, defender-se ou acusar. (ARISTOTELES, Retérica,
I. 1354a)

Luiz Rohden, em O Poder da linguagem: a arte retorica de Aristételes (1997), apresenta
a retorica como uma “imagem da dialética”!’*, semelhante a ela. Para ele, fundamentalmente,
elas se assemelham quanto aos assuntos que abordam, e nao possuem carater ‘“necessario” e
“apoditico”.

Sobre esse mesmo assunto Stefani (2018) afirma que “o necessario nao ¢ objeto nem da
dialética nem da retdrica e tampouco sdo objetos da retdrica e da dialética o contingente e 0
acaso”!".

Percebe-se nessas passagens 0s elementos comuns entre a dialética e a retérica e como
ambas se ocupam de questdes mais ou menos ligadas ao conhecimento comum e n&o
correspondem a nenhuma ciéncia particular, ou seja, elas se aproximam do campo das opinides
geralmente aceitas, que na verdade sdo as premissas provaveis.

Entretanto, vale ressaltar que enquanto a dialética parte de opinides geralmente aceitas
por todos, pelos mais respeitaveis, pelos sabios (endoxas), a retérica ao contrario parte dos
entimemas'’® (enthymema).

Ora, por mais que aparentemente se aproxime um termo do outro, ha algumas
divergéncias dignas de notas. As endoxas, ja sabemos, sdo opinides aceitas por todos, pelos
mais respeitaveis sabios.

Os entimemas, por sua vez, tém caracteristicas um tanto distintas das endoxas, ele é o
silogismo da retdrical’’. Cunhado por Aristdteles, ele é, no sentido mais especifico do termo,

um corpo de provas da retorica, que confirma a existéncia ou ndo dos fatos, e que se articula

174 ROHDEN, Luiz. O Poder da linguagem: a arte retérica de Aristoteles. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1997. p. 151.
175 STEFANI, Jaqueline. O conhecimento em Aristételes. Caxias do Sul, RS: Educs, 2018. p. 120.

176 ENTIMEMA (Enthymema). Segundo Aristoteles, silogismo fundado em premissas provaveis ou em signos
(An. pr., 70 a 10); é o silogismo da retérica. O Entimema fundado em premissas provaveis nunca conclui
necessariamente, pois as premissas provaveis valem na maioria das vezes, mas nem sempre. O Entimema fundado
em signos as vezes conclui necessariamente. Assim, quando se diz que alguém esta doente porque tem febre, ou
que uma mulher deu a luz porque tem leite, cria-se um silogismo do qual simplesmente se omite a premissa maior,
ou seja, que quem tem febre esta doente, ou que toda mulher que deu a luz tem leite (Ret., I, 1357 a, pp. 33 ss.).
Quando o signo é uma prova segura, vale como termo médio de um silogismo demonstrativo do qual se omitiu
uma premissa considerada ja conhecida (An. pr., 70 b 1 ss.). Este segundo significado de Entimema foi acolhido
pela ldgica medieval, que o considerou um "silogismo imperfeito”, em que se deixa de expor uma premissa, Como
guando se diz "Todo animal corre, logo todo homem corre, omitindo a premissa ‘todo homem ¢é animal™ (PEDRO
HISPANO, Summ. log. 5.04; ABELARDO, Dialectica, edi¢éo de Rijk, p. 463). ABBAGNANO, Sdo Paulo. 2007.
p. 334.

77 ARISTOTELES, Retorica, 1357a.

67



com as exigéncias praticas da comunica¢do e com o0s propdésitos da retérica com o fim de
persuadirt’®,

Nesse sentido, diferente da dialética, a retdrica atua no &mbito do grande publico. O
orador, munido do corpo de provas e com a clara intencdo de persuadir, prepara antes a sua

tese.

Entendamos por retdrica a capacidade de descobrir 0 que é adequado cada
caso com o fim de persuadir. Esta ndo é seguramente a funcdo de nenhuma
outra arte; pois cada uma das outras apenas é instrutiva e persuasiva nas areas
da sua competéncia; como, por exemplo, a medicina sobre a salide e a doenga,
a geometria sobre as variagdes que afetam as grandezas, e a aritmética sobre
0s nimeros; 0 mesmo se passando com todas as outras artes e ciéncias. Mas a
retorica parece ter, por assim dizer, a faculdade de descobrir os meios de
persuas&o sobre qualquer questio dada. (ARISTOTELES, Retorica, 2. 1355b)

Logo, concluimos que diferente da dialética, que investiga as endoxas, podendo
inclusive nos levar aos principios primeiros da ciéncia, a retérica, por seu lado, investiga o0s
modos de persuaséo.

E, para isso, ela se apoia basicamente em trés espécies de provas: “As provas de
persuasao fornecidas pelo discurso sdo de trés espécies: umas residem no carater moral do
orador; outras, no modo como se dispdes 0 ouvinte; e outras, no proprio discurso, pelo que este
demonstra ou parece demonstrar.”1’°,

Quanto a primeira “o carater moral do orador”, € preciso sempre analisar a coeréncia
entre o discurso e a postura moral do orador, se no minimo é honesto e confiavel; quanto a
segunda, refere-se a “disposi¢ao emocional do ouvinte”, pois dependendo de como se encontra
a disposi¢do da sua alma e “paixdo”*®, o resultado pode ser alterado.

Por altimo, refere-se ao discurso, pois é justamente no discurso, que se encontra 0 Corpo

de provas mais importante8t,

178 | bid. Retdrica, 1355b.
179 ARISTOTELES, Retdrica, 1356a.
180 | bid. Retdrica, 1356a.
181 |pid. Retdrica, 1356a.

68



45. DIALETICAE CIENCIA

Aqui é importante classificar e distinguir os diversos tipos de ciéncias para Aristoteles.

Stirn (2006) escreve que os livros e as rubricas propostas pelas classificacfes
aristotélicas das ciéncias estdo basicamente trés'82;

() ciéncias teoréticas — sua filosofia original (Metafisica, Matematicas, Fisica,
Psicologia, Zoologia);

(11) ciéncias praticas, ou da acdo (Etica a Nicomaco, Etica a Eudemo, Politica);

(1) ciéncias poiéticas, ou da producdo (Topicos — onde encontramos a Dialética,
Retdrica, Poética, a educacdo — Cap. VIl e VIII da Politica).

Essas trés divisdes podem ser entendidas como ciéncias no sentido lato do termo.

Percebe-se ai, se ndo todas, pelo menos a grande maioria de toda grande estrutura
epistemoldgica do estagirita.

Mas, temos ainda de maneira mais especifica um outro tipo de ciéncia, que é o silogismo
cientifico ou ciéncia demonstrativa, ou apenas ciéncia, que difere da dialética em muitos
aspectos. Entretanto, pode ter algum grau de similaridade nao s6 com a dialética, mais também
com a retorica.

A primeira distingdo importante que encontramos entre elas é que a dialética se
desenvolve no ambito do didlogo, aquele tipo de argumento que se fundamenta das proposicdes
expressas pelo proprio interlocutor e, na medida em que 0s argumentos vao sendo expressos,
0s rumos dessa relacdo dialética sdo completamente alterados.

J& a ciéncia demonstrativa se da no ambito do mondlogo, o silogismo cientifico é a
possibilidade que se tem de demonstrar algo a alguém ou a si mesmo.

Por isso um mondlogo, isto €, toda a construcdo do argumento ou da tese que se pretende
defender é realizada no &mbito da individualidade, 0 mesmo acontece com a retdrica como
veremos mais a frente.

Outra distincdo importante entre a dialética e a ciéncia esta no carater da premissa que
cada uma utiliza, mesmo que as duas fagcam uso da mesma estrutura técnica: o silogismo ou o
raciocinio dedutivo estruturado formalmente a partir de duas proposicdes (premissas).

A distincdo, em outras palavras, é que enquanto a ciéncia parte de premissas que sejam
categoricamente verdadeiras, necessariamente verdadeiras, a dialética depende de premissas

gue sejam apenas provaveis, opinides comuns, compartilhadas pela maioria — endoxas.

182 STIRN, Frangois. Compreender Aristoteles. Petrépolis, RJ: Vozes. 2006. p. 21.
69



O objectivo desta exposi¢cdo é encontrar um método que permita raciocinar,
sobre todo e qualquer problema proposto, a partir de proposi¢6es geralmente
aceites (endoxas), e bem assim defender um argumento sem nada dizermos de
contraditorio. Antes de mais, portanto, ha que explicar o que é um raciocinio
dedutivo e quais as suas variedades, a fim de determinar o que é um raciocinio
dialético, pois é este Ultimo o que estudamos na presente exposicao.
Raciocinio dedutivo é um discurso no qual, dadas certas premissas, alguma
concluséo decorre delas necessariamente, diferente dessas premissas, mas
nelas fundamentada. Quando o raciocinio resulta de proposi¢des primordiais
e verdadeiras ou de principios cognitivos derivados de proposicdes
primordiais e verdadeiras, diz-se que temos uma demonstracdo (silogismo
cientifico ou ciéncia demonstrativa, ou apenas ciéncia); ao raciocinio obtido a
partir de proposi¢cbes geralmente aceites chama-se silogismo dialético.
(ARISTOTELES, T6picos, I. 100a)

Duas conclusGes importantes que extraimos da passagem acima sdo: a primeira é que
por mais que as premissas da dialética ndo sdo necessariamente verdadeiras, ndo significa dizer
que elas sdo necessariamente falsas em todos os momentos, sentidos e aspectos, elas podem ser
verdadeiras, mas ndo necessariamente.

A segunda, é possivel que ndo tenhamos certeza das premissas geralmente aceitas, mas
sO por elas “serem compartilhadas pela maioria ou pelos sabios, isto é, por todos, ou pela
maioria, ou pela maioria dos mais respeitaveis entre eles”'®3 ha uma qualificacdo em tais
premissas: elas ndo sdo mera doxa como pensava Platdo, mas sim uma opinido qualificada
tecnicamente, ndo é qualquer opinido e sim, antes, uma opinido de “pessoas respeitaveis”, de
pessoas “sabias”.

O vulgo pode opinar sobre a saude, por exemplo, e sua opinido ndo passar de mera
especulacdo, suposicdo acerca de alguma coisa sem nenhuma comprovacao. Mas, poucos de
nos, em se tratando de salde, rejeitariamos a opinido de um médico, é desse tipo de opinido que
a dialética faz uso, opinido técnica.

Corroborando com esse raciocinio, Stefani (2018) escreve:

Em Aristoteles, a opinido tem um fundo real de sabedoria; o possivel, o
provavel, contribui para o conhecimento verdadeiro, por possibilitar tanto que
se examinem ambos os lados de uma questdo, com maior clareza, quanto a
busca dos principios, além de exercitar o “habito especulativo”, pois tal saber
é assim reconhecido pela maioria ou pelos mais sébios. (STEFANI, 2018. p.
99).

183 ARISTOTELES. Tépicos (I 100b 8).
70



A ciéncia, a demonstracdo ou o silogismo cientifico difere da dialética, a rigor, em trés
caracteristicas: ela é “primeira, imediata e indemonstravel”8,

Comecando pela dltima caracteristica, € indemonstravel, pois a demonstracdo é o
préprio argumento e se tentassemos demonstrar as proposi¢oes, haveria uma regressao ao
infinito. A “ciéncia difere da opinido, porque a ciéncia é universal e procede através de
proposi¢des necessarias, e 0 que ¢ necessario ndo pode ser dito de outro modo.”*8 ou dizendo
de outra maneira: “a ciéncia tem por caracteristica a universalidade e a necessidade8®,

Enquanto no silogismo cientifico as premissas ja sao claras e auto evidentes, compostas
sempre de proposi¢des universais e necessarias, sejam elas positivas ou negativas, a dialética
por sua vez lida com a investigacdo, com 0s argumentos que estdo quase sempre no campo das
incertezas, e que apesar de ndo ser a verdade, a partir daquilo que é provavel (endoxas), pelo
método da investigacdo se pode chegar a verdade.

Em sintese, o método dialético auxilia, abre cominho & verdade e ao conhecimento, tudo
isso pela grande descoberta feita por Zendo — a refutacdo - e sistematizada por Aristoteles como
o0 principio da ndo contradicéo.

E, justamente, por esse caminho do conhecimento que Aristoteles segue a procura de
uma estabilidade entre o fluxo hereclatiano e a ideia imutavel platdnica.

A mesma probleméatica que percorria 0 campo do conhecimento dos eleatas ao
platonismo - o ser e 0 ndo ser, 0 uno e o maltiplo - estdo agora sob o dominio de Aristételes,
que pelos argumentos, autoproducdo dos homens, isto €, pela linguagem, a dialética propde
certa estabilidade.

“Uma mesma problematica percorre [...] a problemética do uno e do mdaltiplo. Como
conciliar a hipoteses da unidade do cosmo e sua diversidade [...] como chegar a um
entendimento, ou concérdia (harmonia)”®’

Dos diversos tipos de oposicdes que existem vimos duas: as contrarias e a contraditorias.

E da segunda que, certamente, depende o silogismo cientifico e a dialética.

184 «A demonstragdo, isto &, o silogismo cientifico, tem lugar quando as premissas sdo "verdadeiras, primeiras,
imediatas, mais conhecidas, anteriores e causas da conclusdo. Elas devem ser verdadeiras, isto é, exprimir como
efetivamente sdo as coisas, ndo sendo possivel haver ciéncia de um estado de coisas que nao existe; devem ser
primeiras e imediatas, isto €, indemonstraveis, ou devem derivar de premissas por usa vez indemonstraveis, na
medida em que, se as premissas devem ser sempre demonstradas, isto é, se derivassem sempre de outras ao infinito,
ndo se teria nunca ciéncia; devem ser causa da concluséo, porque ter ciéncia significa, como vimos, conhecer a
causa; devem se anteriores para poder ser causa da concluséo; devem, enfim, ser mais conhecidas que esta, visto
gue devem ser conhecidas anteriormente a ela, ou independente dela.” BERTI, Sado Paulo. 1998. p. 5, 6.

185 ARISTOTELES. Analiticos posteriores (33 88b 63).

188 ROHDEN, Luiz. O Poder da linguagem: a arte retérica de Aristételes. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1997. p. 133.
187 STIRN. Frangois. Compreender Aristételes: Vozes, Petropolis, Rio de Janeiro, 2006. p. 23.

71



Vimos, também, que enquanto a demonstragdo utiliza a contradi¢cdo mais de uma vez, a
refutagdo a utiliza apenas uma vez, ou seja, “entre a conclusdo e uma das premissas”*88,

Vimos, ainda, que o élenkhos, ou seja, a refutacdo, acontece no contexto dialético.

Diante desses argumentos surge, entdo, a questao: uma vez que Aristoteles desenvolveu
sua dialética com o élenkhos, ou seja, com a refutacédo, e que a refutacdo como ja mencionado
nos Analiticos Anteriores “¢ o silogismo da contradicio™®®, é possivel dizer que a dialética
aristotélica ¢é a prépria refutagdo?

Sendo um silogismo dialético, poderiamos afirmar que a dialética de Aristételes é a
propria refutagdo? Ha diferenca entre as duas questdes? Ou é possivel transforma-las em uma
sO?

Sugerimos duas possibilidades de respostas. A primeira, alguém poderia objetar o
seguinte, a dialética tem como principal foco encontrar um argumento verdadeiro ou a verdade,
ainda que ndo parta de premissas verdadeiras, a refutacdo é s6 um método para chegar a essa
verdade, entdo para Aristoteles a dialética € uma ferramenta para pensar e dialogar corretamente
diante de tantos argumentos falaciosos e contraditdrios. Logo, a refutacio'® é o meio pelo qual
esses argumentos sdo expostos e eliminados.

A segunda possibilidade é que, em tese, a refutacdo é um tipo de silogismo, uma vez
que todo discurso dialético € silogistico, pois toma como base as endoxas, enquanto a retdrica
se apoia nos entimemas (enthyméma). Logo, é possivel que a refutacdo seja a dialética? Ou é
possivel que existam outros tipos de argumentacdes dialéticas, fazendo com que a refutacdo
ndo seja o unico tipo de argumentacdo dialética? Acreditamos que ndo. O professor Guilherme
Louis Wyllie Medici sugeriu que “ela ndo coincide com o élenchos, mas segundo Aristoteles é
antes um debate que se vale de um élenchos para levar o adversario a contradi¢do favorecendo
a tese por ele atacada*®*,

A dialética, pelo método racional, critico e investigativo pode ser de grande ajuda para
busca dos principios universais e necessarios a ciéncia: enquanto a ciéncia produz o seu
conhecimento necessariamente da conclusdo e ndo das premissas, a dialética deduz das
premissas conclusdes que podem ser necessariamente verdadeiras. Portanto, a estabilidade, a
conciliacdo entre o ser de Parménides e o0 ndo-ser de Heraclito, entre o uno e multiplo, alcanca

perfeicdo na dialética aristotélica, pois, para Aristoteles, o erro dos filésofos anteriores foi

188 BERTI (2013), op. cit., p. 58.
189 ARISTOTELES, op. cit., p. 57.
190 AUDI (2004), op. cit., p. 33.
191 Nota sugerida no debate na banca de defesa.
72



justamente nédo saber definir a multiplicidade do ser, que o ser, ou seja, o verbo “ser se diz em
multiplos significados”1%,

Aristoteles afirma que essa habilidade faltou aos filosofos anteriores, é uma habilidade
capaz de distinguir os multiplos sentidos do verbo ser (na obra “termos que empregamos”), ele
prossegue confirmando que essa habilidade é uma das ferramentas da dialética, “[...] quanto aos
instrumentos de que nds iremos servir para formar os argumentos, 0 segundo em ser capaz de
distinguir quantas as acepgdes possiveis dos termos que empregamos”%,

Aristételes acredita ainda que o erro dos que Ihe antecederam ndo esta em néo fazer
filosofia, mas sim que nas suas especulagdes filoséficas se esquecerem de falar das substancias,
ou seja, foram hébeis em investigar as propriedades essenciais, e nisso eles jamais erraram,
entretanto erraram em ndo falar da substancia (ousia), ou seja, a substancia é a Unica que se
pode falar em si, ela é a primeira, e antes dela ndo existe outra, e que pela ordem ela tem
prioridade sobre as demais propriedades, sobre a quantidade, qualidade, relacdo, lugar, tempo,
pOSicao, posse, acao e paixao.

No Livro V da Metafisica, define substancia como “o que € substrato Gltimo, o qual ndo
é predicado de outra coisa”'. No Livro VII, de modo semelhante, "dissemos em sintese o que
é a substancia: ela é o que ndo se predica de algum substrato, mas aquilo de todo o resto se
predica"®,

Neste sentido, substancia é aquilo pelo qual todas as outras propriedades dependem para
existir. Ela é como o fundamento de todos os predicados. Logo, o erro dos filésofos anteriores
foi justamente ndo ter compreendido que a substancia tem prioridade sobre todas as outras

propriedades.

Assim também o ser se diz em muitos sentidos, mas todos em referéncia a um
Unico principio: algumas coisas sdo ditas ser porque sdo substancia, outras
porque afeccdes da substancia, outras porque sao vias que levam a substancia,
ou porque séo corrupgdes, ou privagdes, ou qualidade, ou causas produtoras
ou geradoras tanto da substancia como do que se refere a substancia, ou porque
negacdo de algumas destas ou, até mesmo da propria substancia. (Por isso até
mesmo o0 ndo ser dizemos que "é" ndo ser). (ARISTOTELES, Metafisica, IV.
1003b 5)

192 ARISTOTELES, Metafisica, 1003a, 30.
193 ARISTOTELES, Topicos 105a, 20.

194 ARISTOTELES, Metafisica, V. 1017b 25.
195 | bid. Metafisica, VII. 1029a 5.

73



A dialética defendida nos Topicos, que apresenta duas proposicdes e um problema, e a
metodologia de analisar tais oposic¢des e posteriormente distinguir a verdadeira da falsa, esse é
o0 grande salto da dialética de Aristdteles.

Em sintese, 0 método empregado por Aristoteles € o dialogo, diferente da ciéncia que é
0 mondlogo, o didlogo em Aristételes possibilita que as opinides aceitas por todos, pela maioria
ou pelos sébios, isto é, por todos, ou pela maioria, ou pela maioria dos mais respeitaveis entre
eles, sejam colocadas em oposi¢cdo uma a outra. Posteriormente, a base para tal oposicao ndo é
outra sendo aquilo que ja temos estudado, o principio da ndo contradi¢do e o principio do
terceiro excluido.

Em seguida, assumindo como verdade uma as premissas do oponente, e refutando
conclusbes absurdas, apresenta-se como verdadeira a premissa que sobra. Finalizamos,
escrevendo que quem seguir este método do Liceu, 0 método da dialética, ndo tropecara na
pedra de Parménides, ndo se afogara no rio de Heréclito, ndo se perderd no caminho até o Liceu.
Antes, estara apto a mapear todo o percurso da discussao que se pretende, classificar e resolver,
pela dialética, as aporias do caminho, escolher ao longo dos encontros as opinides (endoxas)
mais respeitaveis e qualificadas, e por esse processo, mesmo a dialética ndo fazendo parte da
ciéncia, ela pode ser um caminho para as préaticas de investigacao.

Portanto, esse percurso da dialética proposto por Aristételes, mesmo ndo sendo ciéncia,
consiste perfeitamente em um caminho propedéutico a ciéncia. Pois, segundo Aristoteles, tal
procedimento permite analisar as aporias "em cada uma das duas direcdes"” o verdadeiro e 0
falso, isto é, eliminando assim as posi¢cdes contraditérias e observar partindo dos endoxas
oferecidos qual é verdadeira e qual é falsa.

Ora, nesse sentido para um ser que "se diz de muitas maneiras", ndo ha davidas que
distinguir o verdadeiro e o falso € de grande utilidade para a ciéncia, € exatamente isso que a

dialética propde.

[...] é util porque, depois de fazer uma enumeracdo das opinides da maioria,
poderemos debater com todos a partir dos seus préprios principios, € nao de
principios alheios, fazendo-os modificar aquilo que nos parecer que dizem de
forma incorreta; quanto, enfim, aos conhecimentos filoséficos, porque, sendo
capazes de analisar qualquer dificuldade em ambos os sentidos possiveis, mais
facilmente detectaremos em cada questdo onde esta a verdade e onde o erro.
(ARISTOTELES, T6picos, |. 101a 2)

74



4.6. TOPICOS E O CAMINHO AOS PRINCIPIOS DA CIENCIA

Aristoteles conceitua e enumera nos Topicos 0 que podemos chamar de o lugar - Tépos

- do discurso, ou da dialétical®®

e as finalidades sobre as quais ela é Gtil. Sdo trés suas utilidades:
primeiro, o treinamento do intelecto; segundo, as disputas casuais; terceiro, as ciéncias
filosoficas.

As disputas casuais referem-se aos encontros para disputas, uma pratica comum nas
agoras da antiga Grécia, encontros conforme o que ja mostramos no capitulo um, entre Zenéo
e seus opositores, no capitulo dois, entre Sécrates e os sofistas.

Ainda sobre as disputas, ou debates casuais se constitui da pratica de se enumerar as
opiniGes da maioria (endoxas) e debater com as pessoas com base nas suas proprias opinides
para s6 depois ir mudando a dire¢do dos argumentos na medida em que observarmos que eles
foram mal formulados.

Otfried Hoffe (2008) escreveu o seguinte sobre a dialética.

Ocupa-se de um determinado tipo de debates intelectuais. Ndo sendo
competente nem para uma verdade de nivel supremo nem para a filosofia e a
ciéncia “costumeira”, mas seguramente para a arte, para atacar a tese de um
oponente ou para defender as préprias teses, a dialética da continuidade com
meios intelectuais ao Agon (disputa) caracteristico para os gregos, incluindo o
encobrimento (Krypsis), que deixa o oponente em obscuridade sobre o
objetivo de demonstragdo (Top. V11 1). Para a filosofia, ela € importante, mas

somente como um tipo de ciéncia auxiliar; afinal, ela “Faz tentativas naquilo
que a filosofia conhece” (Met. IV 2, 1004b25s). (HOFFE, 2008. p. 56)

O treinamento do intelecto ocorre também na préatica das disputas e debates, ou seja, nos
debates na agora. As habilidades necessarias ao exercicio intelectual da dialética ndo sdo
poucas, e 0s Topicos sugerem que os alunos de Aristoteles passassem por um treinamento
minucioso, isto &, sobre essa pratica no Liceu, Didgenes escreveu: “O filésofo ensinava seus
discipulos a se exercitarem sobre um tema proposto, e a0 mesmo tempo 0s preparava para 0s
debates oratérios.”*%’

Quanto a utilidade para as ciéncias filosoficas, esta em percorrer as aporias de ambos 0s
lados de um assunto determinado para facilitar a identificacdo do verdadeiro e do falso nas

questdes que aparecem. De certa forma, ja apontamos esse aspecto no final do item 4.5, isto é,

19 Aristoteles nos Tépicos inicia a obra falando das utilidades do “tratado”, entretanto encerra atribuindo a
utilidade a dialética. Portanto, ndo fazemos distingdo entre o tratado e a dialética, e consideramos os Tépicos como
um tratado sobre o0 método dialético.

197 Didgenes Laértios. Vidas e doutrinas dos fildsofos ilustres. Editora Universidade de Brasilia, 2008. p. 129.

75



tal procedimento permite analisar as aporias "em cada uma das duas diregdes", o verdadeiro e
o falso.

Além disso, a dialética, ou 0 método dos Topicos, é Gtil em relacdo aos principios usados
nas diversas ciéncias, que devem ser discutidos a luz das opinides geralmente aceitas (endoxas)
sobre as questdes particulares. 1sso cabe, de modo mais apropriado, a dialética, a qual, sendo
investigativa, tem um caminho para os principios de todos os métodos, vejamos 0 que escreveu

0 nosso fildsofo:

Quanto ao estudo das ciéncias filosoficas, a possibilidade de trazer os
argumentos pré e contra as diaporias levar-nos-a a descobrir com maior
facilidade a verdade e o erro em cada caso. Outra utilidade ainda, quanto aos
principios primeiros de cada ciéncia: é impossivel sujeita-los a discussdo a
partir dos mesmos principios da ciéncia particular em causa, posto que 0s
principios sdo os elementos anteriores a tudo o0 mais; estes devem discutir-se
a luz e em virtude das opinides provaveis relativas a cada um deles, e esta
tarefa é prépria, ou mais apropriada, a dialética porque, em virtude da sua
natureza indagatriz, ela nos abre o caminho aos principios de toda ciéncia.
(ARISTOTELES, Topicos. I. 2 101b 9-11)

Berti, usando a referéncia acima, chama esse procedimento de "diaporético™%, ou seja,
a interpretacdo a respeito da utilidade desse procedimento é percorrer as aporias em ambos 0s
lados e examinar os argumentos a favor e contra uma tese. Apos devemos selecionar e organizar
0s argumentos a favor e contra uma tese, essa postura nos prepara quanto aos argumentos
contrarios aquilo que defendemos. Para Aristoteles esse procedimento € como um instrumento
ao conhecimento e a sabedoria filosofica que nos habilita fazer a escolha correta entre duas
hipdteses.

Na Metafisica a explicacdo que encontramos para o procedimento diaporético mostra-
nos que € preciso comecar examinando as aporias e argumentos contrastantes que foram
oferecidos, isso porque sem analisar ambos os lados seriamos como pessoas tateando no escuro.
Nesse sentido, aqui resgatamos o que de certa forma, j& tratamos nos Sofistas: “¢ preciso que
seja ouvida sempre a outra parte”®®, “aquele que ouviu as razdes opostas estd mais apto a
julgar”?% escreveu Aristoteles.

Em nossa pesquisa investigamos que o método diaporético que aparece no Topicos ndo
esta desassociado da filosofia e trata de discussdes sobre os principios das ciéncias mesmo que

o silogismo cientifico (demonstracao) tenha se desenvolvido nos Analiticos. Poderiamos, entéo,

19 BERTI, Enrico. As razdes de Aristoteles. Sdo Paulo: EdigGes Loyola, 1998. p. 75.
1%9°0Op. cit., p. 32.
20 ARISTOTELES, Met. B, 995b 35.
76



dizer que esse método é uma espécie de derivacdo do élenchos, ou seja, um procedimento
indagativo que, apds analisar ambos os lados e verificar a ma formagao dos argumentos, opera,
entdo, a refutacdo, esse é o método que Aristoteles utiliza para organizar o discurso, refutando
as proposicdes falsas para depois iniciar a demonstracdo. Fica evidente que a utilizacdo desse
método diaporético é necessaria para viabilizar o discurso demonstrativo, ou seja, a ciéncia.

Aqui, entretanto, surge uma questdo. Ora, se o silogismo cientifico (demonstracgéo) parte
de principios, e esses principios sdo anteriores, como € que a dialética, que parte de argumentos
endoxastico, pode contribuir com a ciéncia? Como pode um raciocinio que parte de opinides,
que ndo sdo necessariamente verdadeiras, pode levar ao estabelecimento de principios de um
saber necessariamente verdadeiro, como a ciéncia?

De fato, ao nosso ver a dialética em nada contribui para a apreensdo dos principios
diretamente, mas pode contribuir com qualquer tipo de discurso e proporcionar a memdria do
investigador a intuicdo ja feita dos principios via indugdo, ou seja, é possivel observar nas obras
de Avristoteles, que o filésofo parte do mundo sensivel, que os principios sdo acessados por
intuicdo, ou inteleccdo, a partir dos processos indutivos na observacéo dos objetos particulares

conforme Aristoteles nos apresenta nos Analiticos Posteriores.

E evidente ser necessariamente a inducio que nos faz conhecer os principios,
pois é desta forma que a sensacdo produz em nos o universal. Quanto as
aptidBes do entendimento, pelas quais adquirimos a verdade, umas sdo sempre
verdade iras, enquanto outras sdo passiveis de erro, como a opinido, por
exemplo, e o célculo. A ciéncia e a intuicdo sdo sempre verdadeiras; além
disso, excegdo feita a intui¢cdo, nenhum género de conhecimento é mais exato
do que o da ciéncia, enquanto os principios sdo mais cognosciveis do que as
demonstracdes, e todo o conhecimento epistemoldgico é discursivo. Dai
resulta ndo haver ciéncia dos principios. E como, excecéo feita a inteligéncia,
nenhum género de conhecimento pode ser mais verdadeiro do que a ciéncia,
é a inteligéncia que apreende os principios. (ARISTOTELES. Analiticos
Posteriores, 19, 100b)

Porém, ha muita polémica em torno do assunto, grande parte dos pesquisadores de
Aristdteles divergem quanto a isso. Cristiane Szynwelski, na sua tese de doutorado, cujo o tema
é Dialética e verdade em Aristoteles, coloca em reflex@o o posicionamento de alguns interpretes
do Estagirita. Genericamente, a aporia dos intérpretes € explicar como um raciocinio que parte
da opinido aceitas pela maioria (endoxas), que ndo € necessariamente verdadeira, pode levar ao

estabelecimento de principios de um saber necessariamente verdadeiro, Szynwelski reflete que

77



David Ross acredita que apesar dos principios das ciéncias ndo serem demonstrados
cientificamente, podem ser aproximados pela dialética a partir do estudo das endoxas?*:.

Ela escreve que Fernando Mendonca, ao revisitar os pensamentos de varios intérpretes
destaca o de Terence Irwin, segundo Irwin, a dialética, baseada na opinido aceita pela maioria,
trata a verdade apenas de modo acidental, e isso manifesta sua fraqueza. Entretanto, existe uma
dialética que Irwin chama de “forte”, um novo método que ele emprega no livro IV, Gamma
(') da Metafisica, que se baseia em um subconjunto especial das endoxas, ou seja, opinides
aceitas, dotadas de mais confiabilidade, tendo por base que as habilidades ldgicas linguisticas
pertencentes a dialética e que sdo Uteis para a discussdo dos principios?°2,

Szynwelski alega que Oswaldo Porchat, por sua vez, atribui a dialética a elevada missao
de conduzir as verdades primeiras, 0s primeiros principios, e afirma que Aristételes nao vé
contradicdo ou dificuldade em a dialética fazer emergir o conhecimento dessas “proposi¢des
infaliveis” a partir das endoxas, que séo faliveis.

Para Szynwelski, Porchat chega a essa conclusdo pelas leituras dos Tépicos e dos
Segundos Analiticos, trata-se de uma combina¢do de “indugao dialética” com intui¢do (nous),
ou seja, uma metodologia na qual o “discurso da argumentagao e da indug¢do”, por um “salto”,
“cede lugar” a uma “intui¢dio plena ndo acompanhada de discurso”.?%® J4 para Marco Zingano,
segundo Szynwelski, a dialética tem uma funcgéo perquisidora em sua natureza negativa, pois é
préprio da investigacdo socratica refutar seus interlocutores. Assim, para ele, a dialética pode
dizer algo sobre os principios por via da negag&o.2%

NOs, entretanto, concluimos tendo por base o pensamento de Berti, que faz uso do termo
“conhecer”, ao interpretar a frase sobre possuir “um caminho que leva aos principios”?®.
Possivelmente ele refere-se ao processo de apreensdo dos principios pelo nous, ou seja, a
intuicdo, o inteligir, em suma, a inteligéncia, a apreensdo imediata, e a dialética é um processo
que se conclui com a descoberta dos principios. Entdo, a utilidade da dialética é grande, ela vai
além de distinguir o verdadeiro do falso. Logo, 0 mesmo procedimento que permite distinguir
o verdadeiro do falso, serve para “conhecer” os principios de todas as ciéncias, “(...) ela nos

abre o caminho aos principios de toda ciéncia”?%,

201 SZYNWELSKI, Cristiane. Dialética e verdade em Aristoteles. UnB, 2022. p. 85. apud. ROSS. Aristdteles. Op.
cit., p. 65.

202 |bid. p. 85. apud. MENDONGA. Os Top. op. cit., p. 60-62, 234.

203 |bid. p. 86. apud. PEREIRA. Ciéncia e dialética... Op. cit., p. 357-358, 387, 389, 390.

204 1bid. p. 86. apud. ZINGANO, Marco. “Dialética, indugdo e inteligéncia na aquisi¢do dos primeiros principios”.
Rio de Janeiro: Analytica, v. 8, n, 1, p. 27 - 41, 2004.

205 Op, cit. p. 73. apud. ARISTOTELES, T6p. 1,2 101b 9.

206 ARISTOTELES, Top. 1,2 101b 9.

78



5. CONSIDERACOES FINAIS

Esse € 0 momento de revisitar tudo o que pesquisamos, avaliar se atingimos 0 nNosso
objetivo, se nossa busca alcangou o ponto que desejavamos. Comecamos refletindo sobre a
escassa possibilidade de encontrar vestigios da dialética nos pré-socraticos, em Parménides e
Heréclito, e se poderiamos notar no¢Bes da contradicdo e, assim, as raizes da dialética.
Entretanto, o que nos foi possivel verificar nos poemas de Parménides, foi uma primeira
formulacéo do principio da identidade que acabou nos levando a formulacéo da univocidade do
ser?%’. Ja o da contradicdo, com exce¢do do primeiro principio, o da identidade, que foi bem
aceita entre os comentadores, surgiu a questdo se era possivel a contradicdo em Parménides. A
resposta que nos foi possivel ficou um tanto ambigua, sim e ndo. Pensamos no sim apenas no
caso de que o primeiro comparecimento da contradicdo se deu em Parménides na oposi¢éo entre
a afirmacdo do ser (kataphasis) e a negacao do ndo-ser (apophasis), que seria a contraposicao
entre as duas famosas vias reveladas pela divindade a Parménides, a primeira “que € (ser), nao
¢ possivel que ndo seja” e a segunda que “ndo € (ndo-ser), ¢ necessario que ndo seja”’. Mas
acabamos concluindo que ndo, pois foi, justamente, a univocidade do ser presente no
pensamento parmenidiano, aquela que afirmava apenas o ser e eliminava completamente o néo-
ser, que nos fez considerar a terceira via inviavel, ou seja, uma sintese foi ndo sé impossivel
como também impraticavel, eliminando, assim, qualquer possibilidade de raizes da dialética em
Parménides “Pois nio poderas conhecer o nio ser, nio ¢ possivel, nem mostra-lo”?%,

Nas aguas do rio de Heréclito nos aventuramos a fim de investigar se no seu pensamento
existia contradicdo ou principio de unidade, uma tarefa um tanto complexa, pois, devido a
distancia intelectual entre o mestre do devir e o mestre do Liceu, as 4guas se mostraram um
tanto turvas. Outro fator foi o elemento comum que encontramos tanto em Parménides como
em Heréaclito — o movimento, isto é, a realidade ndo tem comeco e nem fim. Mas, enquanto
Parménides acreditava ser assim por ndo existir movimento, Heréclito arrazoava exatamente ao
contrario, ndo ha comeco e nem fim porque tudo flui (Panta Rei). Chegamos a razoabilidade
que a filosofia hereclatiana nunca deixou de admitir o ser como se estivesse contrapondo
Parménides, mas Heréaclito adiciona o ndo-ser como a realidade, logo para ele a realidade ndo

se constituia apenas do ser como queriam os eleatas, mas tambeém do nao-ser.

207 BERTI (2003), op. cit., p. 22.
208 SANTOS (2000) B 2. 5., op. cit., p. 18.

79



Nesse ponto comegou a especulacdo se estariamos vendo pela primeira vez raizes mais
aparentes da dialética. Ou seja, a tensdo que ligava e conciliava o ser e o ndo-ser, isto é, uma
espeécie de tese e antitese. Para ndo sermos levados pelas correntezas das dguas sempre novas
do rio hereclatiano, nos agarramos na interpretacdo de Berti que acreditou muito mais em um
principio de unidade do que em qualquer contradicao.

Notamos, que do ponto de vista l6gico, os aforismos hereclatianos faziam muito mais
sentido em demonstrar que uma coisa nao poderia ficar necessariamente sem outra e ndo que
excluem, e de todas as coisas 0 um, e do um todas as coisas, ou “A doenca torna prazerosa e
boa a salide; a fome, a saciedade; a fadiga, o repouso”?%.

Com efeito, nessa e noutras sentencas citadas no capitulo em que tratamos de Heraclito,
foi observado muito mais um principio de unidade que qualquer contradicdo. Em Heraclito,
portanto, vimos o0 nascimento de uma harmonia gerada da propria oposicéo, entretanto, nao foi
de uma oposicdo qualquer, mas sim de uma oposicao de natureza diferente, ou seja, aquela em
que o divergente consigo mesmo concorda, em suma “A doenga torna prazerosa e boa a saude;
a fome, a saciedade; a fadiga, o repouso”.

Apds banhar no rio de Heraclito uma unica vez, pois para ele € impossivel banhar duas
vezes tamanha é a fluidez dessas aguas, chegamos ao ponto no qual a dialética comeca a ganhar
corpo estrutural — nos sofistas. Foram eles os primeiros a transportarem o conflito dos opostos
do plano da filosofia da natureza para o plano das relacbes humanas, da cosmologia para
antropologia.

Saimos das aguas do rio e nos concentramos no antthropos, e pelo menos neste aspecto
passamos a ver os sofistas de maneira bem otimista, até porque ndo podemos negar o fato que
foi com eles que o paradigma das pesquisas filosoficas foi mudando com o tempo. Kerferd nos
apresentou um movimento sofista de verdadeiro fendmeno social, e nos apontou que
principalmente os da primeira geracio?'® foram os responsaveis em preparar 0s jovens para a
areté, habilidade indispensavel para todos aqueles que desejavam desenvolver a arte do
discurso. O conflito dos opostos passou, entdo, a se desenvolver no terreno das relacées sociais;
de fato, os sofistas proporcionaram uma verdadeira revolucao na ética, na politica, na retoérica,
na educacao.

Entretanto, a nossa pesquisa mostrou uma classe de sofistas que ndo foram téo

excepcionais assim — 0s eristas. Esses negaram a contradicdo por mera vaidade intelectual, um

209 BERTI (2013), 22 B 111, Diels-Kranz, op. cit., p. 24.
210 AUDI (2004), Protagoras, Gorgias e Prodico, op. cit., p. 28.

80



tipo de mal que faz o educador fechar os olhos a prépria ignorancia. Os sofistas menores foram
certamente aqueles “alguns” citados por Aristoteles a afirmar que os contrarios subsistiam
juntos e a0 mesmo tempo Nno mesmo sujeito, ou seja, a opinido que estd em contradicdo com
outra e é o contrario dela, é perfeitamente possivel que, a0 mesmo tempo, a mesma pessoa
admita que a mesma coisa exista e ndo exista.

Logo, ficou completamente inviavel a dialética também nos sofistas, pois como
apontamos, se admitimos a possibilidade de uma coisa ser e ndo-ser juntas, no mesmo sujeito,
ao mesmo tempo, e sob 0 mesmo aspecto, apontamos na pesquisa O que O NOSSO Mmestre
Aristdteles nos ensinou, isto €, esses sujeitos destroem a propria possibilidade do discurso, tanto
o didlogo uns com os outros, como a prépria capacidade de pensar, pois 0 pensamento também
é discurso.

Chegamos, entdo, ao conhecimento do passo decisivo em direcdo a dialética como um
caminho inicial as praticas de investigacdo com Socrates e Platdo. Foi possivel encontrar a
contradicdo nos dialogos conflituosos entre SAcrates e os sofistas, isso porque foi justamente
Socrates quem soube aproveitar a descoberta zenoniana da refutacdo e que também soube
utiliza-la com maestria nos embates com os sofistas.

A ironia socratica, por sua vez, se apresentou como uma forca fundamental ao método
da dialética socréatica. Sécrates sempre partia dos elementos comuns encontrados nos discursos
dos seus opositores, fingia acolhé-los e, em seguida, fazendo uso da ironia os levava a
contradicdo, o élenkhos, isto &, a refutacdo socratica se constituia uma pars destruens, ou seja,
0 momento que Socrates levava o0 seu oponente reconhecer a prépria ignorancia. Mostramos
que para Sécrates, essa segunda geracao de sofistas, ndo foi uma geracao de fildsofos de fato.
N&o tinham amor pela sabedoria nem respeito pela verdade, ao defender proposigdes
contraditérias entre si, estavam de fato defendendo um tipo de fonte insegura para o
conhecimento.

Posteriormente, observamos na Academia que Platdo, por sua vez, nos apresentou o
modo correto de se discutir, isto €, dialogando e refutando, partindo sempre do ponto
apresentado por aquele que foi inquirido, vimos entdo que a contradicdo é muito importante e
sem ela ndo faz sentido a refutacdo. O grande ponto que mostramos em Platdo é o fato de a

dialética possuir trés concepgdes distintas:

81



1) a tékhne?!, ou seja, arte, um método, ndo no sentido moderno do termo como
apontamos, mas sim no sentido de um caminho para investigacdo, o que mostramos fazer
sentido também em Avristoteles;

2) epistéme??

, mostramos que em Platdo a dialética ndo se declinou ao relativismo
sofistico e também teve carater de inconclusividade, como em Socrates nos didlogos aporéticos,
pelo contrario, ela é edificante e merece ser chamada de ciéncia;

3) em seguida, mostramos sua utilidade para conhecer a esséncia das coisas, apontamos
que esse processo so é possivel devido sua intima relacdo com a hipotese (hypéthesis). Platéo,
em Ménon (2010), nos mostrou que para se conhecer a natureza da virtude, por exemplo, se ela
é ensinavel ou ndo, se faz necessario sempre estabelecer uma hip6tese. Refletimos que enquanto
em Platdo a dialética € o melhor caminho para o conhecimento da realidade, permitindo,
segundo o filésofo, que a alma se libertar da doxa, opinido, do movimento hereclatiano, isto é,
das imagens e aparéncias das coisas.

Em Aristételes, identificamos outro tipo de opinido, da qual ele parte para sistematizar
a dialética como um caminho as praticas de investigacao — as endoxas. Mostramos que essa hdo
é qualquer tipo de opinido, como vemos em Platdo, mas sim opinides de tipo diferente, isto é,
aquelas “opinides compartilhadas e respeitada pela maioria ou pelos sabios, isto €, pelos mais
respeitaveis entre eles”?'3, € de fato aquela que esté entre a opinido (doxa) e a ciéncia (episteme).

Mostramos, entdo, que € justamente nesse tipo de opinido que entra o papel da refutacéo
(élenkhos) descoberta por Zendo e utilizada por Sdcrates e Platao.

A refutacdo tem justamente o papel de tornar explicitada, opinada, e, portanto, refletida
uma opinido, um argumento, ou um discurso contrério e, eventualmente, em contradi¢do, porém
ndo percebido pelo interlocutor; uma vez feito isso, 0 objetivo € remové-lo, essa é a tarefa da
refutacéo.

Observamos a diferenca entre a dialética e a demonstracdo (silogismo cientifico ou
ciéncia), enquanto a segunda parte de premissas que sejam categoricamente verdadeiras,
necessariamente verdadeiras, a dialética, por sua vez, depende de premissas que sejam apenas
provaveis e compartilhadas pela maioria.

Concluimos, endossado pelo Topicos, que a dialética, como um método racional, critico

e investigativo foi de grande auxilio para busca dos principios universais e necessarios a ciéncia,

211 PLATAO (2016), op. cit., p. 40.
212 p ATAO (2014), op. cit., p. 41.
213 ARISTOTELES, T6picos (2007), op. cit., p. 07.

82



enquanto a ciéncia produz conhecimento necessariamente da concluséo e néo das premissas, a
dialética deduz das premissas conclusdes que podem ser necessariamente verdadeiras.
Portanto, mostramos que a inicial e desejada estabilidade, conciliacdo entre o ser de
Parménides e 0 ndo-ser de Heraclito, entre o uno e multiplo, alcancou perfeicdo na dialética de
Aristoteles, pois, para o Estagirita, o erro dos filosofos precedentes foi exatamente ndo saber
definir a multiplicidade do ser, que o ser, ou seja, o verbo ser “se diz em mdultiplos

significados™?!4,

214 ARISTOTELES, Metafisica, 1003a 30, op. cit., p. 66.
83



REFERENCIAS

ABBAGNANO, Nicola. Dicionario de Filosofia. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2007.
ARISTOTELES. Metafisica, Livros I, 11, 1. Traducdo, introducéo e notas de Lucas Angioni.
Classicos da Filosofia: Cadernos de tradugdo n° 14. IFCH/ UNICAMP. Campinas, 2008.
. Analytica, v. 8, n. 1, 2004.

. Metafisica, Livros I e XI. Edi¢des Loyola. Sdo Paulo, 2002.

. Deanima. Apresentacao, traducdo e notas de Maria Cecilia Gomes dos Reis. Editora
34, 22 edicdo. Sao Paulo, 2006.

. Elencos Sofistico. Tradu¢do e notas Pinharanda Gomes. Lisboa: Guimardes Editores,
1986.

Etica a Nicomaco, Poética, Traducio de Leonel Vallandro e Gerd
Bornheim/Aristételes; selecdo de textos de José Américo Motta Pessanha. 42. ed. S&o Paulo:
Nova Cultural, 1991.

. DaInterpretacéo. Traducdo de Edson Bini. 32 Ed. Sdo Paulo: Edipro, 2016.

_____ .Retorica. Obras Completas, Vol. VIlI-1. Traducdo e notas de Manuel Alexandre Junior,
Paulo Farmhouse Alberto e Abel do Nascimento Pena. Lisboa: Editora Imprensa Nacional Casa
da Moeda. 22 Edigéo. 2005.

. Sobre a alma. Obras Completas, Vol. Ill-l. Traducdo e notas de Ana Maria Loio.
Lisboa: Editora Imprensa Nacional Casa da Moeda. 22 Edicéo, 2010.

____ . Analiticos anteriores. Traducao de Edson Bini. 32 Ed. Sdo Paulo: Edipro, 2016.
_____ . Analiticos posteriores. Traducdo de Edson Bini. 32 Ed. Sdo Paulo: Edipro, 2016.
. Topicos. Traducdo de Edson Bini. 32 Ed. Sdo Paulo: Edipro, 2016.

. Das Categorias. Traducdo de Edson Bini. 32 Ed. Sdo Paulo: Edipro, 2016.

AUDI, Robert. Diccionario Akal de Filosofia. Traduccién de Huberto Marraud y Enrique
Alonso. Madrid - Espafia. Ediciones Akal, 2004

BERT]I, Enrico. As razfes de Aristoteles. S&o Paulo: Edi¢des Loyola, 1998.

. Perfil de Aristdteles. Tradugéo de José Bortolini. S&o Paulo: Paulus, 2012.
_____.Contradicao e Dialética nos antigos e nos modernos. S&o Paulo: Paulus, 2013.
. Novos Estudos Aristotélicos I. Sdo Paulo: Edi¢des Loyola, 2010.

BURNET, John. O despertar da filosofia grega. Traducdo: Mauro Gama. Sao Paulo: Siciliano,
1994,

84



BRUNSCHWIG, Jacques. Estudos e Exercicios da Filosofia Grega. Ed. PUC-Rio. S&o Paulo:
Loyola. 20009.
CHAUI, Marilena. Convite a Filosofia. Ed. Atica, Sdo Paulo, 2000.

. Introducéo a Histdria da Filosofia. As Escolas Helenisticas, v. Il. Companhia das
letras. Sao Paulo. 2010.
CIRNE-LIMA, Carlos Roberto. Dialética para principiantes. 32 Edi¢do. Unisinos. Rio Grande
do Sul. 2002.

. A Ruptura: Dialética e Realismo. Escritos. 2007.
COLLI, Giorgio. O nascimento da filosofia. Editora: Unicamp. 1992.
DURANT, Will. Nossa heranga classica. 32 Edi¢do. Rio de Janeiro: Record, 2002.
G.G. Hegel, Lezioni Sulla. Storia della filosofia. Trad. de E. Codignola e G. Sanna, La Nueva
Italia, Florenca, 1964.
JAEGER, Werner Wilhelm. Paideia: A Formagdo do Homem Grego. Trad. de Artur M.
Parreira. — 62 Ed. Sdo Paulo: Editora: Martins Fontes, 2013.
KERFERD, George. O movimento Sofista. Edi¢bes Loyola, Sdo Paulo, Brasil, 2023.
LAERCIO, Dibdgenes. Vida de los fildsofos ilustres. Alianza Editorial, S. A., Madrid, 2007.
LEVINAS, Emmanuel. Totalidade e Infinito. Edi¢Ges 70. 2008.
MARCONDES, Danilo. Iniciacédo a Histdria da Filosofia. Dos Pré-socréaticos a Wittgenstein.
Zahar. Rio de Janeiro. 2007.
NUNES, Sidnei Oliveira. Dialética. Indaial: Uniasselvi, 2013.
HOFFE, Otfried. Aristoteles. Porto Alegre: Artmed, 2008.
PLATAO. A Republica. 2° ed. EDIPRO, Tradugéo, textos complementares e notas Edson Bini.
Bauru, Séo Paulo, 2014.

. Apologia de Socrates. Guimaraes Editores. Lisboa. 1999.

. Crétilo (ou Da Correcdo dos Nomes); Carmides (ou Da Moderac¢do); Laques (ou Da
Coragem); lon (ou Da lliada); Menexeno (ou Oracdo Funebre). EDIPRO, Traducdo, textos
complementares e notas Edson Bini. Bauru, Sdo Paulo, 2016.

. Dialogos: Teeteto (ou Do conhecimento); Sofista (ou Do ser); Protagoras (ou Sofistas).
Traducdo, textos complementares e notas Edson Bini. Bauru, S&o Paulo: Edipro, 2007.
____. Eutifron; Apologia de Socrates; Criton. Traducdo José Trindade Santos. Casa da
Moeda. 1993

. Gorgias, Traducdo: Manuel de oliveira Pulquério, Edi¢Ges 70. Portugal, 2010.

85



. 0O Banquete; Ménon (ou Da Virtude) Timeu; Critias. Traducdo, textos adicionais e
notas Edson Bini. Bauru: Edipro, S&o Paulo, 2010.

. Parménides. Traducéo, apresentacdo e notas de Maria Iglesias e Fernando Rodrigues.
Séo Paulo: Loyola. 2003.
______.0OBanquete; Fedon; Sofista; Politico. Traducdo e notas de José Cavalcante de Souza,
Jorge Paleikat e Jodo Cruz Costa. 5. ed. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1991.

. Protagoras; Gérgias; O Banquete; Fédon. Traducdo Carlos Alberto Nunes, Vols. I -
IV. UFPA, 1980.
REALE, Giovanni, ANTISERI, Dario. Histdria da filosofia, vol. I, vol. Il. S&o Paulo Paulus,
2003.
ROHDEN, Luiz. O Poder da linguagem: a arte retorica de Aristételes. Porto Alegre:
EDIPUCRS, 1997.
SANTOS, José Trindade. Da natureza - Parménides. Brasilia: Editora Thesauros, 2000.
STEFANI, Jaqueline. O conhecimento em Aristételes. Caxias do Sul, RS: Educs, 2018.
STIRN. Francois. Compreender Aristételes. Petropolis, RJ: Vozes, 2006.
SZYNWELSKI, Cristiane. Dialética e verdade em Aristoteles. Brasilia: UnB, 2022.

86



	1f4a46bebb4fd3c4fa338e719018ba8c65879e2b5568f089f8bc85b281555842.pdf
	8a9ec9b38022d936d357d14550ddddbe4ceede44f828db2c544df1e8d3e16cca.pdf
	c060feda93776899ac87a3fb6fe7289f131d80bed4c7967dfe40e9e0ecc68b3e.pdf
	1f4a46bebb4fd3c4fa338e719018ba8c65879e2b5568f089f8bc85b281555842.pdf

