
1 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RODRIGO ANTONIO GINO VENCESLAU 

 

 

 

 

 

 

DIALÉTICA GREGA: DE ZENÃO A ARISTÓTELES COMO UM CAMINHO PARA AS 

PRÁTICAS DE INVESTIGAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

Cuiabá-MT 

2024

 



2 

 

RODRIGO ANTONIO GINO VENCESLAU 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DIALÉTICA GREGA: DE ZENÃO A ARISTÓTELES COMO UM CAMINHO PARA AS 

PRÁTICAS DE INVESTIGAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade Federal de 

Mato Grosso, como parte dos requisitos para a 

obtenção do título de Mestre em Filosofia.  

Área de concentração: Filosofia Social. 

Orientadora: Profª. Dra. Maria Cristina Theobaldo 

 

 

 

 

 

 

Cuiabá-MT 

2024 

 



MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO

UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO

PRÓ-REITORIA DE ENSINO DE PÓS-GRADUAÇÃO

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA

 

 

FOLHA DE APROVAÇÃO

TÍTULO: Dialética Grega: de Zenão a Aristóteles como um caminho às práticas
de Investigação”.
 

AUTOR (A): MESTRANDO :Rodrigo Antonio Gino Venceslau
 

Dissertação defendida e aprovada em 29 DE FEVEREIRO DE 2024
 

COMPOSIÇÃO DA BANCA EXAMINADORA
 

Profa Dra. Maria Cristina Theobaldo (Presidente)
Prof. Dr. Wendell E. Soares Lopes (Examinador Interno)

Prof. Dr. Guilherme Louis Wyllie Medici (Examinador Externo - UFF)
Prof. Dr. Walter Gomide do Nascimento Junior. (Suplente)

 

CUIABÁ.29/02/2024.

Documento assinado eletronicamente por MARIA CRISTINA THEOBALDO, Docente da
Universidade Federal de Mato Grosso, em 04/03/2024, às 17:32, conforme horário oficial de Brasília,
com fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Documento assinado eletronicamente por WENDELL EVANGELISTA SOARES LOPES , Docente
da Universidade Federal de Mato Grosso, em 05/03/2024, às 11:07, conforme horário oficial de
Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

Documento assinado eletronicamente por guilherme louis wyllie medici , Usuário Externo, em
05/03/2024, às 14:38, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do
Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

MESTRADO - Folha de Aprovação 6667755         SEI 23108.007076/2024-49 / pg. 1



Documento assinado eletronicamente por RODRIGO ANTONIO GINO VENCESLAU , Usuário
Externo, em 05/03/2024, às 19:44, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art.
4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020 .

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site
http://sei.ufmt.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0,
informando o código verificador 6667755 e o código CRC D3D5D99A.

Referência: Processo nº 23108.007076/2024-49 SEI nº 6667755

MESTRADO - Folha de Aprovação 6667755         SEI 23108.007076/2024-49 / pg. 2



Dados Internacionais de Catalogação na Fonte.
 
 

 
 
 
 

Ficha catalográfica elaborada automaticamente de acordo com os dados fornecidos pelo(a) autor(a).
 

Permitida a reprodução parcial ou total, desde que citada a fonte.

 
 

V451d    Venceslau, Rodrigo Antonio Gino.
Dialética Grega: de Zenão a Aristóteles como um caminho

para as práticas da investigação [recurso eletrônico] / Rodrigo
Antonio Gino Venceslau. -- Dados eletrônicos (1 arquivo : 86 f.,
pdf). -- 2024.

       Orientadora: Maria Cristina Theobaldo.
       Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Mato
Grosso, Instituto de Ciências Humanas e Sociais, Programa de
Pós-Graduação em Filosofia, Cuiabá, 2024.
       Modo de acesso: World Wide Web: https://ri.ufmt.br.
       Inclui bibliografia.

       1. Dialética. 2. Ciência. 3. Opinião. 4. Refutação. I.



3 

 

AGRADECIMENTOS 

 

A professora Maria Cristina Theobaldo, pelo incentivo à elaboração desta pesquisa e pela sua 

disposição em ler desde os Naturalistas até Aristóteles, proporcionando uma orientação franca 

e objetiva. Aos professores Guilherme Louis Wyllie Medici, da Universidade Federal 

Fluminense, e Wendell Evangelista Soares Lopes, pelas valiosas críticas e sugestões 

apresentadas. 

Agradeço aos colegas e professores do Grupo de Pesquisa Questões do Renascimento pelas 

leituras e reflexões constantes, que de certa maneira ajudaram a nortear os pensamentos neste 

projeto de estudo. Também expresso minha gratidão ao Programa de Pós-graduação em 

Filosofia da UFMT e aos seus servidores pela atenção e boa disposição em me atender sempre 

que solicitei. 

Por fim, aos amigos e familiares, especialmente à minha querida esposa Geisa Venceslau, pelo 

carinho, compreensão e apoio constantes. 

  



4 

 

RESUMO 

 

Esta dissertação tem por escopo compreender, apresentar e tratar as principais concepções da 

dialética grega e sua natureza investigatória como caminho às práticas de investigação. Com 

Zenão de Eleia, discípulo de Parmênides, um dos mais famosos da escola eleáticas, escola que 

defendia questões de caráter lógico, metafísico, monista e contra a noção de movimento. Zenão 

se tornou famoso por pelo menos duas razões, a primeira por sua técnica argumentativa, a 

segunda por levar o argumento dos adversários ao paradoxo. Ao invés de negar a posição do 

adversário Zenão iniciava afirmando tal posição e, em seguida, ao explicitar a tese a levava ao 

absurdo para só então refutá-la. É justamente dentro dessa perspectiva que Zenão se tornou um 

dos primeiros filósofos a ter descoberto o élenchos, ou seja, o método de refutação como um 

dos modos mais seguros segundo Aristóteles para examinar uma tese. Nos escritos de 

Aristóteles a dialética é considerada um sucedâneo, uma auxiliar da ciência e da filosofia, um 

tipo de raciocínio, uma ferramenta na produção de argumentos, de obras, da autoprodução dos 

homens. Nosso interesse é mostrar a dialética grega como uma disciplina de exercício técnico 

com regras e teoria, que pratica a refutação como o modo mais seguro de pôr a prova um 

argumento e provar a sua aptidão. Nós nos concentramos no fato de ela ser uma serva da ciência, 

e como serva, ela não se ocupa da verdade. E, tendo em conta não poder chegar à verdade, essa 

arte se mostra satisfeita com o verossímil (eikos), ou seja, com aquilo que parece provável por 

ser compartilhado pela maioria (endoxas) ou pelos sábios. É aquela que procura permanecer 

nos limites entre a opinião (doxa) e a ciência (episteme). Em suma, mostraremos a dialética 

grega como referência a busca pela verdade, mostrando que a mesma problemática que vai dos 

eleatas ao hereclatianos, dos sofistas a Platão e que anda também sob os domínios de 

Aristóteles, busca defrontar a ameaça do devir, e proporcionar uma certa estabilidade. Ainda 

com Aristóteles veremos, ao final, que também é impossível se ter conhecimento no fluxo, é 

necessária uma certa estabilidade: um conhecimento só é verdadeiramente científico a este 

preço ou sob esta condição. 

 

Palavras-chave: Dialética; ciência; opinião; refutação. 



5 

 

ABSTRACT 

 

This dissertation aims to understand, present and address the main concepts of Greek dialectics 

and its investigative nature as a path to research practices. With Zeno of Eleia, disciple of 

Parmenides, one of the most famous of the Eleatic school, a school that defended questions of 

a logical, metaphysical, monistic nature and against the notion of movement. Zeno became 

famous for at least two reasons, the first for his argumentative technique, the second for leading 

his opponents' arguments to a paradox. Instead of denying his opponent's position, Zeno began 

by affirming this position and then, by explaining the thesis, he took it to the point of absurdity 

and only then refuted it. It is precisely within this perspective that Zeno became one of the first 

philosophers to have discovered élenchos, that is, the method of refutation as one of the safest 

ways according to Aristotle to examine a thesis. In Aristotle's writings, dialectics is considered 

a substitute, an auxiliary of science and philosophy, a type of reasoning, a tool in the production 

of arguments, works, and the self-production of men. Our interest is to show Greek dialectics 

as a discipline of technical exercise with rules and theory, which practices refutation as the 

safest way to test an argument and prove its aptitude. We focus on the fact that she is a servant 

of science, and as a servant, she does not concern herself with the truth. And, taking into account 

the inability to reach the truth, this art is satisfied with what is credible (eikos), that is, with 

what seems likely to be shared by the majority (endoxas) or by the wise. It is one that seeks to 

remain within the limits between opinion (doxa) and science (episteme). In short, we will show 

Greek dialectics as a reference to the search for truth, showing that the same problem that goes 

from the Eleatics to the Hereclatians, from the sophists to Plato and which also comes under 

the domain of Aristotle, seeks to confront the threat of becoming, and provide a certain stability. 

Still with Aristotle, we will see, in the end, that it is also impossible to have knowledge in flux, 

a certain stability is necessary: knowledge is only truly scientific at this price or under this 

condition. 

 

Keywords: Dialectic; science; opinion; refutation. 

 

 



6 

 

SUMÁRIO 

 

 
INTRODUÇÃO ............................................................................................................................... 7 

1. RAÍZES DA DIALÉTICA  ............................................................................................................. 18 

1.1. PARMÊNIDES ................................................................................................................................... 19 

1.2. ZENÃO DE ELEIA .............................................................................................................................. 24 

1.3. HERÁCLITO ...................................................................................................................................... 28 

2. SOFISTAS ................................................................................................................................ 33 

2.1. ARISTÓTELES E OS SOFISTAS MENORES .......................................................................................... 37 

2.2. SÓCRATES E OS SOFISTAS ................................................................................................................ 40 

3. PLATÃO .................................................................................................................................. 45 

3.1. MÉTODO SOCRÁTICO E A RETÓRICA EM PLATÃO ........................................................................... 50 

3.2. “SER” E “NÃO-SER” EM PLATÃO  ..................................................................................................... 54 

4. ARISTÓTELES E O PRINCÍPIO DA NÃO CONTRADIÇÃO ............................................................... 57 

4.1. AS DIFERENÇAS ENTRE OS CONTRÁRIOS E CONTRADITÓRIOS ....................................................... 60 

4.2. DIFERENÇAS ENTRE A REFUTAÇÃO E O SILOGISMO CIENTÍFICO .................................................... 63 

4.3. A DIALÉTICA ..................................................................................................................................... 65 

4.4. DIALÉTICA E RETÓRICA – SEMELHANÇAS E DIFERENÇAS ................................................................ 66 

4.5. DIALÉTICA E CIÊNCIA ....................................................................................................................... 69 

4.6. TÓPICOS E O CAMINHO AOS PRINCÍPIOS DA CIÊNCIA .................................................................... 75 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS .......................................................................................................... 79 

REFERÊNCIAS  ............................................................................................................................. 84 

 

 

 

 

 

 



7 

 

INTRODUÇÃO 

 

A dialética1 é uma ferramenta da filosofia presente desde a Antiguidade. Apesar dos 

primeiros filósofos, os pré-socráticos, não terem designado o termo técnico dessa arte o que, de 

certa forma, foi possível com Aristóteles.  

Segundo Enrico Berti, na sua obra As Razões de Aristóteles (1998), o maior discípulo 

de Platão de que se tem notícia remonta a dialética a Zenão de Eleia e acredita ter sido o primeiro 

a teorizar tal arte e sistematizá-la. Fica claro que, apesar de a práxis ser antiga, não havia ainda 

a teorizado, enfatiza Berti2.  

Carlos Roberto Cirne-Lima em Dialética para Principiantes (2008), expõe sua posição 

nos informando que a dialética nasceu da grande tradição filosófica antiga, e que nós, leitores 

e estudiosos do assunto, precisamos fazer um retorno aos mestres e pensadores desse período: 

“é preciso repensar tanto Parmênides como também Heráclito”3. 

Prontamente, em tempos modernos se perguntará por que estudar a dialética? Ora, quem 

faz filosofia entra em contenda com as ideias e desse conflito sempre resultará alguma coisa 

nova, esse é o conceito mais elementar do que pode significar a dialética: conflito de ideias. 

Logo, poderíamos elencar esse como sendo um dos primeiros motivos para estudá-la, a dialética 

é desde então um instrumento não só para colaborar no entendimento do homem, mas também 

do universo, perguntas que desde a Antiguidade ocupam os filósofos - de onde viemos? Para 

onde vamos? Qual o sentido do mundo e de nossa vida? - até hoje nunca foram definitivamente 

respondidas, para tais perguntas sempre haverá uma tentativa da filosofia em dar uma resposta 

racional.  

Possivelmente, respostas definitivas nunca serão encontradas, mas assim como muitas 

perguntas podem ser feitas, muitas respostas também podem ser oferecidas e a dialética pode 

nos ajudar nesse processo. 

                                                 
1 DIALÉTICA. Etimologicamente, o termo “dialética” é a junção das duas palavras gregas “dia + logos”: “dia” 

(movimento, passagem, intercâmbio) ou apenas “di” (dois, duplicidade); “logos” (palavra, razão, discurso). Pode-

se entender como “movimento da palavra” ou “dois discursos”. Numa etimologia interpretativa, o termo 

“dialética” poderia ser traduzido por “diálogo” ou por “método de diálogo”. Então uma conversa de amigos é 

dialética? Pode ser que sim. No entanto, dialética não se resume a um diálogo gratuito ou sem propósito, mas um 

colocar “frente a frente” ideias, teses, sentenças e valores a fim de, na contraposição, elucidar os conceitos. Vista 

deste modo, você já pode perceber que dialética não é algo distante ou ultrapassado. A dialética pressupõe 

polaridade (entre uma pessoa e outra pessoa, uma ideia e outra ideia, uma posição e outra posição). Dialética 

pressupõe ao menos o encontro de “dois”. Em filosofia costuma-se usar os termos “tese” e “antítese”. NUNES, 

Indaial. 2013. p. 3. 
2 BERTI, Enrico. As razões de Aristóteles. São Paulo: Edições Loyola, 1998. p. 18. 
3 CIRNE-LIMA, Carlos. Dialética para Principiantes. São Leopoldo, RS: Unisinos, 2002. p. 10. 

 



8 

 

Aristóteles fala em filosofia primeira4 (posteriormente usou-se o termo metafisica5) 

como a ciência dos primeiros princípios que são universalmente válidos, que governam tanto o 

ser como o pensar, ele acredita que todas as outras ciências podem ser necessárias aos homens, 

mas superior a metafísica nenhuma. Aristóteles a considerava uma das vias possíveis de 

implantar a correta investigação filosófica que levasse ao conhecimento verdadeiro das coisas 

em particular, distintas umas das outras, e de suas causas primeiras, até se chegar à arché 

(substância inicial de onde tudo deriva), a mesma substância zeteticamente procurada desde 

Tales6.  

A dialética, inclusa no sistema teórico de Aristóteles, na teoria da argumentação, não 

entra no esquema geral das ciências, mas constitui, de fato, uma propedêutica para algumas 

ciências. Liga-se, ao mesmo tempo, à teorética (portanto, relacionada à metafisica) e surge 

como um dos meios indispensáveis para compreensão dos argumentos e a refutação do 

raciocínio falacioso. Aristóteles faz sua primeira sistematização, considerando-a uma técnica 

de atacar as opiniões dos outros a fim de testar sua validade. 

A dialética como uma arte de investigação e com certa limitação à compreensão total e 

absoluta do todo e da verdade, se mostrará satisfeita com o verossímil (eikos) e com aquilo que 

parece provável (endoxas7), ou seja, as opiniões compartilhadas e respeitadas pela maioria ou 

pelos sábios, isto é, pelos mais respeitáveis entre eles: endoxas é aquela que está entre a opinião 

(doxa) e a ciência (episteme).  

A opinião, o movimento que já em Parmênides aparece como mera aparência8, é aquela 

opinião que não é capaz de nos fornecer uma realidade verdadeiramente real, Platão a assume 

com o mesmo status: é um engano, um falseamento. Veremos mais a frente que, em Platão, 

                                                 
4 “Todas as outras ciências serão mais necessárias do que esta, mas nenhuma lhe será superior”. Aristóteles. 

Metafísica, A 2, 982 a, 10. 
5 É sabido que o temo “metafisica” não é um termo aristotélico (talvez tenha sido cunhado pelos Peripatéticos, ou 

nasceu por ocasião da edição das obras de Aristóteles realizada por Andrônico de Rodes no Séc. I a.C.). No mais 

das vezes, Aristóteles usava a expressão “filosofia primeira” ou “teologia”, em oposição à “filosofia segunda” ou 

“física”. Entretanto, o termo “Metafísica” foi sentido como mais significativo pela posteridade, tornando-se o 

preferido. REALE, São Paulo, 2003. p. 195,196. 
6 Tales de Mileto, (ca. 585 a.C.), filósofo griego considerado el primer filósofo milesio. Aun las primeras fuentes 

griegas conocen sus doctrinas sólo de oídas: dijo que el agua es la arjé (arché) y que la tierra flota en el agua como 

una balsa. AUDI, Madrid. 2004. p. 926. 
7 Segundo a nota do Glossário, Éndoxa (ἔνδοξα) é uma palavra grega que deriva da também grega doxa (δόξα). 

Enquanto Platão condenou a doxa (crenças e opiniões) como um ponto de partida para alcançar a verdade, 

Aristóteles utilizou o termo éndoxa (crenças comumente sustentadas e aceitas pelos sábios e pelos mais antigos e 

influentes retores) para reconhecimento das crenças da cidade. Éndoxa é uma crença mais estável do que “doxa”, 

porque ela tem sido “testada” nos debates da polis por algum debatedor. A utilização do termo éndoxa pelo 

estagirita pode ser encontrada nas suas obras Tópica e Retórica. Aristóteles define a éndoxa como as opiniões que 

são aceitas por todos, pela maioria ou pelos sábios, isto é, por todos, ou pela maioria, ou pela maioria dos mais 

respeitáveis entre eles. Tópicos, Lisboa. 2007. p. 503. 
8 PARMÊNIDES. Da natureza, B 7.1.  



9 

 

atingir o conhecimento implica converter o sensível ao inteligível, ou seja, despertar, reviver e 

relembrar esse conhecimento esquecido.  

A anamnese platônica consiste no esforço progressivo pelo qual a consciência 

individual remonta da experiência sensível para o mundo das ideias, ou seja, a “recondução” 

(synagogé9) da multiplicidade ao uno e a divisão do uno a multiplicidade, acenando, assim, ao 

primeiro processo divisório que já aparece timidamente em Heráclito - aquela relação 

conflituosa excludente dos opostos ser e não-ser.  

Em Platão o não-ser corresponde às muitas realidades individuais, as coisas sensíveis, 

que sobe ao ser, ao único universal éidos (ideia), do sensível, da doxa, e atinge o éidos, a 

essência das coisas, a realidade.  

Aristóteles saberá com maestria e com seu gênio sistêmico colocar cada coisa em seu 

devido lugar. Veremos que ele defrontará a ameaça do devir (movimento), e proporcionará certa 

constância, pois, para Aristóteles também é impossível se ter conhecimento no movimento. O 

movimento é um conceito amplo, que representa mudança não apenas de posição, mas de 

estado, quantidade ou forma, se fará necessária certa estabilidade, uma causa primária, um 

Primeiro Motor Imóvel, que perenemente é pai dos movimentos do universo. Veremos em 

Aristóteles que um conhecimento só é verdadeiramente científico a este preço ou sob esta 

condição. 

Antes de seguirmos aproveitar-se-á refletir no que, de certo modo, já sabemos: que o 

movimento se tornou um problema filosófico cabal em toda história da filosofia e 

intrinsicamente correlacionado com a dialética. Veremos no decorrer da pesquisa, que o 

movimento foi negado pelos Eleatas, pois, para eles, o devir era mera aparência e ilusão. 

Posteriormente, foi recuperado e justificado em parte pelos Pluralistas, que propuseram a 

existência não só de um princípio, mas vários, daí o nome de pluralistas. Porém, até aqui a 

especulação provou-se infrutífera, ninguém, nem mesmo Platão, soube estabelecer quais eram 

as essências do devir e o seu status ontológico. É Aristóteles que conseguirá solucionar a aporia 

de modo excepcional (pela metafísica), o ser, dirá ele, “se diz em múltiplos significados10”, e 

um grupo desses significados é dado pela dupla ser como potência e ser como ato, ou seja, o 

movimento é passagem do ser em potência para o ser em ato, o movimento é a transformação 

em ato daquilo que é potência enquanto tal.  

                                                 
9 BERTI, Enrico. Perfil de Aristóteles. Tradução de José Bortolini. São Paulo: Paulus, 2012. p. 35. 
10 ARISTÓTELES. Metafísica L, 1003b 30. 



10 

 

Para Aristóteles, o movimento não pressupõe em absoluto o não-ser como nada, como 

propunham alguns naturalistas, mas sim o não-ser como potência, que é uma forma de ser e, 

portanto, se desenvolve no âmbito do ser, sendo passagem do ser (em potência) para o ser (em 

ato). Aristóteles foi um dos fundamentais formadores de conceito e técnicas argumentativas, 

responsável pela consolidação de uma nova maneira de pensar, maneira essa que dominou a 

cultura europeia e árabe por mais de mil anos, pelos menos até o advento da modernidade.  

Nova maneira, pois é possível notar claramente que o eixo das pesquisas antes dele era 

centrado na cosmogonia11 e na cosmologia12. A primeira buscava explicar a realidade com 

referência nos mitos e na educação, eram baseadas nas narrativas dos poetas gregos13, eles 

apresentavam a origem do universo por vias mitológicas e apresentavam a origem de tudo a 

partir dos primeiros deuses gregos14. Já a cosmologia se ocupou de explicar a realidade por 

meio de teorias e conceitos com base científica.  

A filosofia grega pré-socrática está intimamente ligada à cosmologia em contraposição 

às narrativas mitológicas, os primeiros filósofos intentaram encontrar a verdadeira origem do 

universo que, de uma maneira lógica e racional, fizesse sentido. Assim, os primeiros filósofos 

também eram cosmólogos. Veremos a partir de então que foi justamente esse tipo de filosofia 

que possibilitou o nascimento da ciência e, em certo sentido a gerou, filosofia que contrapõe 

em clara atitude dialética a cosmogonia e suas teorias fantásticas, e vai em busca da razão como 

o princípio primeiro de tudo.  

Essa cosmologia se torna, então, a base filosófica das ciências, a busca pelo primeiro 

princípio de tudo, da arché15, da estabilidade buscada pelos cosmólogos naturalistas, filósofos 

em geral, os pais das ciências particulares como geometria, física, astronomia, biologia, ética, 

política etc., que na Antiguidade clássica estavam abarcadas na ciência que até então se 

chamava filosofia.  

Grande parte dos comentadores da história da filosofia concorda que, de fato, a filosofia 

em seu princípio originário era isso mesmo, um fundamento, uma base para as demais ciências. 

                                                 
11 Cosmogonia (gr. Koouoyovía). Mito ou doutrina referente à origem do mundo. ABBAGNANO, São Paulo. 

2007. p. 215. 
12 A primeira fase é caracterizada pelo abandono do mito e pela tentativa de encontrar uma explicação racional ou 

natural do mundo. É a fase representada pela filosofia pré-socrática. Ibid., p. 215. 
13 “A poesia antecipou o gosto pela harmonia, pela proporção e pela justa medida (Homero, os Líricos) e um modo 

particular de fornecer explicações remontando às causas, mesmo que em nível fantástico-poético (em particular 

com a Teogonia de Hesíodo)”. REALE, 2003. p. 06. 
14 DURANT, Will. Nossa herança clássica. 3ª Edição. Rio de Janeiro: Record, 2002. p. 139-159. 
15 Princípio. ABBAGNANO, São Paulo. 2007. p. 76. 



11 

 

Na mesma perspectiva Cirne-Lima adere a outro tipo de metáfora e apresenta a filosofia como 

um jogo de quebra-cabeça.  

 

Fazer Filosofia hoje é como montar um grande quebra-cabeça. As ciências, 

como a Física, a Química, a Astronomia, a Biologia, a Arqueologia, a História, 

a Psicologia, a Sociologia etc., são recortes parciais do grande quebra-cabeça 

que é a Filosofia, a Ciência Universalíssima. Cada uma das ciências 

particulares monta o seu pedaço particular, ou seja, cada uma delas trata de 

algumas figuras. Nenhuma delas se preocupa e se encarrega da composição 

total do grande mosaico, que é a Filosofia, a razão, o sentido do universo. 

(CIRNE-LIMA. 2008. p. 6) 

 

Mas existe uma diferença entre o jogo quebra-cabeça e a filosofia; é que na “filosofia 

não temos todas as peças16” e o universo ainda está em devir17, o movimento continua, a história 

não se concluiu, as coisas futuras ainda estão por vir, em suma, não temos todas as peças do 

jogo.  

Mesmo assim para aquele que se empreende na busca pela verdade não dá para ficar 

imóvel como a esfera de Parmênides, é preciso se movimentar, como propôs Heráclito, com o 

que se tem disponível, até mesmo nós somos peças desse jogo, segundo Cirne-Lima, e no último 

momento teremos que saltar para dentro dele no afã da filosofia em responder àquelas 

interrogações iniciais que os filósofos se ocupam e dar sentido a este universo em que vivemos, 

o sentido último da nossa existência.  

Nesse movimento, existem coisas que não nos apareceram de forma clara, são as peças 

da filosofia que estão faltando, e como o fim ainda não chegou, a filosofia sempre estará 

especulando e incompleta, por essa razão todo pesquisador da filosofia precisa ser honesto e 

humilde e admitir que não dispõe de todas as peças nesse jogo e que, aliás, ele também é uma 

peça, e, por fim, terá que entrar para dentro do quebra-cabeça existencial afim de finalizar e dar 

sentido à vida humana.  

Esse fenômeno, isto é, ser uma das “peças” que se faltava na filosofia teve seu início 

quando o eixo da filosofia pré-socrática passou para filosofia das relações humanas com os 

sofistas. Pensando nisso, vamos imaginar a filosofia como uma investigação dialética que 

começa com os físicos naturalistas na antiguidade até chegar ao nosso tempo.  

Nesse ponto surge uma pergunta: em nosso século, com o incrível e inédito 

desenvolvimento das ciências particulares, ainda é possível fazer dialética? Acreditamos não 

                                                 
16 CIRNE-LIMA, Carlos. Dialética para Principiantes. São Leopoldo, RS: Unisinos, 2002. p. 6. 
17 Devir ou Vir-a-ser. O mesmo que mudança (v. MOVIMENTO). ABBAGNANO, São Paulo. 2007. p. 268.  



12 

 

só ser possível como também necessário, pois esse fazer dialética foi e permanece sendo fazer 

a explicação da realidade enquanto tal.  

Entretanto, com todas essas possibilidades, não poderíamos deixar de admitir, nas 

palavras de Berti, uma contingente “crise da razão”18. Essa crise seria o resultado da forma 

como a objetividade científica colonizou as ciências em geral, levando-nos a uma racionalidade 

completamente desligada das nossas vidas. O sentido da razão que foi instaurado pelos gregos 

teria se desvirtuado, isso se deve a nossa concepção de objetividade científica.  

Por essa razão, e esse é o nosso ponto, Berti acredita que a primeira grande contribuição 

que um estudo aprofundado da dialética pode nos fornecer são os pontos de debate sobre essa 

presumida crise da razão, seria, talvez, o momento de rever os conceitos modernos criados em 

torno da razão, e não há filósofo onde esse retorno seria tão necessário como Aristóteles, o 

grande sistematizador da razão e da dialética.  

Refletindo nisso, acreditamos ter boas razões em nosso tempo para fazer um estudo 

sobre a dialética e esse será um dos objetivos dessa pesquisa, isto é, propor uma análise, uma 

alternativa que podemos confrontar dialeticamente com o que temos no momento, as múltiplas 

pequenas razões, as razões das muitas perspectivas diferentes como diz Nietzsche19, as razões 

dos múltiplos horizontes como quer Heidegger20, as razões dos múltiplos jogos de linguagem 

como afirma Wittgenstein21, as múltiplas razões com seus relativismos.  

Mas a tarefa da dialética e o projeto de se falar da dialética não é tão ambicioso como a 

modernidade faz com suas teorias de desconstruções, pois hoje, com muitas contestações, é 

claro, parece não fazer mais sentido falar da dialética platônica e aristotélica, a dialética que 

busca o uno, a dialética que persegue o universal, a dialética que propõe uma razão elevada com 

proposta de explicação do mundo.  

Hoje, temos as múltiplas faces da razão, cada uma delas propõe suas explicações 

multifacetárias, poderíamos chamá-las de a "torre de babel"22 do século XXI. 

Assim, a nossa proposta é trabalhar à luz daquilo que os clássicos propõem, começando 

pela esfera de Parmênides e seu discípulo Zenão; mergulhando rasamente no rio de Heráclito; 

na ágora com os sofistas analisar a Apologia de Sócrates e refletir sobre tudo isso na Academia 

antes de nos envolvermos dialeticamente com o mestre do Liceu.  

                                                 
18 BERTI, Enrico. As razões de Aristóteles. São Paulo: Edições Loyola, 1998. p. VIII. 
19 CIRNE-LIMA, Carlos. Dialética para Principiantes. São Leopoldo, RS: Unisinos, 2002. p. 17. 
20 Ibid., p. 17. 
21 Ibid., p. 17. 
22 Uma referência bíblica à Gênesis capítulo 11 onde fala sobre a confusão das línguas. 



13 

 

No Liceu queremos chegar ao centro da nossa pesquisa, que é mostrar o tão procurado 

equilíbrio entre o ser e o não-ser, a estabilidade, a possibilidade de conhecer as coisas. 

Entendemos que é exatamente isso o que Aristóteles faz, apesar das gerações, das corrupções, 

dos movimentos, o que orienta e dinamiza o pensamento do nosso filósofo é essa busca sem 

fim pelo conhecimento, possível apenas na perenidade.  

Então, para cada faceta do seu conhecimento, escreveu François Stirn, ele procura “fazer 

frente à ameaça introduzida pelo devir, a mudança23”. Vejamos: para ontologia e cosmologia, 

o Primeiro Motor Imóvel; para ética, a felicidade, o prazer estável, a virtude, a maneira habitual 

de existir; para Política, a democracia temperada, a constituição mais estável; para poética, as 

regras da criação da verossimilhança; e para a dialética, objeto da nossa pesquisa, as endoxas, 

opiniões partilhadas pela maioria e pelos sábios, argumentos transmitidos de geração em 

geração.  

Notamos que em todo sistema aristotélico é necessária certa estabilidade para que o 

conhecimento seja captado. 

A dialética ao longo do tempo sofreu diversas mudanças, e com algumas reservas 

poderíamos dizer que a dialética é muitas coisas, como as já ditas acima: um conflito de ideias, 

concepções ou palavras que resulta no embate por serem elas, entre si, diferentes, o resultado 

desse embate de ideais diferentes pode proporcionar uma nova ideia.  

A dialética pode significar a arte de debater, tendo então uma estreita relação com a 

retórica, como veremos adiante. Além disso, é perfeitamente justificável o uso das seguintes 

significações: instrumento, método e ferramenta. Nesse sentido ela pode ser entendida como 

uma ajudadora, um princípio regulador da forma de pensar. 

Para uma melhor compreensão da dialética aristotélica, distinguimos a dialética em dois 

polos e arriscamos denominá-los com os seguintes termos: Polo 1 - Dialética Pré-kantiana; Polo 

2 - Dialética Pós-kantiana.  

Faremos um breve comentário sobre o polo 2 e focaremos logo em seguida no polo 1, 

isto é, no do nosso mestre Aristóteles. Poderíamos então concluir, sem muita margem de erro, 

que existem basicamente esses dois polos de pesquisa sobre o assunto da dialética: polo 2 - 

Dialética Pós-kantiana, já foi dito acima que Aristóteles foi responsável pela consolidação de 

uma nova maneira de pensar, maneira essa que dominou a cultura europeia e árabe por mais de 

mil anos, pelo menos até o advento da modernidade, ou seja, até Kant.  

                                                 
23 STIRN. François. Compreender Aristóteles: Vozes, Petrópolis, Rio de Janeiro, 2006. p. 23. 



14 

 

Com Kant viu-se a necessidade de propor uma nova lógica, uma lógica que fugisse 

daquela clássica aristotélica, uma lógica transcendental que resultou na dialética transcendental 

e que Kant sistematiza na sua obra A Crítica da Razão Pura. Trata-se, de fato, daquela lógica 

que se baseia na tese de que há ilusões cuja origem é a própria razão. Essa tese provoca a 

necessidade de criticar os erros oriundos dessas ilusões e de demonstrar sua origem.  

Portanto, a intenção de Kant na dialética transcendental não é só desconstruir a 

metafísica clássica, mas é a de reconstruir sua gênese racional. Com isso, Kant criou uma 

concepção de razão, isto é, àquela razão que deveria trabalhar nos domínios da experiência 

possível ou dos sentidos e não no campo do empírico. Kant afirma: “Assim, na ordem do tempo, 

nenhum conhecimento precede em nós a experiência e é com esta que todo o conhecimento tem 

o seu início. ”24    

O polo 1 - Dialética Pré-kantiana - para a nossa pesquisa é o mais importante e sobre o 

qual iremos nos debruçar. É, justamente, àquela que Aristóteles defende e que julga ser a 

estrutura lógica da filosofia, que apesar de não ser cognoscitiva, pois para Aristóteles ela por si 

só não é capaz de nos fazer conhecer coisa alguma, é apta para submeter um tese a prova 

(peirastiké)25, é a dialética que visa revelar as falsas pretensões ao conhecimento, que submete 

a exames as endoxas como um dos caminhos as práticas de investigação, aquela que anda de 

mãos dadas com a apodítica, isto é, com a lógica da demonstração, a apodítica, que para 

Aristóteles coincide com a autentica ciência, procedimento puramente formal, cognoscitivo e 

científico destinado durar até Kant.  

Porém, antes de se aventurar nesse caminho é preciso iniciar a jornada por aqueles que 

foram destinados a lançar as bases desse tema tão importante – a Dialética, que vai da dupla 

Parmênides-Heráclito a Aristóteles. Nossa questão de fundo é a contradição, como raízes da 

dialética, se ela está ou não presente em cada pensador desde Parmênides, analisaremos como 

sendo a contradição a responsável pela viabilidade da dialética, pois sem contradição é 

impossível falar em dialética, ou dialética como caminho para as práticas de investigação.  

Em síntese, a dissertação se divide em quatro capítulos. No capítulo I refletiremos se é 

possível ver os vislumbres da dialética em Parmênides e Heráclito, se é possível notar 

rudimentos da contradição e assim as raízes da dialética. No poema de Parmênides (2000) 

vamos notar a primeira formulação do princípio da identidade, já o da contradição teremos que 

                                                 
24 KANT, Immanuel. A Crítica da Razão Pura. Fundação Calouste Gulbenkian. 5ª Edição. Lisboa. 2001. B1 p. 62. 
25 Peirâstica. Segundo Aristóteles, “a arte de submeter uma tese à prova, deduzindo suas consequências. É uma 

parte da dialética e distingue-se da sofistica porque se destina ao adversário ignorante, ao passo que a sofistica 

tende a derrotar também quem possui ciência.” ABBAGNANO, 2007. p. 749. 



15 

 

analisar com certas reservas. No primeiro princípio, toda coisa é idêntica a si mesma, já no 

segundo, possivelmente seja o da oposição entre a afirmação e a negação, isto é, aquela que 

seria chamada mais tarde por Aristóteles de contradição e tudo isso está possivelmente na 

sentença da deusa: “Vamos, vou dizer-te - e tu escuta e fixa o relato que ouviste quais os únicos 

caminhos de investigação que há para pensar: um que é, que não é para não ser”26.  

Com exceção do primeiro princípio, o da identidade, que parece uma teoria bem 

pacificada entre os comentadores, é possível afirmar o surgimento oficial da contradição em 

Parmênides? Se sim, como e por qual motivo essa afirmação se sustenta? Começaremos 

refletindo nas discussões surgidas em torno do ser e do não-ser, que no fragmento parmenidiano 

aparece como “um que é (ser), que não é (não-ser) para não ser”, esse ser poderá nos levar ao 

caminho da verdade e da razão? E quanto ao não-ser, é possível que Parmênides esteja 

equivocado quanto a sua inexistência? Ora, se o não-ser é nada, e, portanto, inexistente, pode 

haver raízes da dialética em seu pensamento, uma vez que a dialética só é possível na existência 

da contradição?  

Refletiremos igualmente sobre a Dialética, onde, afinal, ela surge? Veremos que a 

tradição moderna, que acima denominamos de pós-kantiana, com sua origem em Hegel, tem 

em comum com a tradição antiga, a pré-kantiana, que a dialética foi sistematizada por Platão e 

Aristóteles e inventada por Zenão de Eléia. Segundo Berti (1998), os modernos veem 

erroneamente em Heráclito a invenção da dialética. A bem da verdade, não negam a origem em 

Zenão, mas veem em Heráclito aquele que teria feito da dialética o absoluto, o próprio princípio 

da realidade, talvez seja por isso que Hegel declara: “Não existe proposição de Heráclito que 

eu não tenha acatado em minha Lógica. ”27.  

Tudo isso acontece porque essa tradição está tratando da dialética no sentido moderno 

do termo, ou seja, hegeliano, em outras palavras, sobretudo da unidade e identidade dos opostos 

e não a exclusão dos mesmos, ou seja, o absoluto é a unidade do ser e do não-ser. Ora, um dos 

nossos objetivos nas águas de Heráclito é procurar saber se no seu pensamento existe 

contradição ou princípio de unidade, e se no pensamento dele não houver contradição como é 

possível haver dialética?28 Uma vez que do ponto de vista lógico o conflito entre os opostos, 

presente no pensamento hereclatiano, não implica qualquer contradição, como é possível, então, 

encontrar nos fragmentos que foram conservados de Heráclito a presença da dialética? 

                                                 
26 PARMÊNIDES. Da natureza, B 2. 5. 
27 G.G. Hegel, Lezioni sulla Storia della filosofia, trad. de E. Codignola e G. Sanna, La Nueva Italia, Florença, 

1964, vol. 1, p. 306-307. 
28 É importante esclarecer que esse termo (dialética) não aparece explicitamente nos escritos de Heráclito. 



16 

 

No capítulo II analisaremos o seguinte: se é com os sofistas que a dialética começa a 

ganhar corpo estrutural, se são eles que primeiro transportam o conflito dos opostos do plano 

da filosofia da natureza para o plano das relações humanas, que se interessam pelo demos (o 

povo) e pela polis (a cidade), como podemos então pensar nos sofistas com aquela carga 

pejorativa de filósofos erísticos?29, que posteriormente ficaram conhecidos por perderem a 

filosofia, ou seja, o amor à sabedoria, e passaram a amar outra coisa, o dinheiro, o discurso por 

si só.  

A qual geração de sofistas pertence àqueles cuja importância não está mais no conflito 

dos opostos ou no que resulta dele? Àqueles que querem vencer o discurso independente se os 

argumentos dos polos sejam verdadeiros ou falsos?  

A verdade, por assim dizer, não tem tanta importância, não importa mais o amor pela 

sabedoria, o respeito pela veracidade, e se os jovens irão se corromper ou não. O que realmente 

importava era vencer o discurso e encher os bolsos. E a verdade? Poderia ser o ser, ou o não 

ser, ou as duas coisas juntas? Ou o resultado da oposição e conciliação desses dois opostos? A 

verdade, em suma, estava ao gosto do freguês.  

Analisaremos ainda, se é possível afirmar que o passo decisivo em direção à dialética 

como um caminho propedêutico aos métodos de investigação se dá com Sócrates e Platão. É 

possível encontrar uma contradição eficaz na relação conflituosa entre o mestre do “nada sei” 

e os sofistas? Se é possível, acreditamos que seja pelo fato de Sócrates ter aproveitado a 

descoberta zenoniana da refutação e por ter mudado completamente a estrutura do discurso de 

sua época.  

É sabido que os discursos dos tempos protagóricos eram longos e aporéticos, e Sócrates 

inaugura o que posteriormente a tradição chamaria de diálogos socráticos, isto é, um discurso 

breve, no entanto também aporético, uma discussão mediante perguntas e respostas preservadas 

nos diálogos de Platão e destinada a permanecer na história como a forma especificamente 

grega de dialética.  A questão de fundo é: a estrutura foi mudada, o discurso agora é breve, mas 

e as respostas? Elas são conclusivas?  

                                                 
29 “ERÍSTICA, el arte de la controversia, incluyendo el uso de razonamientos falaces aunque persuasivos. Los 

antiguos sofistas elevaron este arte a un gran nivel en lo que era el logro de sus fines personales. Posiblemente 

encontraron su material en los careos que tenían lugar en los juicios que se celebraban diariamente. Para alcanzar 

la debida persuasión admiten el uso de principios incorrectos tales como generalizaciones arriesgadas, analogías 

deficientes, apelaciones ilegítimas a la autoridad, el principio post hoc ergo propter hoc (es decir, tras esto y por 

tanto a causa de ello) y otros supuestos princípios.” AUDI, Robert. Diccionario Akal de Filosofía. Traducción de 

Huberto Marraud y Enrique Alonso. Madri: Ediciones Akal, 2004. p. 305. 



17 

 

No capítulo III observaremos Platão nos apresentar o modo correto de se discutir, isto 

é, fazendo dialética, dialogando (dialektiké) e refutando (élenkhos), partindo sempre do ponto 

apresentado por aquele que foi inquirido, veremos que a contradição é importante e faz parte 

de todo processo, sem ela não faz sentido a refutação. Iremos observar que dentro dessa 

perspectiva Platão aponta que existe uma diferença entre o modo de discutir dos sofistas 

erísticos e o modo entre amigos: os erísticos (sofistas) se deleitam em disputas e discórdias, 

mas entre amigos se faz verdadeira dialética, sempre com o objetivo de dar respostas 

verdadeiras. É com essa postura que Platão está seguindo inteiramente o método que seu mestre 

inaugurou – a dialética socrática. Depois de analisar as inovações de Sócrates é possível 

observar as concepções distintas que Platão inaugurou?  

Com o objetivo de responder questões como essas é que nos aventuramos nesse longo 

caminho até o Liceu, ou seja, ao capítulo IV, buscando de começo não tropeçar na pedra fixa 

de Parmênides, atravessar com todo o cuidado para não sermos levados nas correntezas sempre 

novas do rio de Heráclito. Se nessa caminhada faremos uso do ceticismo sofístico, será apenas 

para que a nossa dúvida nos leve a possibilidade de um novo caminho, mais seguro, um caminho 

propedêutico aos métodos de investigação, que na nossa pesquisa, supomos, encontraremos no 

mestre Aristóteles – o grande sistematizador da dialética.  



18 

 

Capítulo I 

1. RAÍZES DA DIALÉTICA 

 

A grande contribuição histórica de Aristóteles, diferente, é claro, da sua filosofia 

original, a teorética30, foi o fato de ter sistematizado de forma clara, como observamos nos 

escritos do Estagirita, uma cadeia de descobertas realizadas pelos filósofos que lhe 

antecederam, os naturalistas31 e, principalmente, de forma muito mais direta, as do seu mestre 

Platão, especialmente no que se refere à dialética e o princípio de não contradição. Neste 

capítulo vamos nos ater a essa importante parte da nossa pesquisa, qual seja: de como e onde 

podemos encontrar as raízes da dialética e suas correlações, e como foi o seu desenvolvimento 

dos antigos a Platão e, posteriormente, a dialética e seus usos em Aristóteles.  

Precisamos esclarecer neste ponto que a pesquisa não pretende desenvolver uma espécie 

de história linear da filosofa; apesar da aparente linearidade, isso já tem sido feito com muito 

louvor por vários escritores32. Nossa pesquisa é motivada pelo interesse, sobretudo, em 

compreender, apresentar e tratar os principais entendimentos da dialética entre os antigos até à 

aristotélica, seu uso e sua natureza investigatória como um caminho propedêutico as práticas 

de investigação.  

Para isso, segundo nossa compreensão, é de fundamental importância partir dos antigos 

naturalistas, uma vez que as cosmologias tradicionais foram construídas com base na dinâmica 

do conflito dos opostos. Entenda-se por conflito dos opostos a dialética, a habilidade de 

desenvolver argumentos sempre contrapondo um outro.  

Buscaremos então ser bem dialéticos, por assim dizer, usando essa primeira parte da 

pesquisa, ou seja, as teorias que vão de Parmênides/Heráclito a Platão/Sofistas colocando-as 

para dialogar, confrontando as concepções sobre o uso que Aristóteles faz da dialética, uma vez 

que os mesmos problemas que permeiam toda a história da filosofia desde a antiguidade, isto 

é, o Ser e o Não-ser, o Uno e o Múltiplo, também permearão as teorias de Aristóteles. 

 

                                                 
30 “Ciências teoréticas – que buscam o saber pelo saber, independente de um fim ou utilidade (metafísica, física, 

matemática e psicologia). As ciências teoréticas, que procuram o saber pelo saber e que consistem na metafisica, 

na física (em que e incorporada também a psicologia) e na matemática. Ciências teoréticas, isto é, ciências que 

buscam o saber em si mesmo. Por dignidade e valor, as mais elevadas são as primeiras, constituídas pela metafisica, 

a física (na qua1 se inclui também a psicologia) e a matemática. O termo "metafisica" (= o que está além da física) 

não é termo aristotélico (talvez tenha sido cunhado pelos Peripatéticos, ou nasceu por ocasião da edição das obras 

de Aristóteles realizada por Andrônico de Rodes no século I a.C.). No mais das vezes Aristóteles usava a expressão 

"filosofia primeira" ou "teologia", em oposição a ‘filosofia segunda’ ou ‘física’”. REALE, 2003. p. 195. 
31 Ou pré-socráticos. Ibid., p. 17. 
32 Bertrand Russell, Giovanni Reale, Dario Antiseri, Juan Manuel Cordon, Marilena Chaui, entre outros. 



19 

 

1.1. PARMÊNIDES 

 

Parmênides, no âmbito da filosofia da physis, foi o primeiro a ter um pensamento 

inovador, radical e até mesmo, em certo sentido, revolucionário. Foi com ele que a cosmologia 

pré-socrática recebeu um profundo e importante ponto de vista conceitual, na qual ele a propõe 

como uma ontologia, ou seja, teoria do ser: “o ser é e não pode não ser; o não-ser não é e não 

pode ser de modo nenhum”. Esse princípio de Parmênides considerado o próprio princípio da 

verdade, o ser não gerado, incorruptível, imutável, imóvel e uno. Muitos intérpretes33 

apontaram nesse princípio parmenidiano a primeira formulação do princípio de identidade.  

Segundo esse princípio, toda coisa é idêntica a si mesmo, ou seja, uma coisa é idêntica 

a ela mesma, mesmo que afirmamos outra coisa, a=a e b=b, 'a' sempre será igual 'a', mesmo se 

afirmarmos que a=b, ainda podemos afirmar que a=a e b=b. Nesse sentido se existe o ser, se 

faz necessário que o não-ser não exista de modo nenhum e ele não pode nem ao menos ser 

pensado.  

No rico poema parmenidiano, as teorias ecoam na boca da deusa34 em acolhimento 

poético onde Parmênides concentra-se no que chamou de “ser”. O ser das coisas é o princípio 

fundamental, baseado em uma espécie de ideia infinita e universal – o uno. Dessa maneira, tudo 

o que existe possuí o ser dentro de si. O que existe, ou seja, que possui o ser, pode ser enunciado 

e pensado. Com efeito, é impossível para Parmênides pensar aquilo que não existe. Vejamos: 

 

Vamos, vou dizer-te e tu escuta e fixa o relato que ouviste 

quais os únicos caminhos de investigação que há para pensar: 

um que é, que não é para não ser, 

é caminho de confiança (pois acompanha a verdade); 

o outro que não é, que tem de não ser, 

esse te indico ser caminho em tudo ignoto, 

pois não poderás conhecer o não ser, não é possível, 

nem mostrá-lo [...]35 

 

Pois nunca isto será demonstrado: que são as coisas que não são; 

mas afasta desta via de investigação o pensamento36 

 

                                                 
33 Entre eles Giovanni Reale (2003), Enrico Berti (1998) e Carlos Roberto Cirne-Lima (2002). Certamente eles 

discordam em muitos pontos, mas nesse há algo em comum, a possibilidade do princípio de identidade. 
34 “Parmênides imagina ser transportado sobre um carro puxado por éguas prudentes e guiado por jovens filhas do 

sol, das casas da noite para a luz, e levado diante da deusa (que personifica a verdade), que lhe revela a própria 

verdade em seu complexo.” REALE, 2003. p. 58. 
35 Parmênides. Da natureza, B 2. 5.   
36 Ibid. B 7.1. 



20 

 

A deusa procura orientar o filósofo a palmilhar na primeira via, a da verdade, que é o 

caminho da razão, ou seja, “que é (ser), não é possível que não seja”, enquanto ao mesmo tempo 

o incentiva a se afastar completamente da segunda via, a dos sentidos que “não é (não-ser), é 

necessário que não seja”, que é sempre duvidosa e inapropriada. Para Parmênides é evidente 

que quem anda pelo caminho do erro são aqueles que afirmam que o não-ser existe. Dito isso, 

vamos descobrir tão logo que o possível erro de Parmênides está em não admitir a existência 

do não-ser como algo que de certo modo é, e que dá a origem ao movimento segundo nosso 

próximo pensador.  

Para Parmênides o não-ser não existe, ora se ele não existe, não pode nem ao menos ser 

pensado, portanto não existe o movimento uma vez que o movimento ou é a passagem do 

subsistema ser para o subsistema não-ser, ou do não-ser para o ser. Pois, pela sua lógica, o não-

ser não é nada. E tudo aquilo que o não-ser determina está sendo determinado como sendo nada, 

isto é, não é nada, é pura ilusão. Nesse sentido não há movimento: Aquiles não pode ganhar a 

corrida contra a tartaruga como propôs Zenão de Eleia, discípulo de Parmênides; a flecha 

disparada pelo arqueiro sempre ficará parada, tendo que percorrer infinitas metades, porque não 

há o devir (não-ser).  

Parmênides expõe que a realidade é apenas o “ser imóvel”, Hen kai Pan37, tudo é o uno, 

o todo e o uno, que é puro repouso, sem nenhum movimento, e o devir, o movimento, é a mera 

aparência, ilusão e o erro. Nesse sentido é possível pensar na possibilidade intelectual de que 

Parmênides foi um precursor do monismo38 com essa unidade imóvel do ser a que se propõe.  

Atinamos até aqui o que já foi dito acima, que a primeira formulação do princípio de 

identidade em Parmênides encontra-se pacificada entre a maioria dos comentadores. E o da 

contradição, o poderíamos elencar como as raízes não explicitas da dialética? Com exceção do 

primeiro princípio, o da identidade, é possível afirmar o surgimento da contradição em 

Parmênides?  

Poderíamos dizer, em certa medida, que sim e não, vejamos: se formos capazes de dizer, 

como já foi dito, que o primeiro comparecimento da contradição se deu em Parmênides na 

oposição entre a afirmação do ser (katáphasis) e a negação do não-ser (apóphasis), ou seja, 

aquela que seria chamada mais tarde por Aristóteles de antíphasis oucontradição39. De fato, 

                                                 
37 Hen kai pan (do grego: no sentido de um todo) é uma expressão da filosofia antiga (segundo Teofras a Xenófanes 

e Parmênides), como fórmula para o conhecedor e a eternidade do cosmos. CIRNE-LIMA, Unisinos, 2002. p. 21. 
38 As raízes do monismo na filosofia ocidental estão nos filósofos pré-socráticos como Zenão de Eleia, Tales de 

Mileto, Parmênides (https://brasilescola.uol.com.br/filosofia/parmenides.htm. 2022). 
39 BERTI, Enrico. Contradição e Dialética nos antigos e nos modernos. São Paulo: Paulus, 2013. p. 19. 



21 

 

seria a contraposição entre as duas famosas vias reveladas pela divindade, a primeira “que é 

(ser), não é possível que não seja” e a segunda que “não é (não-ser), é necessário que não seja”.  

Até aqui o que precisa ficar claro para nós é que estamos diante de uma afirmação e uma 

negação, e que de certa maneira, nos parece ser duas vias, uma em confronto com a outra, uma 

refutando a outra, e é, justamente, do resultado dessa refutação que surge a possibilidade de 

uma “terceira via”, a que poderíamos apontar como sendo as raízes não explicita da dialética. 

Nessa que é a maior parte do fragmento de Parmênides, a deusa evoca, uma vez mais, as duas 

primeiras vias: “É necessário que o ser, o dizer e o pensar sejam; pois podem ser, enquanto o 

nada não é [...]40”. A primeira via é afirmada como necessária e a segunda é excluída como 

impraticável, logo, é justamente da segunda via que a deusa afasta o nosso filósofo. 

 

[...] isto te ordeno que medites. 

Desta primeira via [isto é, da segunda] de investigação eu te afasto, 

e logo também daquela em que os mortais, que nada sabem, 

vagueiam, com duas cabeças: pois a incapacidade  

lhes guia no peito a mente errante; são levados, 

surdos e cegos, a um tempo, estupefatos, multidão indecisa, 

que acredita que o ser e o não ser são o mesmo 

e o não mesmo, para quem é regressivo o caminho de todas as coisas.41   

 

Vemos, portanto, que Parmênides não ignorava a existência de uma terceira via. A nós, 

nos parece uma tentativa, mesmo que frustrada, de uma síntese, ou seja, aquela via que era 

encontrada na linguagem comum, no modo de pensar dos homens, sábios ou não.  

Esta terceira via consiste em considerar o ser e o não-ser idênticos e não idênticos, 

diferente daquela da pura identidade e daquela da pura identidade do ser com o não-ser, isto é, 

da pura contradição, essa via, na verdade, é aquela que pode admitir que o ser pode não-ser, ou 

que o não-ser pode ser, ou seja, idênticos e não idênticos – a=a, b=b, a=b e b=a.  

Porém, na linguagem arcaica de Parmênides podemos notar a dificuldade para traduzir 

essa terceira via em termos lógicos, visto que as únicas categorias que ele dispõe são, de fato, 

a da identidade e a sua negação, consequentemente, é essa univocidade do ser presente em seu 

pensamento que induz considerar essa terceira via impossível.  

Logo, como podem ser encontradas raízes não explicitas da dialética se o que 

possivelmente está acontecendo no poema na primeira via é uma declaração não só possível, 

                                                 
40 Parmênides. Da natureza, B 6. 1. 
41 Ibid. B 6. 5. 



22 

 

verdadeira, mas sobretudo necessária, enquanto na segunda via uma declaração não só falsa, 

mas inclusive impraticável e impossível. 

Depois de refletir essa possibilidade - do monismo em Parmênides - poderíamos, então, 

pensar o porquê isso acontece? Com efeito, a resposta mais coerente seria, mais uma vez, por 

razões da natureza arcaica e primitiva do pensamento antigo. É pacificado entre os 

comentadores que a tendência do pensamento antigo está mais para unidade do que para 

pluralidade, mais para a determinação que para indeterminação.  

François Stirn esclarece que a preocupação dos antigos com a unidade está no desejo de 

uma racionalização42. John Burnet corrobora essa afirmação, escreve que a crença que todas as 

coisas são uma era comum aos primeiros filósofos43. De fato, eles estavam em busca da arché, 

princípio uno fundamental de todas as coisas e todas essas questões estavam inteiramente em 

torno do ser.  

A contradição, por conseguinte, é aquela que existe entre o necessário e o impossível, 

por Parmênides formulada por causa desse fator importante que aparece no seu pensamento, a 

univocidade do ser, ou seja, vemos no poema que ele é constrangido pela deusa a aceitar a 

afirmação da identidade do ser consigo mesmo, ou seja, a=a e b=b, 'a' sempre será igual 'a', 

mesmo se afirmarmos que a=b, em seguida tendo que rejeitar necessariamente a identidade do 

ser com o não-ser.  

Nesse sentido se existe o ser, se faz necessário que o não-ser não exista. Assim, 

poderíamos encontrar de maneira não explicita nos fragmentos de Parmênides o princípio de 

contradição? Quiçá sim, se formos capazes, como já foi explicado acima, de dizer que o 

primeiro comparecimento da contradição se dá na oposição entre a afirmação do ser e a negação 

do não-ser. 

Por outro lado, a contradição não seria possível no caso dela ser negada ao absoluto, de 

forma semelhante ao que acontece acima, justamente em razão da univocidade do ser, ou seja, 

nos dois casos, se deve ao fato de entender o ser num único sentido, como noção unívoca: “pois 

não poderás conhecer o não ser, não é possível, nem mostrá-lo [...]. Pois nunca isto será 

demonstrado: que são as coisas que não são; mas afasta desta via de investigação o 

pensamento44”.  

Ora, se não é possível demonstrar o não-ser então estaríamos diante de uma outra 

vertente do pensamento parmenidiano, que seria, então, a univocidade do ser, ou seja, só existe 

                                                 
42 STIRN. François. Compreender Aristóteles: Vozes, Petrópolis, Rio de Janeiro, 2006. p. 13. 
43 BURNET, John. O despertar da filosofia grega. Tradução: Mauro Gama. São Paulo: Siciliano, 1994. p. 162. 
44 Parmênides. Da natureza, B 7. 1. 



23 

 

um que é o ser, a refutação não pode nem mesmo ser pensada, teoria essa que fora bem 

recepcionada entre alguns pensadores45. 

 

Os primeiros “sinais”, isto é, propriedades, do “ser” que Parmênides demostra 

são “não gerado, imperecedouro, imóvel, e imortal: sua demonstração obtém-

se mediante a refutação do devir, que consiste em observar que coisa alguma 

“era” ou “será”, pois tanto para perecer (condição do “era”), como para poder 

nascer (condição do “será”) ela exigiria a existência do “não-ser”, que, como 

sabemos é impossível. Aqui é evidente que a única distinção à qual recorrer 

para explicar o devir e a oposição do “ser”, expressão inequívoca da 

univocidade do “ser”. (BERTI, 2013. p. 31)  

 

John Burnet, na sua obra O despertar da filosofia grega (1994), nos escreve que 

Parmênides continua a desenvolver todas as consequências daquilo que é - o ser como aquele 

que é incriado e indestrutível - e que o ser não pode ter se originado do não-ser, pois não existe 

coisa como o não-ser. Para Burnet, o ser não pode ter a seu lado qualquer espaço vazio em que 

alguma coisa a mais possa originar-se, pois “espaço vazio é nada e o nada não pode ser 

pensado”46.  

Esse pensamento está perfeitamente em consonância com a proposta da univocidade do 

ser, o ser é um plenum contínuo e indivisível. Geoffrey Stephen Kirk e John Earle Raven 

escrevem que: “por agora a premissa é (ser) está estabelecida como a única possibilidade: o 

único pensamento ou proposição com sentido é que uma coisa é”47, ora, acreditamos que é nessa 

perspectiva que Parmênides passa a considerar precisamente a via do “ser” como a única 

afirmação verdadeira que se pode fazer.  

Por agora, o que se pode admitir sobre o surgimento da contradição em Parmênides é 

que sim e que não48, justamente por ele ter feito o uso da refutação, não de maneira eficiente, é 

claro. Mas o uso que ele faz inaugura, por assim dizer, o exercício dialético para demonstrar 

sua principal e mais importante tese, isto é, o princípio de identidade do ser. Mas como já dito 

acima, essa refutação que Parmênides faz, pressupõe de maneira implícita a univocidade. 

Portanto, ele não nos fornece uma autêntica dialética.  

                                                 
45 “Doutrina da univocidade do ser, em oposição o tomismo: a metafísica é a ciência suprema, que tem por objeto 

o ser em geral, tanto o das criaturas quanto o de Deus”. (A ideia de univocidade, extraída de Parmênides, está 

associada às doutrinas do filósofo e teólogo escolástico João Duns Escoto). ABBAGNANO, 2007. p. 347. 
46 BURNET, John. O despertar da filosofia grega. Tradução: Mauro Gama. São Paulo: Siciliano, 1994. p. 151.  
47 KIRK, Geoffrey Stephen, RAVEN, John Earle. Os filósofos pré-socráticos. Tradução: Carlos Alberto Louro 

Fonseca, Beatriz Rodrigues Barbosa, Maria Adelaide pegado. Fundação Calouste Gulbenkian. Lisboa. 1996. p. 

279.    
48 Entretanto, o fato de Parmênides não ter descoberto o princípio de não contradição não significa que ele não a 

tenha empregado em sua filosofia, ainda que tacitamente. 



24 

 

1.2. ZENÃO DE ELEIA 

 

Filho de Teletágoras, Zenão foi adotado por Parmênides na escola de Eleia. Foi um dos 

mais famosos filósofos da escola eleáticas, escola que defendia questões de caráter lógico e 

metafísico49, seguindo os passos do seu mestre como um dos grandes defensores da filosofia 

monista50 e contra a noção de movimento. Ficou conhecido especialmente pela elaboração de 

paradoxos.  

Inicialmente, ele não objetivava refutar o argumento do adversário, mas sim de reduzi-

lo ao absurdo, para só então colocar em prática o élenchos51 (refutação).  Fazendo uso da 

tradição oral, muito comum no seu tempo, se apresentava em praça pública.  

A filosofia era debatida, discutida entre mestres, discípulos e opositores e apreciada por 

metediços. Zenão, como mestre e tendo certas aspirações políticas, se envolveu em muitos 

desses debates52, seja de cunho político ou filosófico. Neste ambiente de discussões e 

enfrentamentos públicos, quem dispunha de boa argumentação e derrotasse os oponentes 

ganhava destaque.  

Zenão se tornou famoso por pelo menos duas razões: a primeira por sua técnica 

argumentativa, a segunda por levar o argumento dos adversários ao paradoxo, ao invés de negar 

a posição do adversário. Zenão iniciava afirmando tal posição e, em seguida, ao explicitar a tese 

a levava ao absurdo, em seguida, a refutava. Por essas razões que “Aristóteles chega a 

considerar os argumentos de Zenão como origem da dialética enquanto técnica 

argumentativa”53.  

                                                 
49 MARCONDES. Danilo. Iniciação à História da Filosofia. Dos Pré-socráticos a Wittgenstein. Zahar. Rio de 

Janeiro. 2007. p. 39. 
50 “Daí o termo “monismo”, devido à concepção de uma realidade única (monos)”. Ibid. p. 314. 
51 O termo significa, em linhas gerais: questionar o que o outro afirma com vista a pôr à prova ou examinar a força 

ou credibilidade do que o outro diz ou afirma. Em Sócrates, o elenchus tinha, quase sempre, a intenção de 

demonstrar as confusões, contradições e outros defeitos nas posições de seus oponentes. Em Sócrates, portanto, o 

termo veio a significar a refutação de alguma concepção ou tese. 
52 “Tornou-se um professor muito respeitado em sua cidade, e devido a isso envolveu-se bastante com a política 

local. Juntamente com outros companheiros e conspiradores, Zenão tentou derrubar o tirano que governava a 

cidade. Foi preso e torturado até à morte. A partir de sua morte, tornou-se um herói, deixando uma marca na 

lembrança de seus compatriotas contemporâneos. Muitas lendas surgiram sobre as circunstâncias em que 

verdadeiramente tudo aconteceu. Uma dessas versões nos conta que ao ser torturado impiedosamente pelo tirano, 

em praça pública, e querendo este arrancar-lhe a todo custo a confissão dos nomes de seus companheiros 

conspiradores, Zenão primeiro delatou todos os amigos do tirano como sendo participantes ativos da rebelião, e 

posteriormente insultou o próprio tirano, frente a frente, como sendo a peste do Estado. Diz-se que Zenão, já todo 

ensanguentado, postou-se como se quisesse dizer ainda alguma coisa aos ouvidos do tirano, mordendo-lhe, no 

entanto, a orelha e cerrando tão firmemente os dentes, e para soltar teve que ser trucidado pelos soldados, que o 

mataram ali naquele instante”. NUNES, 2013. p. 6.  
53 MARCONDES. Danilo. Iniciação à História da Filosofia. Dos Pré-socráticos a Wittgenstein. Zahar. Rio de 

Janeiro. 2007. p. 35. 



25 

 

É importante frisar que o grande valor da filosofia de Zenão não se dá apenas pelas 

indagações as concepções mobilistas e às discussões acerca do movimento. De igual forma, são 

relevantes os questionamentos acerca dos paradoxos, que Zenão inaugura e que tem a estrutura 

da chamada reductio ad absurdum (redução ao absurdo). 

Berti, na obra, Novos Estudos Aristotélicos I (2010), escreve que alguns estudiosos não 

vacilam em atribuir a Zenão o “procedimento lógico como demonstração por absurdo”54. 

Entretanto, ele considera que existem outros estudiosos que, ao contrário, excluem a hipótese 

que Zenão tenha sido o precursor da redução ao absurdo, ou demonstração por absurdo, 

negando que Zenão tenha tido o interesse de demonstrar alguma coisa. Encontramos então duas 

posições em torno desse assunto, a primeira que defende e a segunda que nega. 

Passando rapidamente pela segunda, pela que nega, é possível conhecer o pensamento 

mais robusto da interpretação que nega em J. Barnes. Ele está em clara oposição à primeira 

posição, e acredita que Zenão não tinha de fato uma doutrina filosófica propriamente dita. Para 

ele Zenão “não era defensor do monismo parmenidiano, mas simplesmente um adversário do 

pluralismo”55. Quanto à reductio ad absurdum, Barnes nega categoricamente que ela possa ser 

encontrada em Zenão de Eleia. Ele faz de Zenão uma espécie de “primeiro sofista”56, ou seja, 

um pensador destrutivo, negativo e polêmico, não mais que isso.  

Entretanto, a primeira das duas posições, certamente a mais segura e difundida, remonta 

defensores como Hegel, Zeller, estudiosos da filosofia antiga, como Calogero, Rey, Mondolfo, 

Szabó, Reale e Migliori57, que sustentam que a “demonstração por absurdo é derivada por 

Zenão a partir da geometria grega que lhe antecedeu, onde ela teria sido inventada e aplicada 

pela primeira vez”58. Zenão é visto, segundo essa posição, como aquele que tem a primazia da 

invenção da demonstração por absurdo, e por se tratar de “demonstração”, ela tem um caráter 

abstrato, conceitual e não-empírico. Segundo essa primeira posição, esses “caráteres” foram 

encontrados pela primeira vez na escola eleática, ou seja, na “refutação da física de Anaxímenes 

levada a cabo por Parmênides e nos famosos argumentos de Zenão contra a multiplicidade e o 

                                                 
54 BERT, Enrico. Novos Estudos Aristotélicos I. São Paulo: Edições Loyola, 2010. p. 422. 
55 Ibid. p. 423. 
56 Ibid. p. 424 apud Barnes, op. cit. 230-236 e 294-295. 
57 Ibid. apud Cf. HEGEL, loc. cit.; E. ZELLER, La filosofia dei Greci nel suo sviluppo storico, a cura di G. Reale, 

Firenze, La Nuova Italia, 1967, 13, 348-354; G. CALOGERO, Studi sull'eleatismo, Roma, 1932, 155; A. REY, La 

jeunesse de la science grecque, Paris, Alcan, 1933, 202; R MONDOLFO, Problemi del pensiero antico, Bologna, 

Zanichelli, 1936, 90 ss.; G. REALE apud ZELLER, loc. cit.; A. SZABO, The Beginnings of Greek Mathematics, 

Dordrecht/Boston/London, Reidel, 1978, 248-250; M. MIGLIORI, Unità Molteplicità dialettica. Contributi per 

una risco perta di Zenone di Elea, Milano, Unicopli, 1984. 
58 Ibid. p. 423. 



26 

 

movimento”59. De acordo com essa primeira posição, tanto Platão como Aristóteles teriam 

concebido a dialética à maneira dos eleatas e, em razão disso, considerado Zenão inventor da 

dialética e como tendo a primazia da invenção da reductio ad absurdum. 

A redução ao absurdo foi considerada por Zenão como o único método que permitiria 

vislumbrar a realidade enquanto tal. Mostrando, assim, uma certa continuidade com a filosofia 

dos mestres anteriores. Em termos platônicos e aristotélicos, Zenão se empreende na busca de 

um procedimento para que a especulação pudesse se afastar daquilo que é mais conhecido e 

particular, seguindo em direção àquilo que é menos conhecido e universal.  

Ele utilizou-se de argumentos aporéticos como único caminho possível para poder 

vislumbrar o que realmente é o ser.  

Dois dos mais conhecidos paradoxos de Zenão para ilustrar essa forma de 

argumentação: o primeiro é o de Aquiles e a tartaruga, o segundo é o paradoxo da flecha imóvel.  

Começando pelo primeiro, apesar de Aquiles ser o mais veloz dos corredores e dá a 

dianteira à tartaruga em uma corrida, ele jamais será capaz de alcançar a tartaruga, pois seria 

necessário percorrer a distância da dianteira dada à tartaruga; sendo tal distância divisível ao 

infinito, ela jamais poderá ser percorrida - a diferença irá diminuir, mas jamais será nula.  

Vamos ao exemplo: imagine que como a velocidade de Aquiles é maior que a da 

tartaruga, esta recebe uma vantagem, começando a corrida um trecho na frente da linha de 

largada de Aquiles. Aquiles nunca ultrapassa à tartaruga, pois quando ele chegar à posição 

inicial A da tartaruga, esta encontra-se mais a frente, numa outra posição B. Quando Aquiles 

chegar a B, a tartaruga não está mais lá, pois avançou para uma nova posição C e assim 

sucessivamente, ad infinitum. 

O paradoxo da flecha imóvel diz que uma flecha disparada em direção a um alvo 

colocado a uma certa distância jamais atingirá este alvo; na verdade, permanecerá imóvel, pois 

a cada ponto em que se encontra deve percorrer uma distância igual a seu comprimento; no 

entanto, se o espaço é composto de elementos indivisíveis, a flecha deve permanecer imóvel, já 

que nesse caso não pode haver movimento.  

Vamos ao exemplo: imagine que um arqueiro lança uma flecha, que adquire movimento. 

Em um certo instante, a flecha ocupa um espaço que é igual ao seu volume, portanto, segundo 

Zenão, ela estaria parada neste instante. Isso se aplica para todos os instantes, assim, a flecha 

está sempre parada e não poderia estar se movendo, o que contradiz a hipótese inicial de que a 

flecha está em movimento. 

                                                 
59 Ibid. p. 423. 



27 

 

Os opositores de Zenão acusaram-no de ir contra o senso comum, já que é óbvio, a partir 

da nossa experiência da realidade que Aquiles rapidamente ultrapassa a tartaruga e que a flecha 

alcança o alvo. Isso se dá uma vez que não estão olhando para os exemplos dos paradoxos com 

a mesma lente de Zenão, ou seja, a lente conceitual, sobre esse detalhe Marcondes escreve: 

 

“[...] a dificuldade está em explicar o que nossa experiência comum constata; 

ao tentar fazê-lo recorrendo às noções de movimento, tempo e espaço que 

encontramos nos mobilistas, essas noções levarão aos paradoxos.” 

(MARCONDES, 2007, p. 38) 

 

Na contextualização de Marcondes, Zenão não parece preocupado em contrariar a 

obviedade do assunto, e ainda parece ser um dos primeiros filósofos a introduzir uma cisão 

entre o “senso comum”, ou seja, entre a nossa experiência da realidade e a explicação teórica 

conceitual dessa realidade.  

A filosofia não se reduz a uma extensão daquilo que é meramente sensível e comum. 

Entretanto não se trata de negar as nossas percepções da realidade, não é isso o que ocorre, mas 

sim de mostrar que essas percepções dos nossos sentidos precisam serem submetidas as 

exigências lógicas da razão. 

É justamente nesse ponto que chegamos ao método dialético de Zenão que aparece na 

sua forma de desenvolver paradoxos. Ele parte de uma tese comum que é amplamente aceita 

pelos seus opositores. Alguém apostaria na tartaruga? Ou alguém arriscaria afirmar que a flecha 

não alcançaria o alvo? Obviamente não, para o senso comum o herói sempre será Aquiles, ele 

sempre vence. A flecha alcança o alvo.  

Mas diante da explicação teórica conceitual de Zenão esses argumentos não se 

sustentam e desembocam em paradoxos, em becos sem saída, são insuficientes e, portanto, 

devem ser refutados (élenchos). O élenchos, oriundo da dialética, inicialmente vinculada à 

Zenão e Parmênides, era agora um instrumento da ágora e sua aplicação visava ao propósito de 

vencer as disputas públicas e derrotar publicamente o adversário.  

Enquanto método, a dialética começará a atingir a maturidade com os sofistas, porém já 

em Zenão, ela se tornou um órganon, um instrumento da razão por excelência, um método do 

pensamento, uma arte que consiste em confrontações de teses constituídas por intermédio de 

perguntas e respostas, procurando entre elas contradições que minam os argumentos falaciosos, 

ou seja, argumentos que não resistam à refutação.  



28 

 

A dialética deixou de ser uma técnica meramente política para se tornar uma teoria geral 

do Logos, ou seja, da Razão, capaz de vencer um debate. Giorgio Colli explica muito 

satisfatoriamente bem o que podemos elencar como sendo a postura de Zenão: 

 

“[...] perfeito dialético se encarna no interrogante: ele coloca as perguntas, 

dirige a discussão dissimulando armadilhas fatais para o adversário, através 

de longos rodeios argumentativos, solicitações de anuências sobre questões 

óbvias e aparentemente inofensivas, que acabarão se revelando essenciais 

para o desenvolvimento da refutação.” (COLLI, 1992, p. 68) 

 

O método de Zenão, como explica a referência acima, consiste em encarnar seus 

adversários, dando suas hipóteses como certas, e partindo dessas hipóteses ele chega a 

conclusões contraditórias e inaceitáveis, tendo reconhecido essas aporias não resta outra coisa 

a não ser refutar as conclusões contraditórias. Zenão é o primeiro a utilizar esse método de 

maneira mais regular, pois ele formula uma filosofia expressa por “contra opinião” ou opinião 

oposta, em suma expressa por paradoxo. 

 

1.3. HERÁCLITO 

 

Em Heráclito tudo flui, Panta Rei60, tudo está em constante devir, tudo é movimento. A 

realidade não é a esfera imóvel e imutável, sem limites, de Parmênides, mas sim o movimento 

que, sem jamais cessar, sempre de novo começa. O elemento comum entre Parmênides e 

Heráclito é concordar que não há começo e nem fim, mas enquanto Parmênides acredita que é 

por não existir movimento, em Heráclito é exatamente ao contrário, não há começo e nem fim 

porque tudo flui.  

O que para Parmênides e Zenão era o não-ser, mera aparência, ilusão, é a própria 

realidade em Heráclito61. Não é que Heráclito deixa de admitir o ser, não é isso o que acontece, 

o que ele admite, de fato, é que a realidade não se constitui apenas do ser como queria os eleatas, 

mas também do não-ser.  

Podemos especular, com dúvidas metódicas: estar vendo pela primeira vez raízes mais 

aparentes da dialética? Ou seja, a tensão que liga e concilia o ser e o não-ser, é uma espécie de 

                                                 
60 É de Heráclito de Éfeso, filósofo da antiga Grécia, a expressão grega "panta rei" que significa "tudo flui", tudo 

está em constante devir, pois tudo se move, o tempo se move, a vida flui. “Nenhum homem pode banhar-se duas 

vezes no mesmo rio, pois na segunda vez o rio já não é o mesmo, nem tão pouco o homem”. ABBAGNANO, 

2007. p. 497. 
61 CIRNE-LIMA, Carlos Roberto. Dialética para principiantes. 3ª Edição. Unisinos. Rio Grande do Sul. 2002. p. 

21. 



29 

 

tese e antítese? Seria isso, portanto, traços basilares da dialética? Heráclito seria então o 

inventor da dialética? Há quem discorde62.  

Hegel, entretanto, muito antes, concorda com Platão e Aristóteles que Zenão é o inventor 

da dialética63, mas para ele, como já foi apontado na Introdução, Heráclito seria aquele que teria 

levado a dialética ao absoluto. 

Pensando em tudo o que foi apontado até agora, surgem as seguintes questões: o que, 

de fato, existe nas sentenças de Heráclito, contradição ou princípio de unidade? E se no 

pensamento dele não houver contradição, como é possível haver dialética?  

Uma vez que, do ponto de vista lógico, o conflito entre os opostos implica contradição, 

como é possível, então, a presença da dialética? Cirne-Lima, reconhecido pela originalidade de 

suas pesquisas em Hegel, e muitos hegelianos veem em Heráclito o pai da dialética.  

A realidade realmente real para esse grupo de pesquisadores é reconhecer no 

pensamento do mestre do devir uma tensão que liga e concilia o ser e não-ser. Para Heráclito 

ser e não-ser são uma espécie de tese e antítese conciliadas num plano mais alto através de uma 

síntese.  

É famosa a expressão de Heráclito que o homem não pode se banhar duas vezes no 

mesmo rio. No poema abaixo, o rio não é o mesmo, nós não somos os mesmos, tudo está em 

movimento, e o devir (movimento) é a realidade realmente real. A realidade é essa que se 

constitui dialeticamente através do conflito de opostos, pois os opostos se opõem e se excluem, 

mas depois uma síntese conciliadora faz surgir algo novo, algo mais sublime: 

 

 

A quem desce no mesmo rio sobrevêm 

águas sempre novas. 64 

 

Não se pode descer duas vezes no mesmo 

rio e não se pode tocar duas vezes uma substância  

mortal no mesmo estado, mas, por 

causa da impetuosidade da velocidade da 

mudança se espalha e se reúne, vem e vai.65 

 

Descemos e não descemos no mesmo rio. 

nós mesmos somos e não somos.66 

                                                 
62 “[...] há uma tradição moderna [...] que, erroneamente, atribui a Heráclito a invenção da dialética.” BERTI, 2013. 

p. 59. 
63 “La peculiarità di Zenone è La dialettica, che comincia propriamente con lui. Egli è il maestro della scuola 

eleatica.” HEGEL, 1964, p. 287. 
64 Heráclito. Fr. 12, Diels-Kranz. apud REALE. São Paulo, Paulus, 2003. p. 52. 
65 Ibid. Fr. 91. 
66 Ibid. Fr. 49a. 



30 

 

Porém, antes de sermos levados pelas correntezas das águas de Heráclito, vamos pensar 

na possibilidade de que não há raízes da dialética em Heráclito, muito possivelmente pela 

dificuldade que temos em encontrar no seu pensamento a contradição em detrimento de um 

princípio de unidade.  

Berti parece acreditar mais em um princípio de unidade do que em qualquer contradição. 

Do ponto de vista lógico, nos “aforismos”67 hereclatianos parece fazer mais sentido que uma 

coisa não pode ficar necessariamente sem outra e não que excluem uma a outra, “coligações 

são inteiro não inteiro, concorde discorde, harmônico desarmônico, e de todas as coisas o um, 

e do um todas as coisas”68, ou “A doença torna prazerosa e boa a saúde; a fome, a saciedade; a 

fadiga, o repouso”69.  

Com efeito, nessas sentenças vemos se firmarem muito mais o princípio de unidade que 

qualquer contradição.  

Burnet entende que a verdade proclamada por Heráclito era de que o mundo é ao mesmo 

tempo um e muitos, e que é exatamente a “tensão oposta”70 dos opostos o que constitui a 

unidade do uno.  

Assim, para que tudo faça sentido em Heráclito, um oposto não pode ficar sem o outro, 

um requer necessariamente o outro: “Uma e a mesma coisa é o caminho para cima e o caminho 

para baixo”71, “O mar é a água mais pura e mais impura: para os peixes ela é potável e lhes 

conserva a vida, para os homens não é potável e é letal”72.   

Percebe-se aqui que a identidade é afirmada de forma totalmente diferente, não parece 

haver contradições, nem tão pouco identidade à la Parmênides. 

 

As coisas frias se aquecem, o quente esfria, o úmido seca, aquilo que é árido  

umedece73 

 

O fogo vive a morte da terra e o ar vive a morte do fogo; a água vive a morte 

do ar e a terra a morte da água74 

 

                                                 
67 A edição de Bywater, usada por John Burnet afirma que o estilo de Heráclito era aforístico, ele escrevia como 

depois Nietzsche veio a escrever. BURNET, 1994. p. 115. 
68 22 B 10 Diels-Kranz, trad. de G. Giannantoni em I presocratici cit. apud BERTI, Enrico. Contradição e Dialética 

nos antigos e nos modernos. São Paulo: Paulus, 2013. p. 61. 
69 Ibid. p. 61. 22 B 111, Diels-Kranz. 
70 BURNET, John. O despertar da filosofia grega. Tradução: Mauro Gama. São Paulo: Siciliano, 1994. p. 123. 
71 22 B 60 Diels-Kranz apud. BERTI, Enrico. Contradição e Dialética nos antigos e nos modernos. São Paulo: 

Paulus, 2013. p. 62. 
72 Ibid. p. 63. 22 B 61 Diels-Kranz. 
73 Ibid. 22 B 126 Diels-Kranz. 
74 Ibid. 22 B 76 Diels-Kranz. 



31 

 

A mesma coisa são o vivente e o morto, o desperto e o adormecido, o jovem 

e o velho: Estes de fato mudando são aqueles e aqueles de novo mudando são 

estes75 

 

Pensamos o seguinte: o princípio de identidade é de fato a determinação das coisas, ou, 

todo objeto é idêntico a si mesmo, a=a e b=b, em suma “a” sempre será igual a “a” e “b” sempre 

será igual a “b” mesmo que afirmemos o contrário; logo, essa formulação lógica é resultado da 

admissão da contradição, que não aceita que duas coisas sejam verdadeiras e falsas ao mesmo 

tempo.  

O próprio Aristóteles76 deixa evidente que Heráclito, ao supor que uma mesma coisa 

seja e não seja, acaba negando a contradição. Na linguagem do estagirita, significa que o mesmo 

“ser” possui e ao mesmo tempo não possui o mesmo predicado, ou que de um mesmo “ser” se 

pode afirmar como negar o mesmo predicado.  

Ora, se realmente isso acontece, é impossível que haja dialética uma vez que sem a 

contradição é impossível que haja conhecimento. Essa é a questão: a doutrina de Heráclito, da 

forma que nos é apresentada, acaba negando não só a contradição como a identidade, diria 

Berti77, uma vez que uma coisa não é idêntica a si mesma, mas divergente, e essa divergência 

passa a gerar uma outra unidade diferente daquela que era inicialmente. 

Em Heráclito, portanto, a harmonia nasce da própria oposição, mas de uma oposição de 

natureza diferente, ou seja, o divergente consigo mesmo concorda, a harmonia de tensões 

contrarias, como o frio e o quente, o úmido e o seco, a vida do fogo e a morte da terra, a vida 

do ar e a morte do fogo e assim sucessivamente.  

A divergência não só produz a unidade das coisas, como também a sua transformação. 

Diante de todo o exposto a conclusão mais lógica que podemos chegar é que Heráclito é um 

negador, embora, talvez, involuntário e inconsciente, do princípio de contradição, em razão 

também da característica arcaica do seu pensamento, ou seja, aquela que na busca pelo uno o 

leva a unidade.  

Logo, uma vez que o princípio de contradição foi negado houve a negação da própria 

dialética. 

No próximo capítulo atentaremos para aqueles que deram o passo decisivo para a 

mudança de paradigma, que deixaram o campo da filosofia cosmológicas, que deixaram de 

banhar nas águas hereclatianas e assim foram capazes de alterar a filosofia a para um status 

                                                 
75 Ibid. 22 B 88 Diels-Kranz. 
76 ARISTÓTELES. Metafísica (IV, 1005b), Livros I e XI. Edições Loyola. São Paulo, 2002. p. 145. 
77 BERTI, Enrico. Contradição e Dialética nos antigos e nos modernos. São Paulo: Paulus, 2013. p. 63. 



32 

 

superior e discutir não apenas no campo da cosmológico, mas também antropológico, ou seja, 

no plano das relações sociais, sendo assim inovadores na construção de uma nova forma de 

pensar, nos referimos aos sofistas. 



33 

 

Capítulo II 

2. SOFISTAS 

 

Neste capítulo vamos atentar para os sofistas. Como aqueles que deram o passo decisivo 

para mudança de paradigma e levaram o plano da filosofia para o plano das relações humanas, 

e assim foram capazes de alterar a filosofia para um status mais elevado e discutir não apenas 

no campo da cosmologia, mas também no campo da antropologia, se tornando, assim, 

inovadores, lançando as bases do pensamento de onde se partiria a construção da democracia. 

Vamos pesquisar pelo menos duas gerações de sofistas e o que cada uma delas deixou de legado 

para a dialética, seja positivo ou negativo; pela ordem, começaremos nossa reflexão pela parte 

positiva da filosofia sofista, para só então posteriormente remontar a crítica negativa à filosofia 

dos sofistas menores. 

Ora, está pacificado que é com os sofistas que o conflito dos opostos migrou do plano 

da filosofia da natureza para o plano das relações humanas. Entretanto, qual a geração de 

sofistas pertence àqueles cuja importância não está mais no conflito dos opostos ou no que 

resulta dele, mas sim no vencer o discurso independente se os argumentos sejam verdadeiros 

ou falsos? Como e onde podemos localizar nos sofistas a essência do problema? É possível 

justificar a natureza do problema, ou o erro dos sofistas na relação conflituosa na Apologia de 

Sócrates?  

Antes de entrarmos nessa seara, acreditamos, como já foi dito, que foi com os sofistas78 

que a dialética começou a ganhar forma. Foram eles que primeiro transportaram o conflito dos 

opostos do plano da filosofia da natureza para o plano das relações humanas, eles se interessam 

pelo povo e pela polis. De forma tímida, mas implacável, já era a época em que no ambiente 

sociocultural grego a velha aristocracia entrava em lenta decadência e o poder do povo foi 

ganhando espaço. 

Nesse sentido, de maneira inovadora podemos pensar nos sofistas sem aquela carga de 

peso pejorativo como posteriormente ficaram conhecidos, pelo menos antes da polêmica com 

Sócrates, Platão e Aristóteles. Os sofistas foram de fato os primeiros a levar tudo aquilo que foi 

discutido no âmbito da natureza para o plano das relações sociais, principalmente no que diz 

                                                 
78

 “SOFISTAS. É um termo que significa sofía a sabedoria (sapientia). As habilidades sofistas posteriormente 

passaram a indicar sentido de aduzir argumentos capciosos ou enganosos. 2. Em sentido histórico, os sofistas 

foram mestres de retórica e cultura geral que exerceram forte influência sobre o clima intelectual grego entre os 

sécs. V e IV a.C. cujo o interesse filosófico concentra-se no homem e em seus problemas, o que os sofistas tiveram 

em comum com Sócrates”. ABBAGNANO, 2007. p. 918.  



34 

 

respeito à política e ao direito, o esquema lógico é transposto. Eles pensaram teoricamente o 

conflito dos opostos como elemento constitutivo e essencial das relações sociais79.  

O classicista George Briscoe Kerferd nos apresenta o movimento sofista como um 

verdadeiro fenômeno social80, ele esclarece que a Atenas do século V a.C. era um grande centro 

do movimento sofista, e confirmando o que já foi dito acima, foram justamente as mudanças 

no ambiente sociocultural que fizeram com que essa grande revolução acontecesse no berço da 

filosofia grega. As condições sociais e políticas, econômicas, a democracia pericleana81 

ressaltaram dois aspectos: primeiro, o poder deveria emanar do povo e permanecer com o povo 

e não com uma pequena parte de aristocracia; segundo, os cargos públicos e com direito de 

aconselhar e agir em nome do povo deveriam ser confiados aos mais hábeis e competentes para 

as funções públicas.  

De fato, o que os mestres sofistas fizeram, principalmente os da primeira geração como 

Protágoras, Górgias e Pródico, foi justamente preparar os jovens para a areté82da vida política, 

a faculdade de falar em público era indispensável para quem ambicionasse uma carreira política. 

Essa foi, nos parece, a grande contribuição positiva dos sofistas: dominar a arte de educar os 

jovens e de prepará-los para a vida política, oferecendo-lhes novas ideias e novos instrumentos 

de como trabalhar os argumentos. 

Protágoras83, Górgias e Pródico foram excepcionais nesse sentido, ao pensar 

criticamente os problemas do seu tempo. Com efeito, causaram uma verdadeira revolução 

educacional, cultural, deslocando a reflexão da physis para os interesses centrados no homem 

como a ética, a política, a retórica, a arte, a língua, a religião e a educação, ou seja, sobre aquilo 

que chamamos de cultura. Assim, essa nova educação se estabelece como modelo ideal, 

                                                 
79 “De todas las cosas la medida es el hombre, de las que son en cuanto son, y delas que no son en cuanto no son”. 

(LAERCIO. 2007. p. 481). De certa forma, isso justifica a nossa pesquisa se amparar na linha de investigação da 

filosofia social, pois é um campo de pesquisa que abrange e agrega áreas da ética, política e educação, cuja ênfase 

incide no significado e natureza da sociedade humana e suas várias relações. 
80 KERFERD, George. O movimento Sofista. Edições Loyola, São Paulo, Brasil, 2023. p. 31. 
81 “(...) Segundo a influência de um único indivíduo, a saber Péricles. A Grécia como um todo, no século V a.C. 

parece ter ultrapassado todos os períodos antecedentes na produção da agricultura, da indústria, e do comércio, o 

desenvolvimento de instituições democráticas, foram sem dúvida, importantes no desenvolvimento de uma 

demanda pelos serviços dos sofistas”. Ibid. p. 31-34.  
82 “Areté, término griego antiguo que significa «virtud» o «excelencia». En contextos filosóficos, el término se 

aplicaba principalmen), la piedad y la justicia. Sofistas como Protágoras afirmaron enseñar esas virtudes.” AUDI, 

2004. p. 64.  
83 “Oriundo da primeira geração de sofistas, foi um dos maiores sofistas que viveu na Grécia. Ao que se sabe foi 

o primeiro a ensinar que em toda a questão, sempre se pode sustentar ou pró ou contra. Ficou também conhecido 

por sua posição subjetivista e relativista dos valores. Dele é a afirmação: “fazer do argumento mais débil o mais 

forte”. Revalorizou o mundo parmenídico da doxa o qual devia ser o âmbito natural do desenvolvimento de uma 

retórica. Seu relativismo espalhou-se rapidamente. Não podemos estranhar, visto que, como a liberdade 

democracia de Atenas favoreceu o rápido surgimento da retórica prática.” ROHDEN. 1997. p. 35. 



35 

 

desenvolvendo o bom orador, isto é, aquele que sabe falar em público e convencer os outros na 

arte da política. Os sofistas substituíram a antiga educação dos poetas gregos. Está no tinteiro 

de Diógenes Laércio o aforismo de Protágoras, que aponta para o que acabamos de descrever 

acima, a mudança de eixo das reflexões: “O homem é a medida de todas as coisas, das que são 

enquanto são e das que não são enquanto não são”. 84 

O conflito dos opostos é transportado para o terreno das relações sociais. Para “o homem 

é a medida de todas as coisas”, entre as interpretações possíveis, Cirne-Lima propõe que 

significa dizer que cada um de nós somos “apenas um polo da oposição85”, cada um de nós 

tem a medida das coisas que são (ser) e das coisas que não são (não-ser), nessa trama cada 

homem é apenas um polo desse conflito. Para entender o que esse polo realmente é e o que ele 

significa, é preciso sempre pensar esse polo em relação a um outro polo, ou seja, outro homem 

com sua outra medida, pois o processo dialético é isso, cada homem segundo a sua medida pode 

ser entendido, em si, quando for pensado em relação ao seu contraditório em sua medida.  

Nesse processo relacional e dialético seja no direito, na política etc. a parte é sempre a 

parte e nunca o todo; é possível que a primeira parte tenha alguma razão em detrimento da 

segunda, como também é possível que a segunda parte é que tenha alguma razão. Ou, ainda, é 

possível dizer que ambas tenham parte de alguma razão, mas para que de fato haja equilíbrio e 

probidade nesse processo, é preciso que seja ouvida sempre a outra parte.  

Eis aqui a súmula: é com o diálogo, a mais importante ferramenta de trabalho encontrada 

nas assembleias de cidadãos da polis86, que se constituem democracia. Antes que as decisões 

sejam tomadas por consenso político, primeiramente há discurso e debate, há opiniões (doxa) 

diversas: o grupo A debate e dialoga com o grupo B. É necessário que as oposições diversas 

ocorram na ágora87, pois o perfil de um grupo é determinado pelo perfil do outro, e assim se 

faz dialética, é assim que se faz discursos qualitativos nos tribunais. Quando um só oposto 

discursa sem oportunizar o outro, quando uma só parte quer ser o todo não levando em 

consideração a outra parte não temos política, direito ou educação, o que temos é tirania diria 

                                                 
84 Diels-Kranz 80 B1 apud. LAERCIO. Diógenes. Vida de los filósofos ilustres. Alianza Editorial, S. A., Madrid, 

2007. p. 481. 
85 CIRNE-LIMA, Carlos Roberto. Dialética para principiantes. 3ª Edição. Unisinos. Rio Grande do Sul. 2002. p. 

34. 
86 “Quem nascesse num demos (povo), independentemente de sua situação econômica, tinha assegurado o direito 

de participar das decisões da cidade (polis). No caso de Atenas, todos os naturais do demos tinham o direito de 

participar diretamente do poder, donde o regime ser uma democracia”. CHAUI, São Paulo, 2000. p. 484. 
87 Praça principal das antigas cidades gregas, local em que se instalava o mercado e que muitas vezes servia para 

a realização das assembleias do povo; formando um recinto decorado com pórticos, estátuas etc., era também um 

centro religioso. 



36 

 

Heródoto88, também Platão na República89, e Aristóteles na Política90 concordam com ele, 

quando estão tratando das formas de governo. 

“O homem é a medida de todas as coisas” nos leva a pensar em outra interpretação à 

posição de Protágoras – o relativismo. Platão é quem vai aparecer na história como o primeiro 

a interpretar a famosa tese de Protágoras em direção relativista91, e isso no leva a observar o 

primeiro aceno que este filósofo faz para a negação do princípio de contradição.  

Quando Platão assim o interpreta, ele faz Protágoras assumir “o homem como sujeito 

individual das sensações”92, portanto, o definindo como um sensualista no sentido antigo do 

termo, ou seja, aquele que só percebe sensações sensuais: sensação que foi equiparada à 

percepção e as coisas que foram mostradas à percepção foram chamadas de (phainomena) 

fenômenos93.  

Platão, então, denuncia a doutrina de Protágoras, mostrando que ela destrói a si mesma, 

pois a consequência que deriva dessa doutrina é a que uma coisa pode ser verdadeira e falsa ao 

mesmo tempo.  

Com outras palavras, o que Protágoras queria dizer é que as coisas são para mim como 

aparecem para minha percepção e são para você como aparecem para sua percepção, logo 

“medida de todas as coisas” é relativa, ou seja, a verdade poderia ser o ser, ou o não ser, ou as 

duas coisas juntas, e ao mesmo tempo. De forma análoga, Aristóteles denuncia que a negação 

da contradição em Protágoras é consequência da força de sua doutrina e mostra que dentro da 

perspectiva de interpretação protagórica é verdadeira tanto a doxa, segundo a qual o homem 

não é um trirreme, como a opinião que lhe é contraditória, segundo a qual o homem é um 

trirreme94. 

 

 

 

                                                 
88 “Como poderia ser um governo bem instituído o domínio de um só homem, se ele pode fazer o que quer sem 

dar satisfação a ninguém? O monarca tende a tornar-se tirano. Por outro lado, o governo do povo (democracia) é 

com certeza o melhor. (III, 80-82)” apud ABBAGNANO, 2007. p. 487. 
89 PLATÃO. A República. Livro IX 577 c,d; 578 a.  
90 ARISTÓTELES. A política. Livro IV, cap. VIII 1295a. 
91 BERTI, Enrico. Contradição e Dialética nos antigos e nos modernos. São Paulo: Paulus, 2013. p. 83. Apud. 

PLATÃO. Teeteto 169d-171d. 
92 Ibid. 168d. 
93 Fenômeno. O mesmo que aparência. Nesse sentido o fenômeno é a aparência sensível que se contrapõe à 

realidade, podendo ser considerado manifestação desta, ou que se contrapõe ao fato, do qual pode ser considerado 

idêntico. (...) Podemos agora resumir da seguinte maneira os três significados atualmente em uso da palavra 

fenômeno 1) aparência pura e simples (ou fato puro e simples), considerada ou não como manifestação da realidade 

ou fato real; 2) objeto do conhecimento humano, qualificado e delimitado pela relação com o homem; 3) revelação 

do objeto em si. ABBAGNANO, 2007. p. 436. 
94 ARISTÓTELES, Metafísica IV 3, 1007b 15-20. 



37 

 

E, se é assim, fica provado ser impossível que os contraditórios se prediquem 

juntos. Ademais, se relativamente a um mesmo sujeito são verdadeiras, ao 

mesmo tempo, todas as afirmações contraditórias, é evidente que todas as 

coisas se reduzem a uma só. De fato, serão a mesma coisa um "trirreme" e 

uma "parede" e um "homem, se determinado predicado pode ser tanto 

afirmado como negado de todas as coisas, como são obrigados a admitir os 

defensores da doutrina de Protágoras. (ARISTÓTELES, Metafísica IV 3, 

1007b 15-20) 

 

2.1. ARISTÓTELES E OS SOFISTAS MENORES 

 

Os sofistas menores ou eristas, que se declararam epígonos de Heráclito, negaram a 

contradição voluntariamente, isto é, pelo puro prazer de discutir. Provavelmente 

contemporâneos a Aristóteles, inclusive mencionados por ele na sua Metafísica IV95, segundo 

a referência, parece que estavam bem familiarizados com a contradição e a conheciam; não 

obstante a negassem. Já vimos que Heráclito também a negou, mas ao que parece fez isso de 

forma inconsciente, porém os sofistas menores o fizeram intencionalmente, vejamos: 

  

Resumamos brevemente as alusões que Aristóteles faz a eles [aos sofistas 

menores]. Em primeiro lugar, poderiam ser aqueles “alguns” que atribuem a 

Heráclito a afirmação de uma mesma coisa é e não é. Certamente são aqueles 

“alguns” que dizem eles próprios que “a mesma coisa pode ser e não ser e 

também que dessa forma se pode pensar”. Aqui parece evidente que os 

sujeitos em questão conhecem o princípio de contradição formulado por 

Aristóteles e o negam deliberadamente. (BERTI. 2013. p. 92) 

 

Aristóteles assegura que precisamos ser libertados dessa “intransigente doutrina”96 que 

impossibilita a mente determinar qualquer coisa. Uma vez que sabemos que a negação do 

princípio de contradição se constitui um problema para a dialética, logo, como podemos pensar 

nos sofistas com aquela carga pejorativa de falaciosos e oportunistas. Aristóteles apresenta a 

segunda geração de sofistas ou erísticos97 como aqueles que, diferente de Heráclito e 

Protágoras, que negaram a contradição pela anánke de suas doutrinas, negaram a contradição 

pelo puro prazer de vencer o discurso. Segundo Berti, a palavra “alguns”98 usada por Aristóteles 

                                                 
95 ARISTÓTELES, Metafísica, Livros IV, 1005b – 1006a. 
96 Ibid. IV, 1009a 3-5. 
97 “Conhecemos poucos nomes de destaque e poucas particularidades de suas atividades. Os Erísticos, que levaram 

o aspecto formal do método a exasperação, perderam interesse pelos conteúdos e também perderam a reserva 

moral que caracterizava os mestres. (...) Mencionaríamos Trasímaco da Calcedônia, cujo ideário é muito 

rapidamente resumido no livro I de A República de Platão, chegou a afirmar que "o justo é a vantagem do mais 

forte”. REALE, São Paulo, Paulus, 2003. p. 75, 80.  
98 BERTI, Enrico. Contradição e Dialética nos antigos e nos modernos. São Paulo: Paulus, 2013. p. 92. 



38 

 

no Livro IV da sua Metafísica, está se referindo a essa classe de sofistas, ou seja, 

contemporâneos ao estagirita. 

 

Depois do que foi dito, devemos definir esse princípio. É impossível que a 

mesma coisa, ao mesmo tempo, pertença e não a uma mesma coisa, segundo 

o mesmo aspecto (e acrescentem-se também todas as outras determinações 

que se possam acrescentar para evitar dificuldades de índole dialética). Este é 

o mais seguro de todos os princípios: de fato, ele possui as características 

acima indicadas. Efetivamente, é impossível a quem quer que seja acreditar 

que uma mesma coisa seja e não seja, como segundo alguns, teria dito 

Heráclito. (ARISTÓTELES, Metafísica, Livro IV. 1006a 35) 

 

Certamente são aqueles “alguns” que afirmavam que os contrários subsistiam juntos e 

ao mesmo tempo no mesmo sujeito, ou seja, a opinião que está em contradição com outra e é o 

contrário dela, é perfeitamente possível que, ao mesmo tempo, a mesma pessoa admita que a 

mesma coisa exista e não exista - o homem não é um trirreme, como o homem é um trirreme, 

ao mesmo tempo.  

O primeiro fator relevante que diferencia a negação da contradição de Heráclito da dos 

sofistas menores é que os sofistas, muito possivelmente, não estavam inocentes nesse processo 

todo. Ao passo que, possivelmente, Heráclito nega inconscientemente, os sofistas o fazem 

voluntariamente.  

Eles foram citados por Aristóteles mais de uma vez na sua Metafísica99, “Há alguns, 

como dissemos, que afirmam que a mesma coisa pode ser e não ser, e que se pode pensar desse 

modo. [...] Nós ao contrário, estabelecemos que é impossível que uma coisa, ao mesmo tempo, 

seja e não seja”100.  

Essa geração de sofistas estava a par e conscientes do princípio de contradição, e mesmo 

assim o negam. Por nos aproximar cronologicamente de Aristóteles o chamaremos algumas 

vezes de Princípio de Não Contradição101, como fora formulado por Aristóteles tempos depois.  

O segundo elemento que consideramos relevante para diferenciar a negação do princípio 

de não contradição de Heráclito da dos sofistas menores, está no tom intemperante da doutrina 

deles, ou seja, no vício não sóbrio e imoderado que eles a propõe, se afirmamos que os 

                                                 
99 ARISTÓTELES. Metafísica IV 3 - 1005b 24-25, 4 – 1005b 35-1006a 2, 1006a 5-6, 3 – 1005b 2-4. 
100 Ibid. 1006 a 2. 
101 A fonte tradicional do princípio da não contradição está na Metafísica de Aristóteles, na obra ele dá três versões 

diferentes para o princípio de não contradição: 1. Ontológico: "É impossível que a mesma coisa pertença e não 

pertença a mesma coisa ao mesmo tempo e ao mesmo aspecto." (Ibid. 3 - 100 b 19-20); 2. Psicológico: 

"Efetivamente, é impossível a quem quer que seja acreditar que uma mesma coisa seja e não seja” (Ibid. 3 – 1005b 

23-24); 3. Lógico: "Fica, portanto, suficientemente esclarecido que a noção mais sólida é de que as afirmações 

contraditórias não podem ser verdadeiras simultaneamente." (Ibid. 6 – 1011b 13-14). 



39 

 

contrários subsistiam juntos e ao mesmo tempo no mesmo sujeito, estamos impossibilitando a 

mente humana conhecer as coisas. Se presumirmos que todas as coisas são e não são de 

determinado modo conforme supunham os sofistas menores, deveríamos assumir como 

consequência lógica que tudo pode ser considerado verdade e que não existe mais a 

possibilidade do erro.  

Nas palavras de Aristóteles os que assim pensam podem afirmar sem considerar que 

seja um erro que “são pares o dois e o três, nem poderemos dizer que erra do mesmo modo 

quem confunde quatro com o mil”102. 

As duas diferenças apontadas acima sobre a negação do princípio de não contradição, 

nos levam a refletir que as de Heráclito são bem diferentes das dos sofistas menores, pelas 

seguintes razões: Heráclito e os filósofos naturalistas cometeram sim diversos erros de cálculos 

em seus juízos, mas ao cometerem esses erros eles partiram de autenticas aporias, da ignorância 

em não conhecer o supracitado princípio, por causa da característica arcaica dos seus 

pensamentos, ou seja, na busca pelo uno, ou pela univocidade do ser.  

Se eles tivessem tido a oportunidade de ter conhecimento pleno da contradição, teriam 

sua ignorância facilmente sanada. Mas os sofistas menores não, eles, pelo contrário, nas 

palavras do próprio Aristóteles, são do tipo que “não se deve discutir com todos do mesmo 

modo”103. Por fim, ele os acusa de destruírem a própria possibilidade do discurso104, tanto 

dialeticamente uns com os outros, como internamente, no próprio pensamento, ou seja, consigo 

mesmo: 

 

Mas se o adversário não admitisse isso e dissesse que as palavras têm 

infinitos significados, é evidente que não mais seria possível nenhum 

discurso. Com efeito, não ter um significado determinado equivale a 

não ter nenhum significado; e se as palavras não têm nenhum 

significado, tornam-se impossível o discurso e a comunicação recíproca 

e, na verdade até mesmo um discurso consigo mesmo. (ARISTÓTELES, 

Metafísica, Livro IV. 1006b 5) 

 

Em suma, nessa conduta dos sofistas menores, desaparece qualquer possibilidade de 

conhecimento, qualquer possibilidade da dialética, por isso alguns como (Heráclito, Protágoras 

e os filosófos naturalistas) precisam ser persuadidos dos seus erros; outros (sofistas menores), 

que discutem tão somente por amor de vencer o discurso, devem ser constrangidos, eles 

                                                 
102 ARISTÓTELES, Metafísica IV 8, 1008 b 35.  
103 Ibid. IV 5, 1009 a 15. 
104 Ibid. IV 4 - 1006 b 5. 



40 

 

precisam literalmente passar vergonha, pois a cura para suas intemperanças está na refutação105 

e seus discursos devem ser tomados como flatus vocis. 

 

2.2. SÓCRATES E OS SOFISTAS 

 

 Como tudo está em constante devir, as teorias sofistas também estavam fatalmente 

sujeitas à corrupção, isso fica muito evidente quando elas se deparam com o método dialético 

socrático, que compreende a descoberta da psyché, o “não saber” socrático, a ironia socrática, 

essa, talvez, a mais importante para a nossa pesquisa, a refutação (Elenkhós) intrinsicamente 

ligada à contradição, e, por último, a maiêutica socrática (maieutike) cujo significado é “dar à 

luz” ao conhecimento.  

Sócrates concordava com os sofistas em pelo menos dois pontos: primeiro, já era hora 

de mudar o eixo das pesquisas centradas anteriormente na natureza para o homem, e nesse 

sentido com louvor ele descobre a essência do homem, a psyché, ou seja, a nossa sede racional, 

inteligente e eticamente operante, a alma106; o segundo ponto é que já era época de uma 

mudança na educação grega, a força e o vigor do modelo de educação dos poetas107 tinham se 

                                                 
105 Elenkhós, examen crítico o refutación. “Es típico en los primeros diálogos de Platón ver cómo Sócrates 

mantiene una conversación con alguien que afirma poseer algún tipo de conocimiento. Sócrates refuta entonces 

esa afirmación mostrando al interlocutor que aquello que cree conocer es inconsistente con otras de sus opiniones. 

Esta refutación recibe el nombre de elenco. No se trata de una argumentación completamente negativa, ya que la 

conciencia de su propia ignorancia es lo que luego espolea al interlocutor de Sócrates a realizar nuevas 

investigaciones y los conceptos y supuestos empleados en la refutación sirven luego como una base para el 

tratamiento platónico positivo del mismo asunto. Por el contrario, los elencos sofísticos son plenamente erísticos: 

se dirigen simplemente a la refutación del oponente por cualesquiera medios. Por esta razón, Aristóteles llama a 

las falacias que aparentan ser refutaciones de un argumento.” AUDI. 2004. p. 278.  
106 “Aparece no Diálogo Fedro como: a alma toda imortal, pois o que move a si mesmo é imortal; porém o que 

movimenta outra coisa é movido por outra coisa, deixa de viver quando cessa o movimento. Somente o ser que a 

si mesmo se movimenta, pelo fato de nunca abandonar-se, é que não para de mover-se, como é fonte e princípio 

de movimento para tudo o que recebe movimento do de fora. Platão. Diálogos. Fedro, 245d.” ABBAGNANO, 

2007. p. 27,28. 
107 “Conta Platão que era opinião geral no seu tempo ter sido Homero o educador de toda a Grécia (Platão, Rep., 

606 E, pensa nos “adoradores de Homero”, que o enaltecem não só como fonte de prazer artístico, mas também 

como guia da vida. Idêntica visão em XENÓFANES, frag. 9 Diehl). Desde então, a sua influência estendeu-se 

muito além das fronteiras da Hélade. Nem a apaixonada crítica filosófica de Platão conseguiu abalar o seu domínio, 

quando buscou limitar o influxo e o valor pedagógico de toda a poesia. A concepção do poeta como educador do 

seu povo – no sentido mais amplo e profundo da palavra – foi familiar aos gregos desde a sua origem e manteve 

sempre a sua importância. Homero foi apenas o exemplo mais notável dessa concepção geral e, por assim dizer, a 

sua manifestação clássica. Convém levarmos a sério, o mais possível, essa concepção, e não restringirmos a nossa 

compreensão da poesia grega com a substituição do juízo próprio dos gregos pelo dogma moderno da autonomia 

puramente estética da arte. Embora esta caracterize certos tipos e períodos da arte e da poesia, não deriva da poesia 

grega ou de seus grandes representantes, nem é possível aplicá-la a eles. A não separação entre a estética e a ética 

é característica do pensamento grego primitivo. O procedimento de separá-las surge relativamente tarde.” 

JAEGER. 2013. p. 60. 



41 

 

exaurido, então o método dialético socrático surge com finalidades fundamentalmente de 

natureza ética e educativa. 

Mostraremos que a contradição foi um dos passos decisivos rumo à concepção da 

dialética. Os eleatas a excluíram do exercício do pensamento, os epígonos de Heráclito a 

negaram, entretanto Sócrates soube aproveitar a descoberta zenoniana108 da refutação mediante 

a redução à contradição, e ao mesmo tempo substituir o hábito protagórico dos discursos longos 

dos oradores pela prática do diálogo, ou seja, a discussão mediante perguntas e resposta, modo 

que estava destinado a permanecer como forma grega da dialética.  

É possível perguntar, pelo menos com o que já temos de arcabouço teórico, que uma 

vez que Sócrates faz qualitativo uso da refutação inaugurada por Zenão, então é possível 

sustentar que Sócrates admita, mesmo que tacitamente, o princípio de não contradição? Berti 

afirma que sim: 

  

Isso se tornou possível em virtude do reconhecimento, por parte de Sócrates, 

da função da contradição como reveladora de uma posição insustentável ao 

pensamento e, portanto, da admissão, pelo menos implicitamente, do princípio 

de não contradição. (BERTI, 2013, p. 101)    

 

Para que possamos eliminar qualquer sombra de dúvida a esse respeito, faremos não 

diferente do que a maioria dos estudiosos de Sócrates estão habituados fazer: analisar os 

primeiros diálogos de Platão, que tradicionalmente ficaram conhecidos como diálogos 

aporéticos socráticos, aporéticos em razão das suas características inconclusivas. Com efeito, 

esses diálogos apresentam claramente os escritos da juventude de Platão e em contrapartida a 

“posição autêntica do Sócrates histórico”109.  

Neles se discute não mais a busca pela arché das coisas como queriam os naturalistas, 

pelo menos por agora esse não é mais o foco primário, como o eixo das pesquisas nesse 

momento havia mudado, o objetivo agora é outro e Aristóteles como a mais antiga, 

desinteressada e autêntica testemunha da diferença entre o pensamento de Sócrates e seu 

discípulo Platão, nos declara qual é a principal busca de Sócrates: “Por sua vez, Sócrates 

ocupava-se de questões éticas e não da natureza em sua totalidade, mas buscava o universal no 

âmbito daquelas questões, tendo sido o primeiro a fixar a atenção nas definições.” [...] “Sócrates 

                                                 
108 “Aristóteles, em seu Sofista, chamou Zenão de inventou da dialética e há, sem dúvida, muita verdade nisso (...) 

O método de Zenão era, na verdade, tomar um dos postulados fundamentais de seus adversários e deduzir daí duas 

conclusões contraditórias. É isto que Aristóteles quis dizer chamando-o de inventor da dialética, que é exatamente 

a arte de argumentar, não a partir de premissas verdadeiras, mas de premissas admitidas pela outra parte.” 

BURNET, 1994. p. 250-251. 
109 BERTI, Enrico. Contradição e Dialética nos antigos e nos modernos. São Paulo: Paulus, 2013. p. 102 



42 

 

ocupou-se das virtudes éticas, e por primeiro tentou das definições universais delas. [...] buscava 

a essência das coisas”110, e como ele se limitava a fazer perguntas sem fornecer as respostas, 

pois, sempre se colocava no lugar de alguém que não sabia111. 

O não saber e a ironia socrática estão intimamente ligados. Reale nos esclarece que o 

não saber socrático não é o início de um ceticismo, mas sim uma confirmação de ruptura112 

basicamente em quatro pontos: primeiro em relação ao saber dos naturalistas, que se revelara 

vão; segundo em relação ao saber dos sofistas, principalmente os da segunda geração, que se 

revelara mera presunção; terceiro em relação ao saber dos políticos, que se revelara acrítico; e, 

por último, em relação a estatura do saber humano em comparação a estatura do saber divino.  

De acordo com a Apologia, interpretando a sentença do oraculo de Delfos, Sócrates 

esclarece; “Penso no entanto, Atenienses, que o verdadeiramente sábio é o deus, que, em seu 

oráculo, significou o seguinte: a sabedoria humana é de pouco ou nenhum valor”113. Aqui, 

então, aparece toda fragilidade humana, o saber humano em comparação ao saber divino é 

certamente ilusório. 

Os pré-socráticos tentaram encontrar o princípio universal e imutável de tudo, a arché, 

mas as forças da natureza não conseguiram levar a embarcação dos naturalistas ao porto seguro; 

já vimos que os erísticos, negando o princípio de não contradição, implodiram a ponte que fora 

construída pelo esforço humano e que os levaria a algum conhecimento; aqui então aparece a 

sabedoria divina como uma espécie de antítese em comparação a sabedoria humana, a de 

Sócrates inclusive.  

Na Apologia Sócrates está completamente consciente da sua ignorância a “sabedoria 

humana é coisa de pouco ou nenhum valor”114. 

A ironia socrática, por sua vez, se apresenta como uma peça fundamental no método e 

na dialética socrática. O método é que partindo de elementos comuns encontrados nos discursos 

dos seus opositores, ele fingia acolhê-los o método em seguida fazendo uso da ironia os levava 

à contradição. A partir de então a refutação (élenkhos) se constituía uma pars destruens, ou 

seja, o momento que Sócrates levava o seu oponente reconhecer a própria ignorância. Esse era, 

de fato, o modo como Sócrates se subestimava em relação aos adversários com quem discutia. 

Na discussão sobre a justiça, por exemplo, Sócrates declara:  

 

                                                 
110 ARISTÓTELES, Metafísica I, 6, 987a 30; XIV 4, 1078b 15-20. 
111 ARISTÓTELES, Ética a Nicômaco IV, 1127b 25; PLATÃO. Êutifron, Apologia de Sócrates 5, 20 e. 
112 REALE, Giovanni. História da filosofia: filosofia pagã antiga, v.1. São Paulo, Paulus, 2003. p. 101 
113 PLATÃO, Apologia de Sócrates, 20. 9e. 
114 Ibid. 20. 9e. 



43 

 

Não sê demasiado duro conosco Trasímaco, visto que se Polemarco e eu 

cometemos um equívoco em nossa investigação, deverias saber que o fizemos 

involuntariamente. (...) na busca pela justiça, (...) certamente não deves assim 

pensar, mas sim – como penso eu – que fomos incapazes de descobri-la. Por 

conseguinte, seria mais apropriado que fôssemos objeto de pena por parte de 

indivíduos inteligentes como tu e não de um áspero tratamento (PLATÃO, A 

República, livro I. 336e)  

 

Ao que Trasímaco, numa gargalhada sarcástica responde: “eis precisamente a usual 

ironia de Sócrates.”115 A ironia socrática revelou-se uma função de grande importância na 

prática da refutação, ela induz os interlocutores ao constrangimento, revelando sua completa 

ignorância quanto ao conhecimento, principalmente em relação aos universais.  

O basilar elemento que constitui a principal posição filosófica de Sócrates é justamente 

as perguntas dos universais, ou seja, perguntas sobre a essência, a natureza das coisas. É com 

esse tipo de pergunta que a investigação socrática se encaixa perfeitamente - “o que é?” -, era 

isso que Sócrates perseguia. 

Na República: “o que é a justiça?”116  

No Eutífron: “o que é a piedade?”117 

No Laques: “o que é a coragem?”118 

No Lísis: “o que é a amizade?”119 

Essa postura indagativa revela pelo menos duas coisas importantes para o ato da 

investigação: primeiro a problematicidade, ou seja, a consciência de não saber, a segunda é o 

desejo pelo saber, o desejo pelo conhecimento. O problema é que “alguns”120, como já 

mencionamos na referência aristotélica anterior, acreditavam que já tinham o conhecimento 

pleno das coisas, que as coisas podiam ser e não ser juntas e ao mesmo tempo.  

Portanto, surge nesse momento e emergencialmente a necessidade das refutações 

irônicas de Sócrates, coercivamente ele as faz dar uma definição do assunto em pauta nas 

discussões: sobre justiça, beleza, coragem, amizade etc. Em seguida, Sócrates conduz à 

compreensão que as definições fornecidas sobre o assunto não se sustentam e estão envoltas 

em várias contradições. Ele, então, sugere que os interlocutores forneçam novas definições. 

Assim, sucessivamente, ele age até o ponto de provocar a ira e irritação deles. 

                                                 
115 PLATÃO. A República (I, 336 e 337a).  
116 PLATÃO. A República (I, 331ac).  
117 PLATÃO. Êutifron (4e).  
118 PLATÃO. Laques (190e).  
119 PLATÃO. Lísis (210c).  
120 Ver Sofistas menores. op. cit., p. 31. 



44 

 

Esse é o momento que se situa a parte negativa da filosofia sofista. Nesse ponto é que 

aparecem claramente seus vários erros não dignos de perdão histórico. Os sofistas perdem a 

filosofia, o amor à sabedoria, e passam a amar outra coisa, o dinheiro e o discurso por si só. A 

importância não está mais no conflito dos opostos ou no que resulta dele, a síntese, aquela parte 

geral, aquela unidade mais alta e mais nobre que é resultado qualitativo do debate e do diálogo 

justo, a verdade, a sabedoria parecem perder relevância.  

A importância que estava no processo e na finalidade, se concentra agora somente na 

finalidade, que é vencer o discurso independente se os argumentos dos polos sejam verdadeiros 

ou falsos ou as duas coisas juntas. O discurso não precisava mais de uma síntese que se 

propusesse como verdade, ela poderia ser o “ser”, o “não-ser”, as duas coisas juntas ao mesmo 

tempo e no mesmo lugar. A verdade, em suma, para os sofistas, estava a gosto do freguês. 

Mas há também o ponto onde Sócrates insurgir-se contra os sofistas. Para ele, eles não 

eram filósofos, não tinham amor pela sabedoria nem respeito pela verdade, defendendo 

qualquer parte do conflito dos opostos desde que isso fosse vantajoso. Acabavam por defender 

ideias tão contrarias entre si que não se constituíam uma fonte segura para o conhecimento.  

Nessa parte é preciso se fazer justiça e, sendo dialéticos, diremos que como 

historicamente é difícil conhecer o pensamento integral dos sofistas, por causa dos escassos 

fragmentos que encontramos, o que nos resta saber deles, sabemos pela boca e escritos daquele 

que foi um dos principais discípulos de Sócrates, Platão, nos diálogos aporéticos. No diálogo 

República, por exemplo, Sócrates leva Trasímaco à contradição, quando ele tenta defender que 

a justiça é a conveniência do mais forte.  

Platão é um dos responsáveis em nos mostrar o quanto essa classe de filósofos estava 

mais preocupada em ganhar no discurso por meio de truques e armadilhas, e como rapidamente 

deixavam de lado especulações filosóficas e demonstravam total desinteresse com a verdade, 

pois afinal de contas, como já foi dito, a verdade, estava a gosto do freguês.  

Tomamos por agora a embarcação ancorada no nosso porto existencial e zarpamos rumo 

as possíveis respostas não mais pelas forças da physis, representadas pela filosofia cosmológica 

dos naturalistas, nem mesmo pela retórica descompromissada dos sofistas, percebemos até aqui 

que elas não foram capazes de nos levar a um porto seguro. Depois de toda essa mudança 

necessária, ou seja, do eixo da natureza para o homem, do nível sensível para o nível conceitual, 

nos ancoramos justamente no discurso, onde claramente Platão vai encaixar a sua dialética, esse 

é o nosso próximo objetivo. 



45 

 

Capítulo III 

3. PLATÃO 

 

Sócrates é o ponto de convergência entre os pré-socráticos e seu discípulo Platão. 

Enquanto a primeira navegação estava entregue às forças da physis, representadas pelas forças 

do vento nas velas da embarcação dos naturalistas, e que não os pôde levar a um porto seguro; 

a segunda navegação, apresentada por Sócrates no Fédon: “queres que te faça uma descrição 

completa, Cebete, de como empreendi o segundo roteiro de navegação para investigação da 

causa?”121, se revela como aquela força que entra em ação como as forças humanas que, com 

os remos, impulsionam a embarcação rumo ao seu destino.  

Sócrates se mostra desejoso de embarcar nessa segunda viagem. Depois de ter se 

deslumbrado e se decepcionado com a observação direta dos fenômenos da natureza em um 

livro de Anaxágoras, ele decidiu então refugiar-se nos discursos: 

 

Ao ouvir, porém, certa vez alguém ler num livro de Anaxágoras - segundo 

dizia - que a mente é organizadora e causa de tudo, fiquei satisfeitíssimo (...). 

Porém, não demorei, companheiro, a cair do alto dessa maravilhosa 

expectativa, ao prosseguir na leitura e verificar que o nosso homem não 

recorria à mente para nada, nem a qualquer outra causa para a explicação da 

ordem natural das coisas, senão só ao ar, ao éter, à água e a uma infinidade 

mais de causas extravagantes (PLATÃO, Fédon, XLV. 97c)   

 

Vimos acima a mudança de paradigma da cosmologia para antropologia, a mudança de 

eixo da natureza para o homem. Ao que parece, essa mudança acontece também em Sócrates, 

que transfere sua consideração do nível sensível para o nível conceitual. Em suma, sua 

investigação ocorre mediante o método dialético de perguntas e respostas, isto é, pelo discurso. 

É justamente no discurso que Platão vai encaixar a sua dialética.  

Registrado o ponto de convergência entre os pré-socráticos e Platão, ou seja, Sócrates, 

iniciaremos nossa reflexão sobre a doutrina platônica da contradição e da dialética e suas 

implicações.  

Precisaremos, então, voltar nossa lente da pesquisa para os diálogos platônicos 

considerados cronologicamente posteriores aos aporéticos, ou seja, os nossos olhos estarão 

                                                 
121 PLATÃO. Fédon (XLVII, 99d).   



46 

 

voltados para obras como o Mênon, no qual, segundo Berti, “vemos comparecer pela primeira 

vez o termo dialética”122 em conexão com a refutação socrática, vejamos:  

 

E se meu perguntador fosse um hábil mestre do tipo erístico123 e contencioso, 

eu lhe diria: emiti minha afirmação; se está errada compete a ti examiná-la e 

refutá-la. Entretanto, se, como ocorre conosco neste ensejo, estivesse entre 

amigos e quiséssemos debater, eu teria uma resposta num tom um tanto mais 

suave, mas conforme à dialética. Suponho que o modo mais dialético não 

consiste unicamente em responder o que é verdadeiro, mas inclui empregar os 

pontos reconhecidamente conhecidos pelo indivíduo interrogado. (PLATÃO, 

Mênon, 75d) 

 

A erística consiste em ser contenciosa e aqueles que dela faz uso amam a discussão pela 

discussão. Platão nos apresenta o modo correto de se discutir, isto é, fazendo dialética, 

dialogando (dialegesthai) e refutando (élenkhos), partindo sempre do ponto apresentado por 

aquele que foi inquirido, a contradição aqui é importante e faz parte de todo processo, sem ela 

não faz sentido a refutação.  

Ao assim fazer ele também esclarece que existe uma diferença entre o modo de discutir 

dos sofistas erísticos e o modo entre amigos: os erísticos se deleitam em disputas e discórdias, 

mas entre amigos se faz verdadeira dialética, sempre com o objetivo de dar respostas 

verdadeiras. Até aqui Platão está seguindo plenamente o método que seu mestre inaugurou – a 

dialética socrática.  

A dialética em Platão possui, basicamente, três concepções distintas: 

A primeira, ela é uma arte (tékhne) "(...) quando se admite a exatidão de um argumento, 

sem ser-se versado na arte da dialética, pode acontecer que logo depois ele nos pareça falso”124, 

o sentido da palavra está indicando mais um método, contudo, é preciso salientar que tal 

“método” não é no sentido moderno do termo, mas sim no sentido de traçar um percurso, um 

caminho para investigação, mais ou menos o que Aristóteles fará posteriormente.  

No Crátilo, obra da sua maturidade, Platão põe na boca de Sócrates exatamente a mesma 

palavra - tékhne125, mostrando para Hermógenes que assim como o carpinteiro e ferreiro 

precisam ter seus instrumentos adequado para o trabalho, da mesma maneira aqueles que 

trabalham com as palavras, no caso o legislador e o professor, precisam da tékhne (arte): 

 

                                                 
122 BERTI, Enrico. Contradição e Dialética nos antigos e nos modernos. São Paulo: Paulus, 2013. p. 116. 
123 A erística (parava derivada de [eris], luta, disputa, querela, discórdia) é a arte (distinta da retórica e da dialética) 

da discussão pela discussão, sem visar a verdade ou consenso dos debatedores. Platão a considera uma deplorável 

modalidade sofística e a expõe numa crítica radical e contundente no Eutidemos.  
124 PLATÃO. Fédon (90b). 
125 PLATÃO. Crátilo (388e – 389e). 



47 

 

Sócrates: Qualquer um é carpinteiro ou aquele que possui a arte? 

Hermógenes: Aquele que possui a arte. 

[...] 

Sócrates: E todos são ferreiros, ou aquele que possui a arte? 

Hermógenes: Aquele que possui a arte? 

Sócrates: E de quem é o produto que o professor empregará quando utilizar o 

nome? 

Hermógenes: Desconheço. 

Sócrates: E não podes dizer sequer quem nos fornece os nomes que 

utilizamos? 

Hermógenes: Não. 

Sócrates: Não achas que é a lei126 que os fornece a nós? 

Hermógenes: É bem provável. 

Sócrates: Então o professor, quando utiliza um nome, estará utilizando o 

produto de um legislador127? 

Hermógenes: Penso que sim. 

Sócrates: E pensas que todo homem é um legislador ou somente aquele que 

possui arte? 

Hermógenes: Somente aquele que possui a arte. 

Sócrates: Consequentemente, não cabe a todo homem, Hermógenes, fornecer 

nomes, mas somente àquele que pode ser chamado de produtor de nomes, 

sendo este, pelo que parece, o legislador, o mais raro dos artesãos entre os 

seres humanos. (PLATÃO, Crátilo, 388c – 389a) 

 

A segunda, ela é uma ciência (epistéme), em Platão a dialética não se declina ao 

relativismo sofístico e também não é mais pars destruens como em Sócrates, não tem mais o 

caráter de inconclusividade, mas sim construtiva, ela está em condição de chegar à verdade e 

merece ser chamada de ciência. 

 

Por conseguinte, a dialética é o único processo investigatório que percorre essa 

estrada, suprimindo hipóteses e procedendo ao próprio primeiro princípio, de 

sorte a oferecer segurança [e confirmação]. E quando o olho da alma está 

realmente enterrado numa espécie de pântano bárbaro128, a dialética o exuma 

e faz ascender o seu olhar empregando as matérias de estudo que descrevemos 

para que auxiliem e cooperem com ele na conversão da alma. Por força do 

hábito, chamamos essas matérias de ciências ou forma de conhecimento. 

(PLATÃO, A República, Livro VII. 533d) 

 

Terceira concepção, não menos importante, como ela é útil para se conhecer a essência 

das coisas, por meio da sua íntima relação com a hipótese (hypóthesis). Na obra Mênon (2010), 

quando se quer conhecer a natureza de alguma coisa que não se conhece, a virtude, por exemplo, 

                                                 
126 (nómos), incluindo o sentido de uso consuetudinário. 
127 (nomothétoy) englobando o sentido daquele que estabelece convenções e regras, leis em sentido lato e não 

apenas no sentido jurídico. 
128 βαρβαρος (borboro barbariko): Platão empresta esta expressão do orfismo, o qual retratava as almas ímpias no 

mundo subterrâneo enterrada na lama. 



48 

 

se ela é ensinável ou não, se faz necessário estabelecer uma hipótese, partir de uma proposição 

que ainda não se conhece e deduzir dela as implicações como se fosse verdadeira, vejamos: 

 

Assim, parece que nos compete examinar os atributos de algo que ainda 

desconhecemos o que é. De qualquer maneira, [nessas circunstâncias] o 

mínimo que pode fazer é relaxar um pouco teu controle e permitir que a 

questão, ou seja, a de que se a virtude surge do ensinamento ou com base em 

outra coisa, seja investigada mediante uma hipótese. (PLATÃO, Mênon, 86e) 

 

Sócrates, no Fédon, como porta voz de Platão, recorre a esse método quando se desilude 

com a filosofia da physis de Anaxágoras. Em outras palavras, olhar de mais para o sol pode 

cegar o indivíduo, uma clara crítica metafórica de Platão à filosofia naturalista de Anaxágoras. 

Platão então recomenda: 

 

Pensei nessa possibilidade e receei ficar com a minha alma inteiramente cega, 

se fixasse os olhos nas coisas e procurasse alcançá-las por meio de um dos 

sentidos. Pareceu-me aconselhável acolher-me ao pensamento, para nele 

contemplar a verdadeira natureza das coisas. É muito provável que a minha 

comparação claudique um pouco, pois, estou longe de admitir que quem 

considera as coisas por meio do pensamento só contempla suas imagens, o que 

não se dá com quem as vê na realidade. De qualquer modo, meu caminho foi 

esse. Em cada caso particular, parto sempre do princípio que se me afigura 

mais forte, considerando verdadeiro o que com ele concorda. (PLATÃO, 

Fédon, XLVIII. 99e – 100a)   

 

Uma hipótese, em muitos casos, só pode ser examinada e verificada indiretamente, 

através das suas consequências. A característica da hipótese é que ela não garante a verdade 

nem a possibilidade de verificação direta.  

Uma premissa evidente não é uma hipótese, e sim antes, no sentido clássico do termo, 

um axioma, ou seja, uma premissa considerada necessariamente evidente e verdadeira, 

fundamento de uma demonstração.  

O princípio aristotélico da não contradição, “nada pode ser e não ser simultaneamente”, 

por exemplo, foi considerado um axioma fundamental da filosofia, e nesse sentido o uso das 

hipóteses na filosofia situa uma distinção importante entre a filosofia de Platão e a de Aristóteles 

no que dizer respeito ao procedimento próprio da filosofia e do saber científico.  

Vejamos, então, como é possível distinguir os significados específicos da dialética 

platônica e da dialética aristotélica. Com Platão a dialética alcança certa perfeição, poderíamos 

dizer sem comprometer com os créditos a Aristóteles, que Platão é o grande nome da dialética.  



49 

 

Platão é o filósofo dos diálogos, os quais compreendem pelo menos três períodos 

importantes da sua vida: os primeiros são os diálogos socráticos ou aporéticos, como já vimos 

acima - Apologia de Sócrates, Críton, Hípias Menor, Alcibíades, Eutífron, Protágoras, Íon, 

Laques, Lísis, Cármides, Hípias Maior. 

Em seguida temos os diálogos da sua maturidade, e claro, Sócrates sempre como 

protagonista - Górgias, Mênon, Menexeno, Eutidemo, Crátilo, Banquete, Fédon, República; 

por fim, os da sua velhice, com intenso desenvolvimento da sua teoria das ideias - Fedro, 

Parmênides, Sofista, Político, Filebo, Timeu, Crítias, Leis, Carta VII. 

Em Platão a dialética é uma coisa e em Aristóteles ela é outra. Enquanto em Platão a 

dialética é o melhor caminho para o conhecimento da realidade, permitindo, segundo o filósofo, 

a alma se libertar da doxa, do movimento hereclatiano, isto é, das imagens e aparências das 

coisas, do pântano bárbaro; e isso por meio do diálogo: “a dialética o exuma e faz ascender o 

seu olhar empregando as matérias de estudo que descrevemos para que auxiliem e cooperem 

com ele na conversão da alma”129.  

Em Aristóteles, por sua vez, é desnecessário separar realidade e aparência em dois polos 

diferentes, existe um único polo no qual existem essências e aparências. No pensamento 

aristotélico o movimento, ou o devir, não é mera aparência e ilusão, existem coisas que 

essencialmente mudam e existem outras coisas que essencialmente não, ou seja, são imutáveis 

como propôs Parmênides, Deus por exemplo.  

Nessa perspectiva poderíamos dizer que Heráclito errou quando propôs que o 

movimento se realiza na contradição, pois o princípio aristotélico de ato e potência suprime 

essa perspectiva: as coisas realizam todas as potencialidades contidas em sua essência e está 

não é contraditória.  

Entretanto um princípio de identidade, ou seja, uma proposição é sempre igual a ela 

mesma e nunca diferente. Em suma, a=a e b=b, ‘a’ sempre será igual ‘a’, mesmo se afirmarmos 

que a=b ainda podemos afirmar que a=a e b=b, o exemplo mais salutar que poderíamos 

encontrar está na semente: quando a semente se torna árvore, nenhuma delas, nem a semente e 

nem a árvore, tornou-se contrária a si mesma, mas desenvolvem uma potencialidade definida 

pela identidade própria de sua essência, ou da sua identidade. Aqui já estamos apontando 

vislumbres da dialética em Aristóteles, veremos com maior rigor à frente. 

Continuando com a dialética platônica, aqueles que estão em condição de oposição um 

ao outro e guiados pelas perguntas como naturalmente acontece nos diálogos, examinam e 

                                                 
129 PLATÃO, A República, Livro VII. 533d. 



50 

 

discutem opiniões que cada um deles possui sobre alguma coisa, é um exercício intelectual que 

parte de alguma coisa que se encontra separada em dois polos, duas partes opostas, o objetivo 

então é determinar qual polo é verdadeiro e qual é falso, mas a cada separação de polos novos 

argumentos irão surgir e com isso novos polos também irão surgir, sempre uma nova oposição, 

“águas sempre novas” diria Heráclito.  

O objetivo, ao final, é alcançar a síntese, ou seja, aquela parte mais digna, indivisível, 

unívoca e não mais passível de contradição, ela é a ideia verdadeira, a essência da coisa 

pesquisada. Percebe-se aqui que a univocidade não tem como finalidade extinguir a 

contradição, como já vimos em Parmênides, mas ela é o resultado do processo dialético.  

Isso fazemos, como foi dito acima, sempre partindo das opiniões, imagens e sensações 

e se libertando delas, dialeticamente separando os opostos, mostrando que enquanto doxa essas 

opiniões e movimentos se conflitam e conciliam até chegar à verdade em algum momento, pois 

quando conseguimos apontar a falsidade de um é possível que consigamos apontar a verdade 

de outro ou vise e versa, ou a falsidade dos dois, ou é possível até mesmo que os dois contenham 

parte de alguma verdade e assim vamos nos exercitando até chegarmos a uma síntese, isso é 

dialética platônica. 

 

3.1. MÉTODO SOCRÁTICO E A RETÓRICA EM PLATÃO 

 

Até aqui podemos supor que as estruturas da realidade e do pensamento funcionam 

dialeticamente. Começamos com o uno em Parmênides, passamos pelo movimento no rio de 

Heráclito, mudamos de paradigma intelectual com os sofistas, e na ágora com eles, assistimos 

os jogos argumentativos e contenciosos na Apologia de Sócrates130; e Sócrates morre, 

condenado a beber cicuta.  

Com o tema da morte de Sócrates gostaríamos de tentar exemplificar o método da 

dialética platônica com três possíveis hipóteses para a condenação de Sócrates: (1) o seu 

discurso foi fraco, ele não conseguiu vencer os argumentos dos sofistas e assim se livrar da 

morte; (2) foi a ignorância dos seus opositores; (3) ou foi para surgir algo novo.  

Pois bem, antes é preciso esclarecer que não há ninguém melhor para nos explicar as 

possíveis respostas a essas três hipóteses que Platão. É exatamente por isso que Sócrates, aqui 

                                                 
130 O julgamento e a morte de Sócrates são narrados por Platão numa obra intitulada Apologia de Sócrates, isto é, 

a defesa de Sócrates, feita por seus discípulos, contra Atenas. CHAUI, São Paulo, 2000. p. 45. 



51 

 

e na Academia131, terá espaço e voz, ele é um dos principais personagens nos diálogos de Platão. 

Apesar de Sócrates ser conhecido por alguns como o último dos sofistas132, ele não se deixou 

corromper pela sofística, vamos aos argumentos que comprovam isso. 

A resposta à primeira hipótese é: Sócrates nunca se preocupou demasiadamente em 

ganhar a discussão, aliás o “não saber” socrático é a clara atitude intelectual de alguém que se 

coloca diante dos seus interlocutores com a postura de quem não sabe, ou se sabe, espera de 

forma paciente até ouvir algo que confirme o seu saber, ou ainda de quem está interessado em 

saber o que ainda não sabe, "Por mim estou cônscio de que não sou sábio, nem muito nem 

pouco."133.  

Para a segunda hipótese temos que a ironia do “não saber” socrático provocava pelo 

menos dois tipos de reações em seus adversários; chamamos essas reações de dupla ignorância 

- a otimista e a pessimista. Começando pela segunda, havia àqueles que enfurecidos 

abandonavam os diálogos, acusando Sócrates de corrupção e heresia, atitude negativa de 

sofistas convencidos que estavam ensinando a coisa certa, quando na verdade eram mestres do 

erro: 

 

Mais perigosos são os outros, todavia, ó homens, os outros que, tendo-se 

apoderado de vós desde a infância, vos levaram a acreditar nas suas calúnias 

a meu respeito, dizendo: "Há aí um tal Sócrates, um sábio, ponderador dos 

meteoros, pesquisador das coisas subterrâneas e que faz triunfar o argumento 

mais débil sobre o mais forte. (PLATÃO, Apologia de Sócrates, 18 2b) 

 

Havia ainda outro tipo de ignorância, a otimista, a consciência dessa ignorância é o 

começo da Filosofia, do amor a sabedoria; pois é a partir dela que buscamos a essência 

verdadeira da coisa, do éidos134, diria Platão, a ideia. As ideias de Platão são aquilo que o 

pensamento pensa quando se liberta da caverna135, do sensível, da doxa, e atinge a luz, a ideia, 

a realidade, o ser: 

                                                 
131 Academia. Propriamente a escola fundada por Platão no ginásio que tomava o nome do herói Academos e que 

depois da morte de Platão foi dirigida por Espeusipo (347-339 a.C), por Xenócrates (339-14 a. C.), por Polemon 

(314-270 a. C.) e por Cratete (270-68 a.C). ABBAGNANO, 2007, p. 18. 
132 “Mas isso, ou alguma outra coisa, nos dá motivo para pensar que Sócrates fosse um sofista? Quero sugerir que, 

pelo menos em parte, nossa resposta a essa pergunta deveria ser sim. (...) Fica assim claro que Sócrates era 

geralmente considerado parte do movimento sofista. Mediante a sua notória amizade com Aspásia, é provável que 

estivesse em contato bem íntimo com o círculo de Péricles, e seu impacto educacional sobre os jovens ambiciosos 

de Atenas era tal que foi, nessa função, corretamente considerado sofista. O fato de não receber pagamento não 

altera em nada a sua função.” KERFERD, São Paulo, 2023. p. 97-99.  
133 PLATÃO, Apologia de Sócrates, 21 6d. 
134 “Eidos, este, que é um dos termos com que Platão indicava a ideia e Aristóteles a forma, é usado na filosofia 

contemporânea especialmente por Husserl para indicar a essência que se torna evidente mediante a redução 

fenomenológica.” ABBAGNANO, 2007, p. 308.  
135 Em referência a alegoria da caverna na obra Republica. 



52 

 

Considera, então, de que caráter seria a libertação dessas correntes e a cura 

dessa ignorância se algo assim acontecesse: quando um deles fosse libertado 

(...). E o que aconteceria quando se lembrasse da sua primeira morada, dos 

seus companheiros prisioneiros e daquilo que ali passava por sabedoria? Não 

achas que se consideraria feliz pela mudança e teria pena dos outros? 

(PLATÃO, A República, Livro VII. 515e, 516c) 

 

Em Platão só é possível chegar à luz pelo método de investigação filosófica da refutação 

que já aparece em Zenão, como vimos anteriormente, e usada com sistematicidade por Sócrates, 

Platão e Aristóteles como veremos mais a frente. A grande novidade do método socrático usado 

por Platão é a maiêutica136: 

 

Tudo que é verdadeiro acerca da arte do parto delas também o é com relação 

à minha. A diferença entre uma e outra está em que a minha é praticada em 

homens, não em mulheres, e no cuidado das suas almas em dores do parto, e 

não de seus corpos. Mas o que há de mais expressivo na minha arte é sua 

capacidade de testar, de todas as maneiras possíveis, se o intelecto do jovem 

está gerando uma mera imagem, uma falsidade, ou uma genuína verdade. 

(PLATÃO. Teeteto, 150c) 

 

Na maiêutica Platão realiza uma experiência de forte inspiração socrática ao interrogar 

um escravo. É importante frisar que escravos na polis não tinham status quo, a ignorância em 

várias ciências como geometria são oriundas da falta de liberdade e de ser reconhecido como 

cidadão da polis. Entretanto, através do método socrático do diálogo, o escravo consegue 

resolver um complexo problema de geometria e dar à luz ao conhecimento. Na visão platônica, 

como o escravo nada aprendera antes, pois não tinha liberdade para isso, resta concluir que ele 

extraiu o conhecimento de dentro de si mesmo, da sua alma, a esse fenômeno Platão chama de 

anamnese137: 

Considerando-se que a alma é imortal, renasceu muitas vezes e contemplou 

todas as coisas tanto neste mundo como no mundo subterrâneo dos mortos, 

nada há que não seja aprendido; disso se conclui que não é de se surpreender 

que seja capaz de lembrar-se de tudo que aprendei anteriormente a respeito da 

virtude bem como sobre outras coisas. Como o todo da natureza tem afinidade, 

e a alma aprendeu todas as coisas, nada há que nos impeça, após lembrarmos 

de uma única coisa – processo que os seres humanos denominam aprendizado 

– de descobrir tudo o mais por nós mesmos, se formos corajosos e não 

fraquejarmos na investigação, isso porque investigação e aprendizado, como 

um todo, consistem em reminiscência. (PLATÃO, Mênon, 81d) 

                                                 
136 Arte das parteiras; em Teeteto de Platão, Sócrates compara seus ensinamentos a essa arte, porquanto consistem 

em dar à luz conhecimentos que se formam na mente de seus discípulos: “Tenho isso em comum com as parteiras: 

sou estéril de sabedoria; e aquilo que há anos muitos censuram em mim, que interrogo os outros, mas nunca 

respondo por mim porque não tenho pensamentos sábios a expor, é censura justa.” (Teeteto, 150c).  
137 Também reminiscência. 



53 

 

Logo, é possível concluir essa parte reforçando as expectativas platônicas que o 

conhecimento não pode estruturalmente derivar do mundo sensível, dos sentidos, do 

movimento, mas sim de nós mesmo, da nossa alma, pois conhecer é recordar138.  

Por fim, o devir aparece novamente no conflito dos opostos (ele sempre aparece, coisas 

novas sempre aparecem), e isso responde a terceira hipótese. Para Platão, na Apologia, Sócrates 

foi vítima do poder do discurso, que agiu contra a razão, ou seja, a retórica contra a filosofia. 

Platão vê a retórica com um tom pessimista, diferentemente de seu discípulo Aristóteles. Vale 

antecipar que Platão não atribuiu à arte retórica uma função específica, isso, na verdade, só vai 

acontecer com Aristóteles, que a considerou em relação com a dialética, como se fosse a 

contrapartida desta.  

Veremos com maior detalhe que para Aristóteles, a Retórica é “a faculdade de 

considerar, em qualquer caso os meios de persuasão disponíveis”139. Enquanto qualquer outra 

arte só pode instruir ou persuadir em torno de seus próprios objetos, para Aristóteles a retórica 

não se limita a uma esfera especial de competência, mas considera os meios de persuasão que 

se referem a todos os objetos possíveis. Entretanto, Platão pensou diferente, para ele a retórica 

tem por finalidade “persuadir” por meio dos discursos os mais nobres cidadãos da polis, juízes, 

conselheiros, senadores, o povo reunido na assembleia140.  

O retórico tem habilidade para falar contra todos e sobre uma diversidade de assuntos: 

“o retórico é sem dúvida, capaz de falar de tudo e contra todos e poderá, melhor que ninguém, 

persuadir a multidão em qualquer assunto que lhe interesse”141. Logo, para Platão a retórica está 

mais próxima da arte culinária que da medicina, pois está muito mais apta a satisfazer o paladar 

do cidadão que curá-lo do seu erro, “[...] sabes agora o que eu entendo por retórica: ela é em 

relação a alma aquilo que a cozinha é em relação ao corpo”142. 

Apesar da superioridade da filosofia sobre a retórica, na opinião de Platão, por que 

Sócrates não obteve êxito em sua defesa? Porque ele está preso aguardando a condenação, e 

aceita passivamente o seu trágico destino? Os fisicalistas143 talvez dissessem que é porque ele 

possui um corpo material, composto de músculos e articulações e que em algum momento se 

                                                 
138 Consequentemente, a alma viu e conheceu toda a realidade, a realidade do outro mundo e a realidade deste 

mundo. Sendo assim, conclui Platão, é fácil compreender como a alma pode conhecer e apreender: ela deve 

simplesmente extrair de si mesma a verdade que já possui desde sempre; e esse "extrair de si mesma" é "recordar" 

REALE. São Paulo, Paulus, 2003. p. 147. 
139 ARISTÓTELES. Retórica, I. 2. 1355b 26. 
140 PLATÃO, Górgias, 452e. 
141 Ibid. 457a. 
142 Ibid. 465e. 
143 Como também ficaram conhecidos os pré-socráticos.  



54 

 

movimentam, e ao movimentar esse corpo sensível, as suas pernas o levam a prisão. Mas como 

já dito, essa perspectiva filosófica se esgotou, o eixo, até então, concentrado na physis muda 

para as perspectivas das relações humanas, começando a partir dos sofistas.  

Posteriormente, em Platão, algo novo aparece - a metafísica144, ou seja, algo além da 

physis. A explicação metafísica para Sócrates ter ido para a prisão não é de ordem física, mas 

está além da física. Representando um valor espiritual e moral Sócrates não se defende, ele 

prefere respeitar e aceitar o veredito e se submeter às leis de Atenas. Sócrates acreditava que se 

ele se esforçasse para se defender, estaria aceitando as acusações dos seus opositores, e ele não 

as aceitava. Ele pensava ainda na possibilidade de os juízes exigirem que ele parasse com a sua 

filosofia.  

Mas ele prefere a morte a ter que renunciar à filosofia” “[...]Atenienses, respeito-vos e 

estimo-vos, mas antes obedecerei ao deus do que a vós, e, enquanto me restar um sopro de vida, 

não deixarei de filosofar.”145. A ética post mortem da vida de Sócrates apresentada na Academia 

de Platão, revela que depois da metafísica, e somente depois dela, é que se pode falar de physis 

e metafisica, material e imaterial, sensível e suprassensível, somente agora estamos aptos ver o 

“ser” constituído por uma realidade além da natureza. 

 

3.2. “SER” E “NÃO-SER” EM PLATÃO 

 

 Podemos informar com base em Berti (2012) que possivelmente os diálogos Teeteto, 

Sofista e Política, foram escritos por Platão provavelmente no momento em que Aristóteles 

passou a frequentar a Academia, e ainda é possível dizer, segundo o mesmo comentador, que 

essas três obras possuem certa unidade literária uma vez que a ação e as personagens são as 

mesmas. São nesses três diálogos que emerge a especulação platônica sobre a dialética com 

perspectiva dicotômica de divisão dos opostos (diaíresis146).  

                                                 
144 Metafísica. “Ciência primeira, por ter como objeto o objeto de todas as outras ciências, e como princípio um 

princípio que condiciona a validade de todos os outros. Por essa pretensão de prioridade (que a define), a 

Metafisica. (...) O próprio nome dessa ciência, que costuma ser atribuído ao lugar que coube aos textos relativos 

de Aristóteles na coletânea de Andrônico de Rodes (séc. I a.C), mas que Jaeger atribui a um peripatético anterior 

a Andrônico, presta-se a expressar bem a sua natureza, porquanto ela vai além da física, que é a primeira das 

ciências particulares, para chegar ao fundamento comum em que todas se baseiam e determinar o lugar que cabe 

a cada uma na hierarquia do saber; isso explica, senão a origem, pelo menos o sucesso que esse nome teve.” 

ABBAGNANO, 2007. p. 661.  
145 PLATÃO, Apologia de Sócrates, 17. 29d. 
146 “Diairesis (grego antigo: διαίρεσις, romanizado: diaíresis, "divisão") é uma forma de classificação usada na 

lógica antiga (especialmente platônica). Divisão de um conceito em duas partes segundo o método diairético da 

dialética platônica. A diairesis é o método posterior de definição de Platão baseado na divisão, desenvolvido nos 

diálogos platônicos Fedro, Sofista, Estadista e Filebo (PLATÃO, Górg., 500d; Pol, 302 e; DIALÉTICA).” 

ABBAGNANO, 2007. p. 275. 



55 

 

É possível estabelecer com relativa segurança a quais diálogos Platão se 

dedicava no momento em que Aristóteles entrou na Academia, e 

consequentemente, a que tipo de problemas ele devia dedicar principalmente 

a sua reflexão e ao ensino. A trilogia formada por Teeteto, Sofista e Política, 

que possui clara unidade literária (os mesmos personagens, a mesma ação, 

explícitas frases e coligações), foi com efeito certamente composta nos anos 

imediatamente sucessivos a 369 a.C. (BERTI. 2012. p. 11) 

 

Mas em obras anteriores como no Fedro, Platão já tratava da dialética em torno da 

mesma perspectiva e ainda com um acréscimo, a “recondução”147 (synagogé), ou seja, a 

recondução da multiplicidade ao uno e a “divisão”148 (diaíresis) do uno à multiplicidade, 

acenando assim ao primeiro processo divisório que já aparece timidamente em Heráclito, ou 

seja, aquela relação conflituosa excludente dos opostos ser e não-ser. Em Platão, ao não-ser 

corresponde as muitas realidades individuais, as coisas sensíveis, que sobe ao ser, ou seja, ao 

único universal éidos (ideia), ou teoria das Formas149. Assim como o não-ser ganhou status 

ontológicos em Heráclito, como aquilo que é150, nos fazendo chegar até aqui.  

Em Platão vamos encontrar também uma descoberta revolucionária para o não-ser. Para 

resolver a aporia eleática, Platão passa a propor o não-ser como alteridade e não mais como 

contrariedade, ou seja, com isso, o não-ser, longe de ser algo contrário ao ser, é facilmente uma 

alteridade constitutiva da realidade mais básica. Essa nova ontologia platônica não trata mais 

de ideias transcendentes, mas de uma comunhão (koinonía) entre “ideias”, sendo assim, o 

mestre da Academia propõe um novo e revolucionário conceito de verdade, ou seja, a verdade 

a partir de então esta intrinsicamente ligada à natureza do discurso e dos enunciados.  

Platão está pensando além da physis hereclatiana, ele coloca o ser e o não-ser no 

discurso, como já foi dito acima. Neste caso, a verdade e a falsidade não devem ser entendidas 

como anteriormente, ou seja, verdade e falsidade como o ser e o não-ser em si, mas sim o que 

se tem dessas duas coisas nos discursos, enunciados e argumentações, no diálogo Sofista, por 

                                                 
147 BERTI. São Paulo: Paulus, 2012 p. 35. 
148 Diaíresis: separação, divisão, distinção, discriminação, diérese. No Fedro e no Sofista a dialética é descrita 

como um processo de divisão (diaíresis) e de ajuntamento (synagogé). A operação da divisão por gêneros e 

espécies aproxima a dialética de uma lógica, com diferença que se trata de divisão do (éidos), e não de entidades 

lógicas. DIAÍRESIS. Platão e sua tradição, 2005. Disponível em:  

< http://www.platon.hyperlogos.info/taxonomy/term/4236 >. Acesso em: 23, julho e 2023. 
149 Ideia. “Com o termo “ideia” se traduzem geralmente os temos gregos idéa e éidos. Infelizmente a tradução (que 

nesse caso é uma transliteração) não é a mais feliz, porque, na linguagem moderna, “ideia” assumiu um sentido 

que é estranho ao sentido platônico. A tradução exata do termo seria “forma” (...). Com efeito, nós modernos com 

“ideia”, entendemos um conceito, um pensamento, uma representação mental, algo enfim que nos leva ao plano 

psicológico e noológico; Platão, ao contrário, com “ideia” entendia, em certo sentido, algo que constitui o objeto 

específico do pensamento, ou seja, aquilo a que o pensamento se dirige de modo puro, sem o que o pensamento 

não seria pensamento. Em resumo, a Ideia platônica não é realmente puro ente de razão, mas é um ser, mais ainda, 

aquele ser que existe de forma absoluta, o verdadeiro ser”. REALE. 2003. p. 139. 
150 CIRNE-LIMA (2002), op. cit., p. 23. 



56 

 

exemplo, defendendo a possibilidade de o homem, sendo um só, poder participar do múltiplo, 

múltiplas são as atribuições ou predicações que podem ser ligadas a ele: cores, formas, 

grandezas, vícios, virtudes. 

 

Estrangeiro: Falamos do ser humano e lhe conferimos muitas designações 

adicionais. A ele atribuímos cores, formas, tamanhos, vícios e virtudes, e em 

todos esses casos e outros incontáveis não nos limitamos a dizer que ele é ser 

humano, mas dizemos que é bom e em número infindo de outras coisas. Da 

mesma maneira, tratamos como múltipla e chamamos por muitos nomes toda 

coisa singular que supomos ser uma. (PLATÃO, Sofista, 251b) 

 

É importante frisar que esta descoberta do conflito dos opostos no discurso vem junto 

com a compreensão formal do princípio de não-contradição. Foi no diálogo platônico Sofista a 

primeira vez que esse princípio ganhou forma, e em se tratando de discurso veremos que a 

argumentação verdadeira não pode ser falsa, uma falsa não pode ser verdadeira, ou verdadeira 

e falsa ao mesmo tempo.  

No diálogo entre Teeteto e o estrangeiro, Platão nos fornece um novo modelo de 

entendimento do ser, enquanto em alguns diálogos, os da sua juventude, ele tem, em certo 

sentido, o mesmo entendimento que o ser e o não-ser estão fatalmente ligados às qualidades das 

coisas como se pensavam desde Heráclito. No Sofista o ser passa a se tornar qualidade dos 

discursos e assim é possível compreender que o ser não pode ser idêntico a verdade e muito 

menos o não-ser a falsidade, mas a uma redefinição de verdade e falsidade como “qualidade” 

do discurso.  

A reformulação negativa do não-ser a que se propõe, não está mais na qualidade de 

oposto do ser como temos visto desde Heráclito, agora essa negativa ganha uma nova 

redefinição, o Estrangeiro diz: “quando dizemos não-ser referimos, suponho, não a algo oposto 

do ser, mas somente a algo diferente”151.  

De agora em diante a verdade ou falsidade em Platão será uma qualidade do discurso. 

No próximo capítulo veremos a filosofia de Aristóteles, sua sistematicidade e a sua 

contribuição teórica, ele saberá como ninguém oferecer uma metodização rigorosa as 

descobertas feitas pelos seus predecessores, principalmente as realizadas por Sócrates e Platão, 

seu mestre. É com Aristóteles que veremos a contradição e a dialética alcançar a estabilidade 

em meio ao movimento. 

                                                 
151 PLATÃO, Teeteto, 257b.  



57 

 

Capítulo IV 

4. ARISTÓTELES E O PRINCÍPIO DA NÃO CONTRADIÇÃO 

 

A grande contribuição de Aristóteles à filosofia, além da sua contribuição teorética152, 

foi ter nos oferecido uma sistematização rigorosa as descobertas feitas pelos seus predecessores, 

mais diretamente por Sócrates e Platão – a contradição e a dialética, e as melhorando 

tecnicamente.  

Sobre elas, os naturalistas quase nada e os sofistas bem timidamente atuaram, depois, 

de forma mais ativa, Sócrates e Platão as levam a certa perfeição nos diálogos. Começando pela 

contradição que passou então a ser chamada tradicionalmente de “Princípio da não 

contradição”, princípio esse que aparece formulado sistematicamente no Livro IV da 

Metafisica.  

Aristóteles levará a cabo essa sistematização, e afirmará o princípio da não contradição 

como o “princípio mais seguro de todos”. Começaremos com ele para só posteriormente nos 

concentrar na dialética propriamente dita: 

 

E o princípio mais seguro de todos é aquele sobre o qual é impossível errar: 

esse princípio deve ser o mais conhecido (de fato, todos erram sobre coisas 

que não são conhecidas) deve ser um princípio não hipotético. Com efeito, o 

princípio que deve necessariamente ser possuído por quem quer conhecer 

qualquer coisa não pode ser uma pura hipótese, e o que deve conhecer 

necessariamente quem queira conhecer qualquer coisa já deve ser possuído 

antes que se aprenda qualquer coisa. É evidente, portanto, que esse princípio 

é o mais seguro de todos. (ARISTÓTELES, Metafísica, 1005b 10,15) 

 

Endossando a confiança sobre esse princípio, Aristóteles afiançará que “é impossível 

que a mesma coisa, ao mesmo tempo, pertença e não a uma mesma coisa, segundo o mesmo 

aspecto”153.  

Berti, quando traduz o termo (hypárkhein) “pertença”, nos esclarece que o 

pertencimento é real de uma coisa à outra, ou seja, de uma “propriedade a um substrato”154.  

A lógica desse argumento se expressa na seguinte fórmula: é impossível que “a” seja 

“b” e não seja “b” ao mesmo tempo e sob o mesmo aspecto.  

Ora, se é impossível que a mesma coisa, ao mesmo tempo, pertença e não a uma mesma 

coisa, segundo o mesmo aspecto, logo, podemos afirmar como consequência lógica que não é 

                                                 
152 REALE (2003), op. cit., p. 17. 
153 ARISTÓTELES. Metafísica, IV 3 1005 b 20. 
154 BERTI, Enrico. Contradição e Dialética nos antigos e nos modernos. São Paulo: Paulus, 2013. p. 156 



58 

 

possível, ou seja, é impossível que uma mesma pessoa no mesmo período de tempo pense que 

uma mesma coisa seja e não seja ao mesmo tempo sob o mesmo aspecto: “a” não pode ser “b” 

e não ser “b” ao mesmo tempo sob o mesmo aspecto, se alguém assim pensa está claramente 

no terreno do erro e do engano. 

É justamente a partir desse princípio, o da não contradição, que faremos a nossa incursão 

no Liceu, para então compreender a dialética aristotélica como um caminho propedêutico às 

práticas de investigações. Sendo este princípio “o mais seguro de todos”, temos razões para 

acreditar que quem por ele é orientado não tropeçará na pedra de Parmênides, não será levado 

pelas correntezas das águas sempre novas do rio de Heráclito, não permanecerá cético ante ao 

relativismo sofístico, sobretudo, terá alguma dignidade na sua busca pela verdade, mesmo que 

os discursos contraditórios na ágora os condene como aconteceu com Sócrates.  

O princípio da não contradição não comunga com erros, Jaqueline Stefani, na obra O 

conhecimento em Aristóteles (2018), escreve que várias são as passagens na Metafísica 

aristotélica que qualificam o princípio em questão como “o mais seguro de todos”155, ela aponta 

quatro. 

O primeiro, ontológico, “depois do que foi dito, devemos definir esse princípio. É 

impossível que a mesma coisa, ao mesmo tempo, pertença e não a uma mesma coisa, segundo 

o mesmo aspecto”156, sendo assim, ou um atributo pertence a um determinado sujeito ou não, e 

se pertence ao mesmo tempo e sob o mesmo aspecto, logo podemos concluir que são aspectos 

completamente diferentes um do outro, podemos expressar essa primeira formulação nos 

seguintes termos “é impossível que “a” seja “b” e não seja “b” ao mesmo tempo sob o mesmo 

aspecto”. 

O segundo, psicológico, “efetivamente, é impossível a quem quer que seja acreditar que 

uma mesma coisa seja e não seja”157, aqui podemos notar claramente a evolução de uma 

formulação psicológica, ou na crença que uma pessoa possa ter que uma mesma coisa seja e 

não seja, há então mudança de paradigma, nas palavras de Stefani: “[...] há um deslocamento 

do objeto para o sujeito”158.  

É importante notar aqui que de uma impossibilidade real deriva uma impossibilidade 

psicológica e lógica. Ora, se é impossível o pertencimento, então é impossível o pensamento 

sobre a coisa, pois se há impossibilidade ontológica, ou seja, real, logo há impossibilidade do 

                                                 
155 STEFANI, Jaqueline. O conhecimento em Aristóteles: Educs, Caxias do Sul, Rio Grande do Sul, 2018. p. 65. 
156 ARISTÓTELES. Metafísica, IV 3 1005 b 15-20. 
157 Ibid. Metafísica, IV 3 1005 b 20. 
158 STEFANI, Jaqueline. O conhecimento em Aristóteles: Educs, Caxias do Sul, Rio Grande do Sul, 2018. p. 65. 



59 

 

discurso, de opiniões e pensamentos, pois os pensamentos e as opiniões são realidades, e o 

discurso, isto é, a afirmação e a negação, não são outra coisa senão a expressão dos pensamentos 

ou das opiniões. Portanto, é possível dizer como Berti: “[...] sobre o valor ontológico do 

princípio de não contradição se fundamenta também seu valor psicológico ou lógico. ”159. 

O terceiro, impossibilidade ontológica (âmbito lógico linguístico 1), "e se não é possível 

que os contrários subsistam juntos no mesmo sujeito (...) é evidentemente impossível que, ao 

mesmo tempo, a mesma pessoa admita verdadeiramente que a mesma coisa exista e não 

exista."160, é condicional para a alma a impossibilidade da crença ou concepção dela. Ora, 

vejamos, se não é possível ao mesmo tempo que os contrários pertençam ao mesmo sujeito, 

logo, fica evidente que se torna impossível para o mesmo espírito, psyché, ou alma, conceber, 

ao mesmo tempo, que a mesma coisa é e não é. 

O quarto e não menos importante é a impossibilidade ontológica (âmbito lógico 

linguístico 2), "(...) portanto é impossível, ao mesmo tempo, afirmar e negar com verdade"161, 

essas duas últimas são bem mais simples, no campo lógico/linguístico, ainda que elas sejam 

casos de implicações ontológicas, ora se a afirmação é verdadeira, logo a negação é falsa. 

Segundo Stefani, essas quatro proposições formuladas por Aristóteles, foram para 

qualificar o princípio da não contradição como o “mais seguro de todos”. Sobretudo, é preciso 

evidenciar pelo menos dois pontos importantes a respeito disso: 

O primeiro, é que as duas últimas formulações (3 e 4) encontradas na Metafísica estão 

no âmbito lógico/linguístico, ainda que sejam os aspectos ontológico que as sustente, se por um 

lado a afirmação é verdadeira, logo a negação é falsa e vice-versa; por outro lado, se é 

impossível que a afirmação e a negação sejam verdadeiras e falsas ao mesmo tempo, logo é 

impossível que os contrários coexistam em um mesmo sujeito sob um mesmo aspecto. 

O segundo ponto, é que, todas as vezes que nos referimos aos discursos, nas palavras de 

Berti, estamos nos referindo sempre ao “seu valor de verdade, não a sua pronunciabilidade 

material”162, pois é possível que alguém possa afirmar e negar o pertencimento no mesmo 

sujeito ao mesmo tempo sob um mesmo aspecto, entretanto, não significa que ele esteja 

pensando efetivamente nisso.  

Ainda, é possível que um indivíduo tenha contemporaneamente opiniões contraditórias 

ou contrárias, sem ao menos saber que são, e se não houver alguém para o esclarecer, ele nunca 

                                                 
159 BERTI, Enrico. Contradição e Dialética nos antigos e nos modernos. São Paulo: Paulus, 2013. p. 157. 
160 ARISTÓTELES. Metafísica, IV 3 1005 b 15-20. 
161 Ibid. Metafísica, IV 6 1011 b 20.  
162 BERTI, Enrico. Contradição e Dialética nos antigos e nos modernos. São Paulo: Paulus, 2013. p. 157. 



60 

 

irá perceber que suas opiniões são opostas e insustentáveis. Temos ainda, segundo Berti, os 

casos dos dementes, sustentado por Jan Lukasiewicz163.  

É justamente aqui que entra o papel da refutação (élenkhos) descoberta por Zenão, 

utilizada por Sócrates e Platão, levada a rigor sistemático por Aristóteles. No estagirita a 

refutação tem justamente o papel de tornar explicitada, opinada, e, portanto, refletida uma 

opinião, um argumento, ou um discurso eventualmente em contradição, porém não percebido 

pelo interlocutor, uma vez feito isso, o objetivo é removê-lo, essa é a tarefa da refutação. 

 

4.1. AS DIFERENÇAS ENTRE OS CONTRÁRIOS E CONTRADITÓRIOS 

 

Antes de procurar entender melhor a descoberta de Zenão em Aristóteles – a refutação 

- para posteriormente dialogar no Liceu sobre a dialética propriamente dita, existe um percurso 

que precisamos fazer, a saber, as diferenças das oposições que são contrárias e contraditórias.  

Cirne-Lima escreveu que “há diversos tipos de oposição, [...] oposição entre 

contraditórios, [...] oposição entre contrários, [...] oposição entre subcontrárias, [...] oposição 

entre subalternas. [...]164.  

Para nossa pesquisa interessa duas, especificamente, as contrárias e as contraditórias. 

Sem negar a importância das demais, que nessa pesquisa podem inclusive ocupar papeis 

                                                 
163 “A tese sustentada por Lukasiewicz é que no caso dos dementes ou nos estados de delírio febril se verifiquem 

efetivas violações do p.d.n.c. (...) trata-se de representações do mundo incompletas e infiéis, sem valor de verdade. 

Nesse contexto deve ser avaliada a presumível negação do p.d.n.c. que, segundo alguns psicanalistas (por exemplo 

I. Matte Blanco), verificar-se-ia em nível de vida inconsciente (por exemplo, quando se ama e se odeia 

contemporaneamente a mesma pessoa). De fato, concordando que nesses casos se verifiquem autêntica contradição 

(por exemplo amor e o ódio sejam não só concomitantes, mas também “sob o mesmo aspecto”, isto é, pelos 

mesmos motivos, o que parece improvável), ela permanece num nível infralinguístico, isto é, não expresso, 

justamente porque inconsciente e, portanto, subtraído do critério da significação. Além disso, que o próprio 

inconsciente seja, sob certos aspectos, uma espécie de linguagem, como foi sustentado por alguém (Lacan), pode 

ser verdadeiro do ponto de vista da estrutura, isto é, sintático, mas não semântico, isto é, da significação, justamente 

porque ele não se expressa na linguagem convencional, onde o que vale é o critério de significação.” Ibid. p. 

157,158. 
164 Há diversos tipos de oposição lógicas. (No quadrado lógico), a oposição entre A e O e entre E e I é chamada de 

oposição entre contraditórios. A oposição entre contraditórios cruza pelo meio do Quadrado Lógico. A oposição 

entre A e E é chamada de oposição entre contrários; ambas as proposições são universais: uma é positiva, a outra, 

negativa. A oposição subcontrária é a que vige entre I e O, entre duas proposições particulares: uma afirmativa, a 

outra negativa. A oposição entre A e I no lado esquerdo do Quadrado Lógico, e entre E e O, no lado direito, é 

chamada de subalternação. (...) Da verdade de uma proposição A pode-se concluir a falsidade da proposição O, 

que lhe é contraditoriamente oposta? Sim, sempre, responde Aristóteles, da verdade de A segue logicamente a 

falsidade de O. e E a passagem de A para E? E de A para I? Para cada tipo de oposição há regras específicas. 

Aristóteles elaborou as regras do Quadrado Lógico, aplicando de maneira consequente o mesmo método que usou 

para analisar a estrutura interna da proposição, isto é, perguntando se uma proposição inclui ou exclui a outra. 

CIRNE-LIMA. 2008. p. 59. 

 



61 

 

secundários, precisaremos analisar qual o grau de relação que o princípio da não contradição 

desenvolve com as oposições contrárias e contraditórias.  

Logo, para prosseguirmos, necessitaremos compreender as diferenças que as 

compreende e como cada uma delas atua nos discursos.  

Em regra, proposições contrárias, não podem ser ambas verdadeiras ao mesmo tempo, 

ou seja, “todo A é B, nenhum A é B” - “todos os homens são brancos e nenhum homem é 

branco”. 

Percebe-se ainda que as oposições contrárias são sempre universais afirmativas e 

universais negativas. Berti vai nos esclarecer que as oposições entre contrários são “proposições 

que se encontram na distância máxima, ou que têm a diferença máxima entre si dentro do 

mesmo gênero, por exemplo, o branco e o preto no âmbito da cor, ou o bom e o mau, no âmbito 

das qualidades morais”165.  

No exemplo acima, a primeira proposição é universal afirmativa, e a segunda é universal 

negativa; se uma afirma a outra necessariamente nega. Aristóteles esclarece: 

 

Supondo que estabelecemos duas proposições, uma afirmativa e uma 

negativa, ambas universal, teremos duas proposições contrarias. Por “ambas 

universais na sua forma e tendo por sujeito um universal” entendo proposições 

como “todo homem é branco”, por um lado, e “nenhum homem é branco”, por 

outro. (...) Tratando-se dos contrários, notamos que ambos [na sua posição] 

não podem ser ao mesmo tempo verdadeiros. (ARISTÓTELES, Da 

Interpretação, VII, 17b1 5, 25) 

 

Chegamos, então, à conclusão de que as proposições são contrárias porque pelo menos 

uma tem que ser falsa. Se a primeira é verdadeira, então a segunda é falsa. Se a segunda é 

verdadeira, a primeira tem que ser falsa.  

Entretanto, é perfeitamente possível ocorrer que em algumas proposições contrárias 

ambas podem ser falsas ao mesmo tempo, se tanto a primeira quanto a segunda afirmação forem 

falsas, e isso se dá em razão de uma incongruência interna dentro da própria proposição, ou 

seja, uma exclui a outra, “todo A é B, nenhum A é B” - “todos os homens são brancos e nenhum 

homem é branco”.  

As oposições contraditórias são aquelas das quais duas proposições nem sempre uma 

tem que ser verdadeira e outra falsa. Há razões expostas pelo próprio Aristóteles de que uma 

será falsa se a outra for verdadeira. Ou seja, “todo A é B”, “algum A não é B”, “nenhum A é 

B” e “algum A é B” - para uma melhor compreensão poderíamos dizer, “todos os homens são 

                                                 
165 BERTI, Enrico. Contradição e Dialética nos antigos e nos modernos. São Paulo: Paulus, 2013. p. 184.  



62 

 

brancos”, “alguns homens não são brancos”, “nenhum homem é branco” e “alguns homens são 

brancos”.  

Elas, são universais afirmativas, particular negativa, universal negativa e particular 

afirmativa, não violando assim o princípio da não contradição, pois pode ocorrer que em um 

universo de homens brancos, alguns não sejam brancos ou alguns sejam brancos. As 

proposições contraditórias são termos nos quais uma é simplesmente a negação da outra, como 

no exemplo mencionado, ou seja, “todos os homens são brancos” e “alguns homens não são 

brancos”, em síntese, “brancos e não brancos”. Ou seja, duas proposições contraditórias não 

podem ser nem verdadeiras nem falsas ao mesmo tempo 

Aristóteles, na obra Da Interpretação, expressa com os seguintes exemplos: a 

proposição “todo homem é branco” opõe-se a “algum homem não é branco”, e “algum homem 

é branco” opõe-se a “nenhum homem é branco”, assim como “o homem é branco” opõe-se a 

“o homem não é branco”166. Ele ainda prossegue afirmando que: 

 

A título de síntese do exposto precedentemente, demonstramos que uma 

negação simples se opõe a uma afirmação simples enquanto contraditório, e 

explicamos também quais são os contraditórios. Da classe das proposições 

contraditórias distinguimos os contrários e explicamos quais são estes. 

Demonstramos, ademais, que de dois opostos nem sempre um tem que ser 

verdadeiro, e o outro, falso; apresentamos as razões para isso e expusemos as 

condições nas quais um será falso, se o outro for verdadeiro. (ARISTÓTELES, 

Da Interpretação, VII, 18a 10) 

 

Portanto, a oposição entre os contraditórios implica que não pertence ao mesmo gênero 

como é o caso das contrárias, isto é, os termos negativos são totalmente indeterminados, e não 

possuem nenhum termo intermediário como é o caso dos contrários, pois nas palavras do Berti 

“a sua oposição esgota a totalidade do real”167, deixando claro para os pesquisadores do assunto 

que em um discurso contraditório, existem apenas dois termos, o termo positivo como sendo 

uma parte deste, o termo negativo como sendo todo o resto.  

Isso nos leva a seguinte interpretação: apenas na oposição entre contraditórios se aplica 

o princípio do terceiro excluído, pois como nesse tipo de proposição não existe termos 

intermediário168, logo não é possível haver também uma terceira possibilidade. Retiramos então 

                                                 
166 ARISTÓTELES, Da Interpretação, VII, 18a 5. 
167 BERTI, Enrico. Contradição e Dialética nos antigos e nos modernos. São Paulo: Paulus, 2013. p. 185. 
168 Aristóteles afirma que entre os opostos da contradição não há intermediário. ARISTÓTELES. (Metafísica. X 

7, 1057 a 33-36).  



63 

 

qualquer chance de uma proposição ter uma terceira possibilidade, ou seja, ou ela é verdadeira 

ou é falsa.   

Podemos, então, concluir essa parte com as seguintes afirmações:  

a) oposição entre contrários são aquelas proposições respectivamente em que o sujeito 

do discurso é universal na afirmação como na negação, ou seja, é universal tanto na proposição 

afirmativa como na negativa, que se opõe a oposição contraditória, ou seja, são proposições 

universais que diferem só pela qualidade (negação ou afirmação) onde duas proposições 

contrárias não podem ser ambas verdadeiras ao mesmo tempo;  

b) A oposição entre contraditórios, por sua vez, são aquelas proposições em que, por um 

lado, o sujeito do discurso é universal afirmativo, particular negativo, universal negativo e 

particular afirmativo, e que está em harmonia com o princípio do terceiro excluído, isto é, é 

necessário que uma proposição seja verdadeira e a outra falsa, o que não é possível acontecer 

nas contrárias. 

 

4.2. DIFERENÇAS ENTRE A REFUTAÇÃO E O SILOGISMO CIENTÍFICO 

 

Uma vez entendida o papel das oposições, principalmente o da contradição e o da 

oposição entre contraditório, resta-nos então entender a refutação (élenkhos). O que é a 

refutação? Qual o seu papel nos discursos, principalmente nos dialéticos? Aristóteles nos 

esclarece na obra Analíticos Anteriores que a refutação é o silogismo da contradição. Vejamos: 

 

Uma vez que compreendamos quando e mediante qual combinação de termos 

se produz um silogismo, ficará também claro quando a refutação será ou não 

será possível. A Refutação pode ocorrer quer todas as proposições sejam 

concedidas, quer as respostas se alternem (isto é, sendo uma negativa e uma 

afirmativa), pois vimos que um silogismo é produzido tanto com o primeiro 

quanto com o último arranjo de termos. Consequentemente, se a proposição 

aceita for contrária à conclusão, o resultado será necessariamente a refutação, 

uma vez que esta é um silogismo que demonstra uma conclusão contraditória. 

(ARISTÓTELES, An. Ant., XX. 66b1 5) 

 

Nesse sentido, a refutação é um silogismo que deduz uma contradição em alguma 

proposição. Outra maneira de entender melhor a refutação é mostrar a diferença entre ela com 

um outro tipo de silogismo, a saber, a demonstração, que Aristóteles vai chamar de silogismo 

científico, ou silogismo da demonstração, ou ciência: 

 



64 

 

O que agora designamos por saber é o acto de conhecer através da 

demonstração. Por demonstração entendo o silogismo que leva ao saber, e 

digo que leva ao saber o silogismo cuja inteligência é para nós a ciência. 

Supondo que o conhecimento por ciência consiste deveras nisso que 

propusemos, é necessário também que a ciência demonstrativa arranque de 

premissas verdadeiras, primeiras, imediatas, mais conhecidas do que a 

conclusão, anteriores a esta, e da qual elas, são as causas. (ARISTÓTELES, 

An. Post., I. 71b 2) 

 

Vejamos então pelo menos três características importantes na refutação que a difere do 

silogismo científico:  

(I) Não se serve de premissas necessariamente verdadeiras, como é o caso do silogismo 

científico, que nas palavras de Stefani, na demonstração, “quando dadas certas premissas 

(verdadeiras), alguma conclusão decorre delas necessariamente”169. Ao contrário, a refutação é 

dada de premissas concedidas por um interlocutor em um diálogo, nesse sentido a refutação 

acontece em um contexto dialético. 

(II) têm por objetivo mostrar a contradição entre a conclusão e uma das premissas 

admitidas na estrutura do silogismo, de forma semelhante ao silogismo científico. A diferença 

é que o silogismo científico utiliza a contradição duas vezes. A primeira, entre a conclusão e 

uma das premissas como a refutação; a segunda, entre a conclusão falsa e a premissa que se 

pretende demonstrar e que, afinal, é a verdadeira. Ao passo que a refutação utiliza a contradição 

apenas uma vez, ou seja, “entre a conclusão e uma das premissas”170. 

(III) acontece em um processo dialético, processo esse que diverge profundamente do 

científico, é possível que alguém possa afirmar e negar o pertencimento no mesmo sujeito ao 

mesmo tempo sob um mesmo aspecto, ou ainda, que um indivíduo tenha contemporaneamente 

opiniões contraditórias ou contrárias, sem ao menos saber que são. A refutação tem o papel de 

tornar explicitada, opinada, e, portanto, refletida uma opinião, um argumento, ou um discurso 

contrário e, eventualmente, em contradição, porém não percebido pelo interlocutor e removê-

lo, essa é a tarefa da refutação.  

A demonstração, diferentemente da refutação, é caracterizada como um monólogo, onde 

o mestre ensina e o aluno apenas escuta, partindo do princípio de que não sabe e está em 

processo de aprendizado sobre as causas. Procede de premissas universais para conclusões 

particulares, isto é, literalmente um conjunto de discursos, e a concatenação, raciocínio, 

argumentação, ou mais propriamente dedução, com duas características bastante especificas, 

                                                 
169 STEFANI, Jaqueline. O conhecimento em Aristóteles: Educs, Caxias do Sul, Rio Grande do Sul, 2018. p. 40. 
170 BERTI, Enrico. Contradição e Dialética nos antigos e nos modernos. São Paulo: Paulus, 2013. p. 181. 



65 

 

ou seja, o conhecimento da causa e a necessidade. Nesse sentido, o conhecimento da causa é o 

mesmo que ser causa da conclusão, porque ter ciência significa, como já vimos, conhecer a 

causa, portanto, ela deve ser anterior à conclusão para só então ser causa da conclusão.  

 

4.3. A DIALÉTICA 

 

Esse é o ponto da teoria da argumentação de Aristóteles onde trataremos da parte mais 

importante da nossa pesquisa – a Dialética. Já antecedemos que a dialética é fundamentada nas 

opiniões “compartilhadas pela maioria ou pelos sábios, isto é, por todos, ou pela maioria, ou 

pela maioria dos mais respeitáveis entre eles (endoxas)”171, ou seja, aquela que procura 

permanecer nos limites entre a opinião (doxa) e a ciência (episteme). 

Neste ponto da pesquisa é importante apresentar quais são as principais obras de 

Aristóteles que faremos uso para examinar e mostrar a importância da dialética como também 

da retórica, e a somatória de fases decisivas da utilidade delas quanto às ciências e à filosofia, 

como um caminho propedêutico para a prática de investigação.  

Começaremos, então, pelos Tópicos, que se constituem de um tratado de Aristóteles 

sobre a arte dialética, ou seja, como já foi dito, a invenção e a descoberta de argumentos em 

que as proposições se apoiam em opiniões comuns, compartilhadas pela maioria. Nos 

Tópicos172 é que se apresenta argumentação, tanto para a defesa como para refutação partindo 

dos endoxas. 

Ora, uma vez que desde o início dessa pesquisa objetivamos apontar a dialética como 

um caminho inicial às práticas de investigação, ou seja, a prática da ciência como é vista em 

Aristóteles; uma vez que sabemos que a ciência, ou o silogismo científico, diferente da 

refutação como apontado acima, ou seja, é universal e parte de proposições necessárias, e que 

as conclusões oriundas delas não podem ser outra senão necessárias e verdadeiras; 

mostraremos, então, que Aristóteles aponta um caminho para seguir: o caminho não é o 

silogismo científico, mas o dialético, a aporia, que mesmo não sendo ciência consiste em um 

passo inicial para obtenção da mesma. 

Para mostrar com mais clareza o caminho apontado por Aristóteles na busca pela 

ciência, com base nas duas obras de Aristóteles já citadas - Tópicos e Elencos Sofísticos -, 

                                                 
171 Tópicos (2007), op. cit., p. 07. 
172 Argumentos comuns são os lugares (topoi) que constituem o objeto dos Tópicos de Aristóteles. ABBAGNANO, 

São Paulo. 2007. p. 79. 



66 

 

elaboraremos cinco perguntas e tentaremos respondê-las com vistas a alcançar nossa proposição 

– a dialética como um caminho à prática da investigação.  

I) se a dialética pode ser uma investigação que abre caminho a apreensão dos princípios 

primeiros de todas as ciências, poderíamos afirmar que os Tópicos servem de preparação 

introdutória para obtenção da ciência? 

II) a dialética é distinta da ciência que em nada importa o silogismo científico? 

III) é possível afirmar que o método que Aristóteles emprega na maioria das suas obras, 

inclusive nas que são “científicas” é dialético? 

IV) se a resposta da terceira pergunta for sim, é possível, então, afirmar a possibilidade 

de uma aproximação da dialética com a ciência? 

V) se podemos aproximar a dialética da ciência, é igualmente possível haver uma 

aproximação da retórica com a dialética? 

 

4.4. DIALÉTICA E RETÓRICA – SEMELHANÇAS E DIFERENÇAS 

 

Começando pela última pergunta do item anterior, a dialética é, como já vimos, uma 

prática de investigação a qual podemos recorrer para raciocinar, partindo dos endoxas, sobre 

qualquer problema que nos seja proposto, e somos capazes de, na medida em que respondemos 

não entramos em contradições. 

E a retórica? Qual grau de proximidade ela tem com a dialética? De pronto é importante 

saber o ponto de partida tanto de uma como de outra.  

Assim como a dialética, a retórica, mesmo não partindo de “premissas verdadeiras”, ou 

de argumentos evidentes por si mesmo, que não precisam ser demonstrados, elas contam 

comumente com a aprovação geral.  

Jacques Brunschwig, na obra Estudos e Exercícios da Filosofia Grega (2009) escreveu 

que, “basta ler as célebres primeiras linhas da Retórica para saber que Aristóteles, pelo menos 

em certo momento de sua carreira, quis apresentar a retórica e a dialética como duas “artes”, 

que se assemelham entre si”173.  

Aristóteles afirma: 

 

A retórica é a outra face da dialética; pois ambas se ocupam de questões mais 

ou menos ligadas ao conhecimento comum e não correspondem a nenhuma 

                                                 
173 BRUNSCHWIG, Jacques. Estudos e Exercícios da Filosofia Grega. Ed. PUC-Rio. São Paulo: Loyola. 2009. p. 

117. 



67 

 

ciência em particular. De fato, todas as pessoas de alguma maneira participam 

de uma e de outra, pois todas elas tentam em certa medida questionar e 

sustentar um argumento, defender-se ou acusar. (ARISTÓTELES, Retórica, 

I. 1354a) 

 

Luiz Rohden, em O Poder da linguagem: a arte retórica de Aristóteles (1997), apresenta 

a retórica como uma “imagem da dialética”174, semelhante a ela. Para ele, fundamentalmente, 

elas se assemelham quanto aos assuntos que abordam, e não possuem caráter “necessário” e 

“apodítico”.  

Sobre esse mesmo assunto Stefani (2018) afirma que “o necessário não é objeto nem da 

dialética nem da retórica e tampouco são objetos da retórica e da dialética o contingente e o 

acaso”175.  

Percebe-se nessas passagens os elementos comuns entre a dialética e a retórica e como 

ambas se ocupam de questões mais ou menos ligadas ao conhecimento comum e não 

correspondem a nenhuma ciência particular, ou seja, elas se aproximam do campo das opiniões 

geralmente aceitas, que na verdade são as premissas prováveis. 

Entretanto, vale ressaltar que enquanto a dialética parte de opiniões geralmente aceitas 

por todos, pelos mais respeitáveis, pelos sábios (endoxas), a retórica ao contrário parte dos 

entimemas176 (enthýmēma).  

Ora, por mais que aparentemente se aproxime um termo do outro, há algumas 

divergências dignas de notas. As endoxas, já sabemos, são opiniões aceitas por todos, pelos 

mais respeitáveis sábios.  

Os entimemas, por sua vez, têm características um tanto distintas das endoxas, ele é o 

silogismo da retórica177. Cunhado por Aristóteles, ele é, no sentido mais específico do termo, 

um corpo de provas da retórica, que confirma a existência ou não dos fatos, e que se articula 

                                                 
174 ROHDEN, Luiz. O Poder da linguagem: a arte retórica de Aristóteles. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1997. p. 151. 
175 STEFANI, Jaqueline. O conhecimento em Aristóteles. Caxias do Sul, RS: Educs, 2018. p. 120. 
176 ENTIMEMA (Enthymema). Segundo Aristóteles, silogismo fundado em premissas prováveis ou em signos 

(An. pr., 70 a 10); é o silogismo da retórica. O Entimema fundado em premissas prováveis nunca conclui 

necessariamente, pois as premissas prováveis valem na maioria das vezes, mas nem sempre. O Entimema fundado 

em signos às vezes conclui necessariamente. Assim, quando se diz que alguém está doente porque tem febre, ou 

que uma mulher deu à luz porque tem leite, cria-se um silogismo do qual simplesmente se omite a premissa maior, 

ou seja, que quem tem febre está doente, ou que toda mulher que deu à luz tem leite (Ret., I, 1357 a, pp. 33 ss.). 

Quando o signo é uma prova segura, vale como termo médio de um silogismo demonstrativo do qual se omitiu 

uma premissa considerada já conhecida (An. pr., 70 b 1 ss.). Este segundo significado de Entimema foi acolhido 

pela lógica medieval, que o considerou um "silogismo imperfeito", em que se deixa de expor uma premissa, como 

quando se diz "Todo animal corre, logo todo homem corre, omitindo a premissa 'todo homem é animal'" (PEDRO 

HISPANO, Summ. log. 5.04; ABELARDO, Dialectica, edição de Rijk, p. 463). ABBAGNANO, São Paulo. 2007. 

p. 334. 
177 ARISTÓTELES, Retórica, 1357a. 



68 

 

com as exigências práticas da comunicação e com os propósitos da retórica com o fim de 

persuadir178.  

Nesse sentido, diferente da dialética, a retórica atua no âmbito do grande público. O 

orador, munido do corpo de provas e com a clara intenção de persuadir, prepara antes a sua 

tese. 

 

Entendamos por retórica a capacidade de descobrir o que é adequado cada 

caso com o fim de persuadir. Esta não é seguramente a função de nenhuma 

outra arte; pois cada uma das outras apenas é instrutiva e persuasiva nas áreas 

da sua competência; como, por exemplo, a medicina sobre a saúde e a doença, 

a geometria sobre as variações que afetam as grandezas, e a aritmética sobre 

os números; o mesmo se passando com todas as outras artes e ciências. Mas a 

retórica parece ter, por assim dizer, a faculdade de descobrir os meios de 

persuasão sobre qualquer questão dada. (ARISTÓTELES, Retórica, 2. 1355b) 

 

Logo, concluímos que diferente da dialética, que investiga as endoxas, podendo 

inclusive nos levar aos princípios primeiros da ciência, a retórica, por seu lado, investiga os 

modos de persuasão.  

E, para isso, ela se apoia basicamente em três espécies de provas: “As provas de 

persuasão fornecidas pelo discurso são de três espécies: umas residem no caráter moral do 

orador; outras, no modo como se dispões o ouvinte; e outras, no próprio discurso, pelo que este 

demonstra ou parece demonstrar.”179.  

Quanto a primeira “o caráter moral do orador”, é preciso sempre analisar a coerência 

entre o discurso e a postura moral do orador, se no mínimo é honesto e confiável; quanto a 

segunda, refere-se à “disposição emocional do ouvinte”, pois dependendo de como se encontra 

a disposição da sua alma e “paixão”180, o resultado pode ser alterado. 

Por último, refere-se ao discurso, pois é justamente no discurso, que se encontra o corpo 

de provas mais importante181.  

 

 

 

 

 

                                                 
178 Ibid. Retórica, 1355b. 
179 ARISTÓTELES, Retórica, 1356a. 
180 Ibid. Retórica, 1356a. 
181 Ibid. Retórica, 1356a. 



69 

 

4.5. DIALÉTICA E CIÊNCIA  

 

Aqui é importante classificar e distinguir os diversos tipos de ciências para Aristóteles.  

Stirn (2006) escreve que os livros e as rubricas propostas pelas classificações 

aristotélicas das ciências estão basicamente três182:  

(I) ciências teoréticas – sua filosofia original (Metafísica, Matemáticas, Física, 

Psicologia, Zoologia);  

(II) ciências práticas, ou da ação (Ética a Nicômaco, Ética a Eudemo, Política);  

(III) ciências poiéticas, ou da produção (Tópicos – onde encontramos a Dialética, 

Retórica, Poética, a educação – Cap. VII e VIII da Política).  

Essas três divisões podem ser entendidas como ciências no sentido lato do termo.  

Percebe-se aí, se não todas, pelo menos a grande maioria de toda grande estrutura 

epistemológica do estagirita. 

Mas, temos ainda de maneira mais especifica um outro tipo de ciência, que é o silogismo 

científico ou ciência demonstrativa, ou apenas ciência, que difere da dialética em muitos 

aspectos. Entretanto, pode ter algum grau de similaridade não só com a dialética, mais também 

com a retórica. 

A primeira distinção importante que encontramos entre elas é que a dialética se 

desenvolve no âmbito do diálogo, aquele tipo de argumento que se fundamenta das proposições 

expressas pelo próprio interlocutor e, na medida em que os argumentos vão sendo expressos, 

os rumos dessa relação dialética são completamente alterados.  

Já a ciência demonstrativa se dá no âmbito do monólogo, o silogismo científico é a 

possibilidade que se tem de demonstrar algo a alguém ou a si mesmo.  

Por isso um monólogo, isto é, toda a construção do argumento ou da tese que se pretende 

defender é realizada no âmbito da individualidade, o mesmo acontece com a retórica como 

veremos mais à frente.  

Outra distinção importante entre a dialética e a ciência está no caráter da premissa que 

cada uma utiliza, mesmo que as duas façam uso da mesma estrutura técnica: o silogismo ou o 

raciocínio dedutivo estruturado formalmente a partir de duas proposições (premissas).  

A distinção, em outras palavras, é que enquanto a ciência parte de premissas que sejam 

categoricamente verdadeiras, necessariamente verdadeiras, a dialética depende de premissas 

que sejam apenas prováveis, opiniões comuns, compartilhadas pela maioria – endoxas. 

                                                 
182 STIRN, François. Compreender Aristóteles. Petrópolis, RJ: Vozes. 2006. p. 21. 



70 

 

O objectivo desta exposição é encontrar um método que permita raciocinar, 

sobre todo e qualquer problema proposto, a partir de proposições geralmente 

aceites (endoxas), e bem assim defender um argumento sem nada dizermos de 

contraditório. Antes de mais, portanto, há que explicar o que é um raciocínio 

dedutivo e quais as suas variedades, a fim de determinar o que é um raciocínio 

dialético, pois é este último o que estudamos na presente exposição. 

Raciocínio dedutivo é um discurso no qual, dadas certas premissas, alguma 

conclusão decorre delas necessariamente, diferente dessas premissas, mas 

nelas fundamentada. Quando o raciocínio resulta de proposições primordiais 

e verdadeiras ou de princípios cognitivos derivados de proposições 

primordiais e verdadeiras, diz-se que temos uma demonstração (silogismo 

científico ou ciência demonstrativa, ou apenas ciência); ao raciocínio obtido a 

partir de proposições geralmente aceites chama-se silogismo dialético. 

(ARISTÓTELES, Tópicos, I. 100a)  

 

Duas conclusões importantes que extraímos da passagem acima são: a primeira é que 

por mais que as premissas da dialética não são necessariamente verdadeiras, não significa dizer 

que elas são necessariamente falsas em todos os momentos, sentidos e aspectos, elas podem ser 

verdadeiras, mas não necessariamente. 

A segunda, é possível que não tenhamos certeza das premissas geralmente aceitas, mas 

só por elas “serem compartilhadas pela maioria ou pelos sábios, isto é, por todos, ou pela 

maioria, ou pela maioria dos mais respeitáveis entre eles”183, há uma qualificação em tais 

premissas: elas não são mera doxa como pensava Platão, mas sim uma opinião qualificada 

tecnicamente, não é qualquer opinião e sim, antes, uma opinião de “pessoas respeitáveis”, de 

pessoas “sábias”.  

O vulgo pode opinar sobre a saúde, por exemplo, e sua opinião não passar de mera 

especulação, suposição acerca de alguma coisa sem nenhuma comprovação. Mas, poucos de 

nós, em se tratando de saúde, rejeitaríamos a opinião de um médico, é desse tipo de opinião que 

a dialética faz uso, opinião técnica.  

Corroborando com esse raciocínio, Stefani (2018) escreve: 

 

Em Aristóteles, a opinião tem um fundo real de sabedoria; o possível, o 

provável, contribui para o conhecimento verdadeiro, por possibilitar tanto que 

se examinem ambos os lados de uma questão, com maior clareza, quanto a 

busca dos princípios, além de exercitar o “habito especulativo”, pois tal saber 

é assim reconhecido pela maioria ou pelos mais sábios. (STEFANI, 2018. p. 

99).  

 

                                                 
183 ARISTÓTELES. Tópicos (I 100b 8).  



71 

 

A ciência, a demonstração ou o silogismo cientifico difere da dialética, a rigor, em três 

características: ela é “primeira, imediata e indemonstrável”184.  

Começando pela última característica, é indemonstrável, pois a demonstração é o 

próprio argumento e se tentássemos demonstrar as proposições, haveria uma regressão ao 

infinito. A “ciência difere da opinião, porque a ciência é universal e procede através de 

proposições necessárias, e o que é necessário não pode ser dito de outro modo.”185 ou dizendo 

de outra maneira: “a ciência tem por característica a universalidade e a necessidade186.  

Enquanto no silogismo científico as premissas já são claras e auto evidentes, compostas 

sempre de proposições universais e necessárias, sejam elas positivas ou negativas, a dialética 

por sua vez lida com a investigação, com os argumentos que estão quase sempre no campo das 

incertezas, e que apesar de não ser a verdade, a partir daquilo que é provável (endoxas), pelo 

método da investigação se pode chegar à verdade. 

Em síntese, o método dialético auxilia, abre cominho à verdade e ao conhecimento, tudo 

isso pela grande descoberta feita por Zenão – a refutação - e sistematizada por Aristóteles como 

o princípio da não contradição.  

É, justamente, por esse caminho do conhecimento que Aristóteles segue a procura de 

uma estabilidade entre o fluxo hereclatiano e a ideia imutável platônica.  

A mesma problemática que percorria o campo do conhecimento dos eleatas ao 

platonismo - o ser e o não ser, o uno e o múltiplo - estão agora sob o domínio de Aristóteles, 

que pelos argumentos, autoprodução dos homens, isto é, pela linguagem, a dialética propõe 

certa estabilidade.  

“Uma mesma problemática percorre [...] a problemática do uno e do múltiplo. Como 

conciliar a hipóteses da unidade do cosmo e sua diversidade [...] como chegar a um 

entendimento, ou concórdia (harmonia)”187 

Dos diversos tipos de oposições que existem vimos duas: as contrárias e a contraditórias. 

É da segunda que, certamente, depende o silogismo científico e a dialética.  

                                                 
184 “A demonstração, isto é, o silogismo científico, tem lugar quando as premissas são "verdadeiras, primeiras, 

imediatas, mais conhecidas, anteriores e causas da conclusão. Elas devem ser verdadeiras, isto é, exprimir como 

efetivamente são as coisas, não sendo possível haver ciência de um estado de coisas que não existe; devem ser 

primeiras e imediatas, isto é, indemonstráveis, ou devem derivar de premissas por usa vez indemonstráveis, na 

medida em que, se as premissas devem ser sempre demonstradas, isto é, se derivassem sempre de outras ao infinito, 

não se teria nunca ciência; devem ser causa da conclusão, porque ter ciência significa, como vimos, conhecer a 

causa; devem se anteriores para poder ser causa da conclusão; devem, enfim, ser mais conhecidas que esta, visto 

que devem ser conhecidas anteriormente a ela, ou independente dela.” BERTI, São Paulo. 1998. p. 5, 6. 
185 ARISTÓTELES. Analíticos posteriores (33 88b 63).  
186 ROHDEN, Luiz. O Poder da linguagem: a arte retórica de Aristóteles. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1997. p. 133. 
187 STIRN. François. Compreender Aristóteles: Vozes, Petrópolis, Rio de Janeiro, 2006. p. 23. 



72 

 

Vimos, também, que enquanto a demonstração utiliza a contradição mais de uma vez, a 

refutação a utiliza apenas uma vez, ou seja, “entre a conclusão e uma das premissas”188.  

Vimos, ainda, que o élenkhos, ou seja, a refutação, acontece no contexto dialético.  

Diante desses argumentos surge, então, a questão: uma vez que Aristóteles desenvolveu 

sua dialética com o élenkhos, ou seja, com a refutação, e que a refutação como já mencionado 

nos Analíticos Anteriores “é o silogismo da contradição”189, é possível dizer que a dialética 

aristotélica é a própria refutação?  

Sendo um silogismo dialético, poderíamos afirmar que a dialética de Aristóteles é a 

própria refutação? Há diferença entre as duas questões? Ou é possível transformá-las em uma 

só? 

Sugerimos duas possibilidades de respostas. A primeira, alguém poderia objetar o 

seguinte, a dialética tem como principal foco encontrar um argumento verdadeiro ou a verdade, 

ainda que não parta de premissas verdadeiras, a refutação é só um método para chegar a essa 

verdade, então para Aristóteles a dialética é uma ferramenta para pensar e dialogar corretamente 

diante de tantos argumentos falaciosos e contraditórios. Logo, a refutação190 é o meio pelo qual 

esses argumentos são expostos e eliminados.  

A segunda possibilidade é que, em tese, a refutação é um tipo de silogismo, uma vez 

que todo discurso dialético é silogístico, pois toma como base as endoxas, enquanto a retórica 

se apoia nos entimemas (enthýmēma). Logo, é possível que a refutação seja a dialética? Ou é 

possível que existam outros tipos de argumentações dialéticas, fazendo com que a refutação 

não seja o único tipo de argumentação dialética? Acreditamos que não. O professor Guilherme 

Louis Wyllie Medici sugeriu que “ela não coincide com o élenchos, mas segundo Aristóteles é 

antes um debate que se vale de um élenchos para levar o adversário à contradição favorecendo 

a tese por ele atacada”191.  

A dialética, pelo método racional, crítico e investigativo pode ser de grande ajuda para 

busca dos princípios universais e necessários à ciência: enquanto a ciência produz o seu 

conhecimento necessariamente da conclusão e não das premissas, a dialética deduz das 

premissas conclusões que podem ser necessariamente verdadeiras. Portanto, a estabilidade, a 

conciliação entre o ser de Parmênides e o não-ser de Heráclito, entre o uno e múltiplo, alcança 

perfeição na dialética aristotélica, pois, para Aristóteles, o erro dos filósofos anteriores foi 

                                                 
188 BERTI (2013), op. cit., p. 58. 
189 ARISTÓTELES, op. cit., p. 57. 
190 AUDI (2004), op. cit., p. 33. 
191 Nota sugerida no debate na banca de defesa. 



73 

 

justamente não saber definir a multiplicidade do ser, que o ser, ou seja, o verbo “ser se diz em 

múltiplos significados”192.  

Aristóteles afirma que essa habilidade faltou aos filósofos anteriores, é uma habilidade 

capaz de distinguir os múltiplos sentidos do verbo ser (na obra “termos que empregamos”), ele 

prossegue confirmando que essa habilidade é uma das ferramentas da dialética, “[...] quanto aos 

instrumentos de que nós iremos servir para formar os argumentos, o segundo em ser capaz de 

distinguir quantas as acepções possíveis dos termos que empregamos”193.  

Aristóteles acredita ainda que o erro dos que lhe antecederam não está em não fazer 

filosofia, mas sim que nas suas especulações filosóficas se esquecerem de falar das substâncias, 

ou seja, foram hábeis em investigar as propriedades essenciais, e nisso eles jamais erraram, 

entretanto erraram em não falar da substância (ousia), ou seja, a substância é a única que se 

pode falar em si, ela é a primeira, e antes dela não existe outra, e que pela ordem ela tem 

prioridade sobre as demais propriedades, sobre a quantidade, qualidade, relação, lugar, tempo, 

posição, posse, ação e paixão.  

No Livro V da Metafísica, define substância como “o que é substrato último, o qual não 

é predicado de outra coisa”194. No Livro VII, de modo semelhante, "dissemos em síntese o que 

é a substância: ela é o que não se predica de algum substrato, mas aquilo de todo o resto se 

predica"195.  

Neste sentido, substância é aquilo pelo qual todas as outras propriedades dependem para 

existir. Ela é como o fundamento de todos os predicados. Logo, o erro dos filósofos anteriores 

foi justamente não ter compreendido que a substância tem prioridade sobre todas as outras 

propriedades. 

 

Assim também o ser se diz em muitos sentidos, mas todos em referência a um 

único princípio: algumas coisas são ditas ser porque são substância, outras 

porque afecções da substância, outras porque são vias que levam à substancia, 

ou porque são corrupções, ou privações, ou qualidade, ou causas produtoras 

ou geradoras tanto da substância como do que se refere à substância, ou porque 

negação de algumas destas ou, até mesmo da própria substância. (Por isso até 

mesmo o não ser dizemos que "é" não ser). (ARISTÓTELES, Metafísica, IV. 

1003b 5) 

 

                                                 
192 ARISTÓTELES, Metafísica, 1003a, 30. 
193 ARISTÓTELES, Tópicos 105a, 20. 
194 ARISTÓTELES, Metafísica, V. 1017b 25.  
195 Ibid. Metafisica, VII. 1029a 5. 



74 

 

A dialética defendida nos Tópicos, que apresenta duas proposições e um problema, e a 

metodologia de analisar tais oposições e posteriormente distinguir a verdadeira da falsa, esse é 

o grande salto da dialética de Aristóteles. 

Em síntese, o método empregado por Aristóteles é o diálogo, diferente da ciência que é 

o monólogo, o diálogo em Aristóteles possibilita que as opiniões aceitas por todos, pela maioria 

ou pelos sábios, isto é, por todos, ou pela maioria, ou pela maioria dos mais respeitáveis entre 

eles, sejam colocadas em oposição uma a outra. Posteriormente, a base para tal oposição não é 

outra senão aquilo que já temos estudado, o princípio da não contradição e o princípio do 

terceiro excluído.  

Em seguida, assumindo como verdade uma as premissas do oponente, e refutando 

conclusões absurdas, apresenta-se como verdadeira a premissa que sobra. Finalizamos, 

escrevendo que quem seguir este método do Liceu, o método da dialética, não tropeçará na 

pedra de Parmênides, não se afogará no rio de Heráclito, não se perderá no caminho até o Liceu. 

Antes, estará apto a mapear todo o percurso da discussão que se pretende, classificar e resolver, 

pela dialética, as aporias do caminho, escolher ao longo dos encontros as opiniões (endoxas) 

mais respeitáveis e qualificadas, e por esse processo, mesmo a dialética não fazendo parte da 

ciência, ela pode ser um caminho para as práticas de investigação. 

Portanto, esse percurso da dialética proposto por Aristóteles, mesmo não sendo ciência, 

consiste perfeitamente em um caminho propedêutico à ciência. Pois, segundo Aristóteles, tal 

procedimento permite analisar as aporias "em cada uma das duas direções" o verdadeiro e o 

falso, isto é, eliminando assim as posições contraditórias e observar partindo dos endoxas 

oferecidos qual é verdadeira e qual é falsa.  

Ora, nesse sentido para um ser que "se diz de muitas maneiras", não há dúvidas que 

distinguir o verdadeiro e o falso é de grande utilidade para a ciência, é exatamente isso que a 

dialética propõe. 

 

[...] é útil porque, depois de fazer uma enumeração das opiniões da maioria, 

poderemos debater com todos a partir dos seus próprios princípios, e não de 

princípios alheios, fazendo-os modificar aquilo que nos parecer que dizem de 

forma incorreta; quanto, enfim, aos conhecimentos filosóficos, porque, sendo 

capazes de analisar qualquer dificuldade em ambos os sentidos possíveis, mais 

facilmente detectaremos em cada questão onde está a verdade e onde o erro. 

(ARISTÓTELES, Tópicos, I. 101a 2) 

 

 

 

 



75 

 

4.6. TÓPICOS E O CAMINHO AOS PRINCÍPIOS DA CIÊNCIA 

 

Aristóteles conceitua e enumera nos Tópicos o que podemos chamar de o lugar - Tópos 

- do discurso, ou da dialética196 e as finalidades sobre as quais ela é útil. São três suas utilidades: 

primeiro, o treinamento do intelecto; segundo, as disputas casuais; terceiro, as ciências 

filosóficas.  

As disputas casuais referem-se aos encontros para disputas, uma prática comum nas 

ágoras da antiga Grécia, encontros conforme o que já mostramos no capítulo um, entre Zenão 

e seus opositores, no capítulo dois, entre Sócrates e os sofistas.   

Ainda sobre as disputas, ou debates casuais se constituí da prática de se enumerar as 

opiniões da maioria (endoxas) e debater com as pessoas com base nas suas próprias opiniões 

para só depois ir mudando a direção dos argumentos na medida em que observarmos que eles 

foram mal formulados.  

Otfried Höffe (2008) escreveu o seguinte sobre a dialética. 

 

Ocupa-se de um determinado tipo de debates intelectuais. Não sendo 

competente nem para uma verdade de nível supremo nem para a filosofia e a 

ciência “costumeira”, mas seguramente para a arte, para atacar a tese de um 

oponente ou para defender as próprias teses, a dialética dá continuidade com 

meios intelectuais ao Agon (disputa) característico para os gregos, incluindo o 

encobrimento (Krypsis), que deixa o oponente em obscuridade sobre o 

objetivo de demonstração (Top. VIII 1). Para a filosofia, ela é importante, mas 

somente como um tipo de ciência auxiliar; afinal, ela “Faz tentativas naquilo 

que a filosofia conhece” (Met. IV 2, 1004b25s).  (HÖFFE, 2008. p. 56)  

   

O treinamento do intelecto ocorre também na prática das disputas e debates, ou seja, nos 

debates na ágora. As habilidades necessárias ao exercício intelectual da dialética não são 

poucas, e os Tópicos sugerem que os alunos de Aristóteles passassem por um treinamento 

minucioso, isto é, sobre essa prática no Liceu, Diógenes escreveu: “O filósofo ensinava seus 

discípulos a se exercitarem sobre um tema proposto, e ao mesmo tempo os preparava para os 

debates oratórios.”197 

Quanto à utilidade para as ciências filosóficas, está em percorrer as aporias de ambos os 

lados de um assunto determinado para facilitar a identificação do verdadeiro e do falso nas 

questões que aparecem. De certa forma, já apontamos esse aspecto no final do item 4.5, isto é, 

                                                 
196 Aristóteles nos Tópicos inicia a obra falando das utilidades do “tratado”, entretanto encerra atribuindo a 

utilidade à dialética. Portanto, não fazemos distinção entre o tratado e a dialética, e consideramos os Tópicos como 

um tratado sobre o método dialético. 
197 Diôgenes Laêrtios. Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. Editora Universidade de Brasília, 2008. p. 129. 



76 

 

tal procedimento permite analisar as aporias "em cada uma das duas direções", o verdadeiro e 

o falso.  

Além disso, a dialética, ou o método dos Tópicos, é útil em relação aos princípios usados 

nas diversas ciências, que devem ser discutidos à luz das opiniões geralmente aceitas (endoxas) 

sobre as questões particulares. Isso cabe, de modo mais apropriado, à dialética, a qual, sendo 

investigativa, tem um caminho para os princípios de todos os métodos, vejamos o que escreveu 

o nosso filósofo:  

 

Quanto ao estudo das ciências filosóficas, a possibilidade de trazer os 

argumentos pró e contra às diaporias levar-nos-á a descobrir com maior 

facilidade a verdade e o erro em cada caso. Outra utilidade ainda, quanto aos 

princípios primeiros de cada ciência: é impossível sujeitá-los a discussão a 

partir dos mesmos princípios da ciência particular em causa, posto que os 

princípios são os elementos anteriores a tudo o mais; estes devem discutir-se 

à luz e em virtude das opiniões prováveis relativas a cada um deles, e esta 

tarefa é própria, ou mais apropriada, à dialética porque, em virtude da sua 

natureza indagatriz, ela nos abre o caminho aos princípios de toda ciência. 

(ARISTÓTELES, Tópicos. I. 2 101b 9-11) 

 

Berti, usando a referência acima, chama esse procedimento de "diaporético"198, ou seja, 

a interpretação a respeito da utilidade desse procedimento é percorrer as aporias em ambos os 

lados e examinar os argumentos a favor e contra uma tese. Após devemos selecionar e organizar 

os argumentos a favor e contra uma tese, essa postura nos prepara quanto aos argumentos 

contrários aquilo que defendemos. Para Aristóteles esse procedimento é como um instrumento 

ao conhecimento e à sabedoria filosófica que nos habilita fazer a escolha correta entre duas 

hipóteses.  

Na Metafísica a explicação que encontramos para o procedimento diaporético mostra-

nos que é preciso começar examinando as aporias e argumentos contrastantes que foram 

oferecidos, isso porque sem analisar ambos os lados seríamos como pessoas tateando no escuro. 

Nesse sentido, aqui resgatamos o que de certa forma, já tratamos nos Sofistas: “é preciso que 

seja ouvida sempre a outra parte”199, “aquele que ouviu as razões opostas está mais apto a 

julgar”200 escreveu Aristóteles. 

Em nossa pesquisa investigamos que o método diaporético que aparece no Tópicos não 

está desassociado da filosofia e trata de discussões sobre os princípios das ciências mesmo que 

o silogismo científico (demonstração) tenha se desenvolvido nos Analíticos. Poderíamos, então, 

                                                 
198 BERTI, Enrico. As razões de Aristóteles. São Paulo: Edições Loyola, 1998. p. 75. 
199 Op. cit., p. 32. 
200 ARISTÓTELES, Met. B, 995b 35. 



77 

 

dizer que esse método é uma espécie de derivação do élenchos, ou seja, um procedimento 

indagativo que, após analisar ambos os lados e verificar a má formação dos argumentos, opera, 

então, a refutação, esse é o método que Aristóteles utiliza para organizar o discurso, refutando 

as proposições falsas para depois iniciar a demonstração. Fica evidente que a utilização desse 

método diaporético é necessária para viabilizar o discurso demonstrativo, ou seja, a ciência. 

Aqui, entretanto, surge uma questão. Ora, se o silogismo científico (demonstração) parte 

de princípios, e esses princípios são anteriores, como é que a dialética, que parte de argumentos 

endoxástico, pode contribuir com a ciência? Como pode um raciocínio que parte de opiniões, 

que não são necessariamente verdadeiras, pode levar ao estabelecimento de princípios de um 

saber necessariamente verdadeiro, como a ciência?  

De fato, ao nosso ver a dialética em nada contribui para a apreensão dos princípios 

diretamente, mas pode contribuir com qualquer tipo de discurso e proporcionar à memória do 

investigador a intuição já feita dos princípios via indução, ou seja, é possível observar nas obras 

de Aristóteles, que o filósofo parte do mundo sensível, que os princípios são acessados por 

intuição, ou intelecção, a partir dos processos indutivos na observação dos objetos particulares 

conforme Aristóteles nos apresenta nos Analíticos Posteriores. 

 

É evidente ser necessariamente a indução que nos faz conhecer os princípios, 

pois é desta forma que a sensação produz em nós o universal. Quanto às 

aptidões do entendimento, pelas quais adquirimos a verdade, umas são sempre 

verdade iras, enquanto outras são passíveis de erro, como a opinião, por 

exemplo, e o cálculo. A ciência e a intuição são sempre verdadeiras; além 

disso, exceção feita à intuição, nenhum género de conhecimento é mais exato 

do que o da ciência, enquanto os princípios são mais cognoscíveis do que as 

demonstrações, e todo o conhecimento epistemológico é discursivo. Daí 

resulta não haver ciência dos princípios. E como, exceção feita à inteligência, 

nenhum género de conhecimento pode ser mais verdadeiro do que a ciência, 

é a inteligência que apreende os princípios. (ARISTÓTELES. Analíticos 

Posteriores, 19, 100b) 

 

Porém, há muita polêmica em torno do assunto, grande parte dos pesquisadores de 

Aristóteles divergem quanto a isso. Cristiane Szynwelski, na sua tese de doutorado, cujo o tema 

é Dialética e verdade em Aristóteles, coloca em reflexão o posicionamento de alguns interpretes 

do Estagirita. Genericamente, a aporia dos intérpretes é explicar como um raciocínio que parte 

da opinião aceitas pela maioria (endoxas), que não é necessariamente verdadeira, pode levar ao 

estabelecimento de princípios de um saber necessariamente verdadeiro, Szynwelski reflete que 



78 

 

David Ross acredita que apesar dos princípios das ciências não serem demonstrados 

cientificamente, podem ser aproximados pela dialética a partir do estudo das endoxas201.  

Ela escreve que Fernando Mendonça, ao revisitar os pensamentos de vários intérpretes 

destaca o de Terence Irwin, segundo Irwin, a dialética, baseada na opinião aceita pela maioria, 

trata a verdade apenas de modo acidental, e isso manifesta sua fraqueza. Entretanto, existe uma 

dialética que Irwin chama de “forte”, um novo método que ele emprega no livro IV, Gamma 

(Γ) da Metafísica, que se baseia em um subconjunto especial das endoxas, ou seja, opiniões 

aceitas, dotadas de mais confiabilidade, tendo por base que as habilidades lógicas linguísticas 

pertencentes à dialética e que são úteis para a discussão dos princípios202.  

Szynwelski alega que Oswaldo Porchat, por sua vez, atribui à dialética a elevada missão 

de conduzir às verdades primeiras, os primeiros princípios, e afirma que Aristóteles não vê 

contradição ou dificuldade em a dialética fazer emergir o conhecimento dessas “proposições 

infalíveis” a partir das endoxas, que são falíveis.  

Para Szynwelski, Porchat chega a essa conclusão pelas leituras dos Tópicos e dos 

Segundos Analíticos, trata-se de uma combinação de “indução dialética” com intuição (nous), 

ou seja, uma metodologia na qual o “discurso da argumentação e da indução”, por um “salto”, 

“cede lugar” a uma “intuição plena não acompanhada de discurso”.203 Já para Marco Zingano, 

segundo Szynwelski, a dialética tem uma função perquisidora em sua natureza negativa, pois é 

próprio da investigação socrática refutar seus interlocutores. Assim, para ele, a dialética pode 

dizer algo sobre os princípios por via da negação.204 

Nós, entretanto, concluímos tendo por base o pensamento de Berti, que faz uso do termo 

“conhecer”, ao interpretar a frase sobre possuir “um caminho que leva aos princípios”205. 

Possivelmente ele refere-se ao processo de apreensão dos princípios pelo nous, ou seja, a 

intuição, o inteligir, em suma, a inteligência, a apreensão imediata, e a dialética é um processo 

que se conclui com a descoberta dos princípios. Então, a utilidade da dialética é grande, ela vai 

além de distinguir o verdadeiro do falso. Logo, o mesmo procedimento que permite distinguir 

o verdadeiro do falso, serve para “conhecer” os princípios de todas as ciências, “(...) ela nos 

abre o caminho aos princípios de toda ciência”206.  

                                                 
201 SZYNWELSKI, Cristiane. Dialética e verdade em Aristóteles. UnB, 2022. p. 85. apud. ROSS. Aristóteles. Op. 

cit., p. 65. 
202 Ibid. p. 85. apud. MENDONÇA. Os Tóp. op. cit., p. 60-62, 234. 
203 Ibid. p. 86. apud. PEREIRA. Ciência e dialética... Op. cit., p. 357-358, 387, 389, 390. 
204 Ibid. p. 86. apud. ZINGANO, Marco. “Dialética, indução e inteligência na aquisição dos primeiros princípios”. 

Rio de Janeiro: Analytica, v. 8, n, 1, p. 27 - 41, 2004. 
205 Op. cit. p. 73. apud. ARISTÓTELES, Tóp. I, 2 101b 9. 
206 ARISTÓTELES, Tóp. I, 2 101b 9. 



79 

 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Esse é o momento de revisitar tudo o que pesquisamos, avaliar se atingimos o nosso 

objetivo, se nossa busca alcançou o ponto que desejávamos. Começamos refletindo sobre a 

escassa possibilidade de encontrar vestígios da dialética nos pré-socráticos, em Parmênides e 

Heráclito, e se poderíamos notar noções da contradição e, assim, as raízes da dialética. 

Entretanto, o que nos foi possível verificar nos poemas de Parmênides, foi uma primeira 

formulação do princípio da identidade que acabou nos levando à formulação da univocidade do 

ser207. Já o da contradição, com exceção do primeiro princípio, o da identidade, que foi bem 

aceita entre os comentadores, surgiu a questão se era possível a contradição em Parmênides. A 

resposta que nos foi possível ficou um tanto ambígua, sim e não. Pensamos no sim apenas no 

caso de que o primeiro comparecimento da contradição se deu em Parmênides na oposição entre 

a afirmação do ser (katáphasis) e a negação do não-ser (apóphasis), que seria a contraposição 

entre as duas famosas vias reveladas pela divindade a Parmênides, a primeira “que é (ser), não 

é possível que não seja” e a segunda que “não é (não-ser), é necessário que não seja”. Mas 

acabamos concluindo que não, pois foi, justamente, a univocidade do ser presente no 

pensamento parmenidiano, àquela que afirmava apenas o ser e eliminava completamente o não-

ser, que nos fez considerar a terceira via inviável, ou seja, uma síntese foi não só impossível 

como também impraticável, eliminando, assim, qualquer possibilidade de raízes da dialética em 

Parmênides “Pois não poderás conhecer o não ser, não é possível, nem mostrá-lo”208.   

Nas águas do rio de Heráclito nos aventuramos a fim de investigar se no seu pensamento 

existia contradição ou princípio de unidade, uma tarefa um tanto complexa, pois, devido a 

distância intelectual entre o mestre do devir e o mestre do Liceu, as águas se mostraram um 

tanto turvas. Outro fator foi o elemento comum que encontramos tanto em Parmênides como 

em Heráclito – o movimento, isto é, a realidade não tem começo e nem fim. Mas, enquanto 

Parmênides acreditava ser assim por não existir movimento, Heráclito arrazoava exatamente ao 

contrário, não há começo e nem fim porque tudo flui (Panta Rei). Chegamos à razoabilidade 

que a filosofia hereclatiana nunca deixou de admitir o ser como se estivesse contrapondo 

Parmênides, mas Heráclito adiciona o não-ser como a realidade, logo para ele a realidade não 

se constituía apenas do ser como queriam os eleatas, mas também do não-ser.  

                                                 
207 BERTI (2003), op. cit., p. 22. 
208 SANTOS (2000) B 2. 5., op. cit., p. 18. 



80 

 

Nesse ponto começou a especulação se estaríamos vendo pela primeira vez raízes mais 

aparentes da dialética. Ou seja, a tensão que ligava e conciliava o ser e o não-ser, isto é, uma 

espécie de tese e antítese. Para não sermos levados pelas correntezas das águas sempre novas 

do rio hereclatiano, nos agarramos na interpretação de Berti que acreditou muito mais em um 

princípio de unidade do que em qualquer contradição.  

Notamos, que do ponto de vista lógico, os aforismos hereclatianos faziam muito mais 

sentido em demonstrar que uma coisa não poderia ficar necessariamente sem outra e não que 

excluem, e de todas as coisas o um, e do um todas as coisas, ou “A doença torna prazerosa e 

boa a saúde; a fome, a saciedade; a fadiga, o repouso”209.  

Com efeito, nessa e noutras sentenças citadas no capítulo em que tratamos de Heráclito, 

foi observado muito mais um princípio de unidade que qualquer contradição. Em Heráclito, 

portanto, vimos o nascimento de uma harmonia gerada da própria oposição, entretanto, não foi 

de uma oposição qualquer, mas sim de uma oposição de natureza diferente, ou seja, àquela em 

que o divergente consigo mesmo concorda, em suma “A doença torna prazerosa e boa a saúde; 

a fome, a saciedade; a fadiga, o repouso”. 

Após banhar no rio de Heráclito uma única vez, pois para ele é impossível banhar duas 

vezes tamanha é a fluidez dessas águas, chegamos ao ponto no qual a dialética começa a ganhar 

corpo estrutural – nos sofistas. Foram eles os primeiros a transportarem o conflito dos opostos 

do plano da filosofia da natureza para o plano das relações humanas, da cosmologia para 

antropologia.  

Saímos das águas do rio e nos concentramos no antthropos, e pelo menos neste aspecto 

passamos a ver os sofistas de maneira bem otimista, até porque não podemos negar o fato que 

foi com eles que o paradigma das pesquisas filosóficas foi mudando com o tempo. Kerferd nos 

apresentou um movimento sofista de verdadeiro fenômeno social, e nos apontou que 

principalmente os da primeira geração210 foram os responsáveis em preparar os jovens para a 

areté, habilidade indispensável para todos aqueles que desejavam desenvolver a arte do 

discurso. O conflito dos opostos passou, então, a se desenvolver no terreno das relações sociais; 

de fato, os sofistas proporcionaram uma verdadeira revolução na ética, na política, na retórica, 

na educação. 

Entretanto, a nossa pesquisa mostrou uma classe de sofistas que não foram tão 

excepcionais assim – os eristas. Esses negaram a contradição por mera vaidade intelectual, um 

                                                 
209 BERTI (2013), 22 B 111, Diels-Kranz, op. cit., p. 24. 
210 AUDI (2004), Protágoras, Górgias e Pródico, op. cit., p. 28.  



81 

 

tipo de mal que faz o educador fechar os olhos a própria ignorância. Os sofistas menores foram 

certamente aqueles “alguns” citados por Aristóteles a afirmar que os contrários subsistiam 

juntos e ao mesmo tempo no mesmo sujeito, ou seja, a opinião que está em contradição com 

outra e é o contrário dela, é perfeitamente possível que, ao mesmo tempo, a mesma pessoa 

admita que a mesma coisa exista e não exista.  

Logo, ficou completamente inviável a dialética também nos sofistas, pois como 

apontamos, se admitimos a possibilidade de uma coisa ser e não-ser juntas, no mesmo sujeito, 

ao mesmo tempo, e sob o mesmo aspecto, apontamos na pesquisa o que o nosso mestre 

Aristóteles nos ensinou, isto é, esses sujeitos destroem a própria possibilidade do discurso, tanto 

o diálogo uns com os outros, como a própria capacidade de pensar, pois o pensamento também 

é discurso. 

Chegamos, então, ao conhecimento do passo decisivo em direção à dialética como um 

caminho inicial às práticas de investigação com Sócrates e Platão. Foi possível encontrar a 

contradição nos diálogos conflituosos entre Sócrates e os sofistas, isso porque foi justamente 

Sócrates quem soube aproveitar a descoberta zenoniana da refutação e que também soube 

utilizá-la com maestria nos embates com os sofistas.  

A ironia socrática, por sua vez, se apresentou como uma força fundamental ao método 

da dialética socrática. Sócrates sempre partia dos elementos comuns encontrados nos discursos 

dos seus opositores, fingia acolhê-los e, em seguida, fazendo uso da ironia os levava à 

contradição, o élenkhos, isto é, a refutação socrática se constituía uma pars destruens, ou seja, 

o momento que Sócrates levava o seu oponente reconhecer a própria ignorância. Mostramos 

que para Sócrates, essa segunda geração de sofistas, não foi uma geração de filósofos de fato. 

Não tinham amor pela sabedoria nem respeito pela verdade, ao defender proposições 

contraditórias entre si, estavam de fato defendendo um tipo de fonte insegura para o 

conhecimento. 

Posteriormente, observamos na Academia que Platão, por sua vez, nos apresentou o 

modo correto de se discutir, isto é, dialogando e refutando, partindo sempre do ponto 

apresentado por aquele que foi inquirido, vimos então que a contradição é muito importante e 

sem ela não faz sentido a refutação. O grande ponto que mostramos em Platão é o fato de a 

dialética possuir três concepções distintas:  



82 

 

1) a tékhne211, ou seja, arte, um método, não no sentido moderno do termo como 

apontamos, mas sim no sentido de um caminho para investigação, o que mostramos fazer 

sentido também em Aristóteles;  

2) epistéme212, mostramos que em Platão a dialética não se declinou ao relativismo 

sofístico e também teve caráter de inconclusividade, como em Sócrates nos diálogos aporéticos, 

pelo contrário, ela é edificante e merece ser chamada de ciência;  

3) em seguida, mostramos sua utilidade para conhecer a essência das coisas, apontamos 

que esse processo só é possível devido sua íntima relação com a hipótese (hypóthesis). Platão, 

em Mênon (2010), nos mostrou que para se conhecer a natureza da virtude, por exemplo, se ela 

é ensinável ou não, se faz necessário sempre estabelecer uma hipótese. Refletimos que enquanto 

em Platão a dialética é o melhor caminho para o conhecimento da realidade, permitindo, 

segundo o filósofo, que a alma se libertar da doxa, opinião, do movimento hereclatiano, isto é, 

das imagens e aparências das coisas. 

Em Aristóteles, identificamos outro tipo de opinião, da qual ele parte para sistematizar 

a dialética como um caminho às práticas de investigação – as endoxas. Mostramos que essa não 

é qualquer tipo de opinião, como vemos em Platão, mas sim opiniões de tipo diferente, isto é, 

aquelas “opiniões compartilhadas e respeitada pela maioria ou pelos sábios, isto é, pelos mais 

respeitáveis entre eles”213, é de fato aquela que está entre a opinião (doxa) e a ciência (episteme).  

Mostramos, então, que é justamente nesse tipo de opinião que entra o papel da refutação 

(élenkhos) descoberta por Zenão e utilizada por Sócrates e Platão.  

A refutação tem justamente o papel de tornar explicitada, opinada, e, portanto, refletida 

uma opinião, um argumento, ou um discurso contrário e, eventualmente, em contradição, porém 

não percebido pelo interlocutor; uma vez feito isso, o objetivo é removê-lo, essa é a tarefa da 

refutação.  

Observamos a diferença entre a dialética e a demonstração (silogismo científico ou 

ciência), enquanto a segunda parte de premissas que sejam categoricamente verdadeiras, 

necessariamente verdadeiras, a dialética, por sua vez, depende de premissas que sejam apenas 

prováveis e compartilhadas pela maioria.  

Concluímos, endossado pelo Tópicos, que a dialética, como um método racional, crítico 

e investigativo foi de grande auxílio para busca dos princípios universais e necessários à ciência, 

                                                 
211 PLATÃO (2016), op. cit., p. 40. 
212 PLATÃO (2014), op. cit., p. 41. 
213 ARISTÓTELES, Tópicos (2007), op. cit., p. 07. 



83 

 

enquanto a ciência produz conhecimento necessariamente da conclusão e não das premissas, a 

dialética deduz das premissas conclusões que podem ser necessariamente verdadeiras.  

Portanto, mostramos que a inicial e desejada estabilidade, conciliação entre o ser de 

Parmênides e o não-ser de Heráclito, entre o uno e múltiplo, alcançou perfeição na dialética de 

Aristóteles, pois, para o Estagirita, o erro dos filósofos precedentes foi exatamente não saber 

definir a multiplicidade do ser, que o ser, ou seja, o verbo ser “se diz em múltiplos 

significados”214. 

 

                                                 
214 ARISTÓTELES, Metafísica, 1003a 30, op. cit., p. 66. 



84 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

ARISTÓTELES. Metafísica, Livros I, II, III. Tradução, introdução e notas de Lucas Angioni. 

Clássicos da Filosofia: Cadernos de tradução nº 14. IFCH/ UNICAMP. Campinas, 2008. 

______. Analytica, v. 8, n. 1, 2004. 

______. Metafísica, Livros I e XI. Edições Loyola. São Paulo, 2002. 

______. De anima. Apresentação, tradução e notas de Maria Cecília Gomes dos Reis. Editora 

34, 2ª edição. São Paulo, 2006. 

______. Elencos Sofístico. Tradução e notas Pinharanda Gomes. Lisboa: Guimarães Editores, 

1986. 

______. Ética a Nicômaco, Poética, Tradução de Leonel Vallandro e Gerd 

Bornheim/Aristóteles; seleção de textos de José Américo Motta Pessanha. 4ª. ed. São Paulo: 

Nova Cultural, 1991.  

______. Da Interpretação. Tradução de Edson Bini. 3ª Ed. São Paulo: Edipro, 2016. 

______. Retórica. Obras Completas, Vol. VIII-I. Tradução e notas de Manuel Alexandre Junior, 

Paulo Farmhouse Alberto e Abel do Nascimento Pena. Lisboa: Editora Imprensa Nacional Casa 

da Moeda. 2ª Edição. 2005. 

______. Sobre a alma. Obras Completas, Vol. III-I. Tradução e notas de Ana Maria Lóio. 

Lisboa: Editora Imprensa Nacional Casa da Moeda. 2ª Edição, 2010. 

______. Analíticos anteriores. Tradução de Edson Bini. 3ª Ed. São Paulo: Edipro, 2016. 

______. Analíticos posteriores. Tradução de Edson Bini. 3ª Ed. São Paulo: Edipro, 2016. 

______. Tópicos. Tradução de Edson Bini. 3ª Ed. São Paulo: Edipro, 2016. 

______. Das Categorias. Tradução de Edson Bini. 3ª Ed. São Paulo: Edipro, 2016. 

AUDI, Robert. Diccionario Akal de Filosofía. Traducción de Huberto Marraud y Enrique 

Alonso. Madrid - España. Ediciones Akal, 2004 

BERTI, Enrico. As razões de Aristóteles. São Paulo: Edições Loyola, 1998. 

______. Perfil de Aristóteles. Tradução de José Bortolini. São Paulo: Paulus, 2012. 

______. Contradição e Dialética nos antigos e nos modernos. São Paulo: Paulus, 2013. 

______. Novos Estudos Aristotélicos I. São Paulo: Edições Loyola, 2010. 

BURNET, John. O despertar da filosofia grega. Tradução: Mauro Gama. São Paulo: Siciliano, 

1994. 



85 

 

BRUNSCHWIG, Jacques. Estudos e Exercícios da Filosofia Grega. Ed. PUC-Rio. São Paulo: 

Loyola. 2009. 

CHAUI, Marilena. Convite a Filosofia. Ed. Ática, São Paulo, 2000. 

______. Introdução a História da Filosofia. As Escolas Helenísticas, v. II. Companhia das 

letras. São Paulo. 2010. 

CIRNE-LIMA, Carlos Roberto. Dialética para principiantes. 3ª Edição. Unisinos. Rio Grande 

do Sul. 2002. 

______. A Ruptura: Dialética e Realismo. Escritos. 2007. 

COLLI, Giorgio. O nascimento da filosofia. Editora: Unicamp. 1992. 

DURANT, Will. Nossa herança clássica. 3ª Edição. Rio de Janeiro: Record, 2002. 

G.G. Hegel, Lezioni Sulla. Storia della filosofia. Trad. de E. Codignola e G. Sanna, La Nueva 

Italia, Florença, 1964. 

JAEGER, Werner Wilhelm. Paideia: A Formação do Homem Grego. Trad. de Artur M. 

Parreira. – 6ª Ed. São Paulo: Editora: Martins Fontes, 2013. 

KERFERD, George. O movimento Sofista. Edições Loyola, São Paulo, Brasil, 2023. 

LAERCIO, Diógenes. Vida de los filósofos ilustres. Alianza Editorial, S. A., Madrid, 2007. 

LEVINAS, Emmanuel. Totalidade e Infinito. Edições 70. 2008. 

MARCONDES, Danilo. Iniciação à História da Filosofia. Dos Pré-socráticos a Wittgenstein. 

Zahar. Rio de Janeiro. 2007. 

NUNES, Sidnei Oliveira. Dialética. Indaial: Uniasselvi, 2013. 

HÖFFE, Otfried. Aristóteles. Porto Alegre: Artmed, 2008. 

PLATÃO. A República. 2º ed. EDIPRO, Tradução, textos complementares e notas Edson Bini. 

Bauru, São Paulo, 2014. 

______. Apologia de Sócrates. Guimarães Editores. Lisboa. 1999. 

______. Crátilo (ou Da Correção dos Nomes); Cármides (ou Da Moderação); Laques (ou Da 

Coragem); Ion (ou Da Ilíada); Menexeno (ou Oração Fúnebre). EDIPRO, Tradução, textos 

complementares e notas Edson Bini. Bauru, São Paulo, 2016. 

______. Diálogos: Teeteto (ou Do conhecimento); Sofista (ou Do ser); Protágoras (ou Sofistas). 

Tradução, textos complementares e notas Edson Bini. Bauru, São Paulo: Edipro, 2007. 

______. Êutifron; Apologia de Sócrates; Críton. Tradução José Trindade Santos. Casa da 

Moeda. 1993 

______. Górgias, Tradução: Manuel de oliveira Pulquério, Edições 70. Portugal, 2010. 



86 

 

______. O Banquete; Mênon (ou Da Virtude) Timeu; Crítias. Tradução, textos adicionais e 

notas Edson Bini. Bauru: Edipro, São Paulo, 2010. 

______. Parmênides. Tradução, apresentação e notas de Maria Iglesias e Fernando Rodrigues. 

São Paulo: Loyola. 2003. 

______. O Banquete; Fédon; Sofista; Político. Tradução e notas de José Cavalcante de Souza, 

Jorge Paleikat e João Cruz Costa. 5. ed. São Paulo: Nova Cultural, 1991. 

______. Protágoras; Górgias; O Banquete; Fédon. Tradução Carlos Alberto Nunes, Vols. III - 

IV. UFPA, 1980.  

REALE, Giovanni, ANTISERI, Dario. História da filosofia, vol. I, vol. II. São Paulo Paulus, 

2003. 

ROHDEN, Luiz. O Poder da linguagem: a arte retórica de Aristóteles. Porto Alegre: 

EDIPUCRS, 1997. 

SANTOS, José Trindade. Da natureza - Parmênides. Brasília: Editora Thesauros, 2000. 

STEFANI, Jaqueline. O conhecimento em Aristóteles. Caxias do Sul, RS: Educs, 2018. 

STIRN. François. Compreender Aristóteles. Petrópolis, RJ: Vozes, 2006. 

SZYNWELSKI, Cristiane. Dialética e verdade em Aristóteles. Brasília: UnB, 2022. 


	1f4a46bebb4fd3c4fa338e719018ba8c65879e2b5568f089f8bc85b281555842.pdf
	8a9ec9b38022d936d357d14550ddddbe4ceede44f828db2c544df1e8d3e16cca.pdf
	c060feda93776899ac87a3fb6fe7289f131d80bed4c7967dfe40e9e0ecc68b3e.pdf
	1f4a46bebb4fd3c4fa338e719018ba8c65879e2b5568f089f8bc85b281555842.pdf

